# w Jesaia w

von Professor D.

5. Guthe : Leipzig.

#### න න න න න න න න න න

1. - 10. Tausend.



J. C. B. Mohr (Paul Siebeck)

Zu Zu Tübingen. 1907. Zu Zu

134.406

#### Inhalt.

12

1. Rapitel. Einleitendes S. 1-8:

Die Zustände Israels und Judas im achten Jahrhundert nach außen und nach innen.

II. Rapitel. Wie Jesaia zu wirken anfing S. 8-22:

Persönliches S. 8 f.; die Berufungsvision S. 9 ff.; der Tag Jahwes S. 14 ff.; das Gleichnis vom Weinberg S. 16 ff.; Belege für die Verletung des Rechts S. 19 f.; Unterscheidung zwischen den Machthabern und der Menge S. 20; der Sohn des Propheten Searjasub S. 21.

III. Rapitel. Jesaia und Ahas 735/4 S. 22-32:

Der samarisch judäische Rrieg S. 22; Versuch zur Ermutigung des Ahas S. 23 ff.; Bedrohung des Ahas S. 25 ff.; ähnliche gleichzeitige Aussprüche S. 29 ff.

IV. Rapitel. Der Sall Samarias und Juda S. 32-40:

Israel und Juda nach dem Eingreifen der Affyrer S. 32 f.; die Eroberung Samarias S. 34 f.; die Stimmung in Juda S. 35 f.; Vertrauen auf den Rultus S. 36 ff.

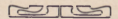
V. Kapitel. Das Läuterungsgericht und das Geschick Jerusalems S. 41-63:

Die Erzählungen Jef 36 f. S. 41 f.; die einschlagenden Abschnitte der Reden S. 42; die Srage eines Meinungswechsels beim Propheten S. 42 f.; Jesale und Siskia S. 44; die Alstrer als Gegner Jahwes S. 45 fs.; der Gegenlatz zwischen Jesale und den Bewohnern Jerusalems S. 48 ff.; Beispiele für den Rampf S. 51 ff.; wie Jesale sleht über den Verkehr mit der Gottheit denkt S. 53; das Gericht als Läuterung S. 53 ff; der Neubau Jahwes in Jerusalem S. 55 ff.; daneben noch immer Drohungen S. 60 f.; der ursprüngliche Sinn von Jes 29, 1 – 8 und 31; Geschichte und Sage über Jesale S. 61 ff.

VI. Rapitel. Die Gedichte vom zweiten David S. 63-66:

Das Idealbild des zweiten David S. 63f.: Gründe der gesonderten
Behandlung S. 64; die Frage des Alters S. 64 f.

VII. Anhang. Anmerkungen. Literatur S. 66-70.



Published Dezember 28, 1906.

Privilege of copyright in the United States reserved under the Act approved March 3, 1905 by J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen.

Alle Rechte, einschliesslich des Uebersetzungsrechts, vorbehalten.

# SESESESS

### 1. Rapitel. Einleitendes.

Die Teilung des davidischen Reichs nach Salomos Tode hatte das Volk Israel in zwei ungleiche hälften zerrissen. Die nördliche hälfte, das Reich Israel, war größer, fruchtbarer, viel dichter bevölkert und auch reicher an alten religiösen Überlieferungen als die südliche Bälfte. Anfangs lagen beide Teile im Kriege mit einander. Als Juda in die Enge getrieben wurde, sah sich sein könig Asa nach Bundesgenossen um, die Israel angreifen und ihn selbst befreien könnten. Durch reiche Geschenke 30g er die Aramäer (oder Syrer) von Damaskus auf seine Seite, die Israels Nachbarn im Nordosten waren. Diese Syrerkriege dauerten etwa hundert Jahre; sie wurden durch die israelitischen Könige Joas und Jerobeam II. etwa um 780 vor Chr. siegreich beendigt. Es kam ihnen sehr zu statten, daß die Assyrer von Norden her wieder= holt Damaskus angriffen und dadurch die Aramäer zwangen, dem schwächeren Gegner, nämlich Israel, freies Spiel zu lassen, um sich vor den gefährlichen Assyrern besser schützen zu können. Damit begann für die beiden israelitischen Reiche eine 30-40jährige Friedenszeit, in der sie wenigstens in größere auswärtige Kriege nicht verwickelt wurden. Der Wohlstand nahm in Solge dessen wieder zu, und dem Sandel widmete man neue Aufmerksamkeit. Den Beweis dafür können wir freilich nur aus den etwas zahlreicheren Nachrichten über die Geschichte Judas entnehmen. Es gelang nämlich den judäischen

Buthe, Jesaia.

Rönigen Amazja und Asarja (oder Usia), die edomitische Gafenstadt Elath am östlichen Meerbusen des Roten Meeres aufs neue zu besetzen und sich damit den Zugang zu der berühmten Gandelsstraße aus dem südlichen Arabien zu sichern. Sie war einst die hauptsächlichste Quelle für Salomos Reichtum gewesen: Gold und Weihrauch

waren immer noch begehrte Sandelsartikel.

Dem Reiche Israel war im Innern kein Sriede beschieden. Nach dem Tode Jerobeams II. folgte Rönigs= mord auf Rönigsmord, ein gewaltsamer Thronwechsel Solche Ereignisse erzeugten nicht nur haß dem andern. und Verbitterung, sondern belasteten nach den damaligen Anschauungen auch das Schuldgefühl des Volks. Mord forderte Rache und verseindete dadurch die Geschlechter. Eine ungesühnte Blutschuld drückte die Gewissen der Einzelnen und des Volks wie ein guälender Sludy. Dazu zog der neue Herr die Güter des früheren Rönias ein und bereicherte sich selbst, seine Angehörigen und Anhänger damit. So wurden reiche Leute arm und arme Leute reich. Dieser gewaltsame Wechsel zerstörte den alten Grundbesitz der Geschlechter, der in Israel als heilige Ordnung galt.

Das Reich Juda blieb von solchen Wirren verschont. Zwar wurde der könig Amazja von Verschwörern aus Jerusalem vertrieben und in Lachis getötet, aber man entsernte doch nicht das davidische Geschlecht vom Throne; sein Sohn Asarja (oder Usia) wurde sein Nachfolger (2 kg 14, 19–21). Die Samilie Davids galt hier als von Gott besonders begnadet, nämlich als Trägerin einer ununterbrochenen erblichen Herrschaft, als ein königshaus, das Gott liebe und behüte wie der Vater seinen

Sohn (vgl. 2 Sam 7).

Davon abgesehen nahmen jedoch die Zustände in beiden Reichen so ziemlich den gleichen Verlauf: die Israeliten wurden mehr und mehr Kanaaniter. Das ist nicht so zu verstehen, als ob die Israeliten ihren Namen, ihr Volk und ihren Gott Jahwe verleugnet hätten. Sie fühlten sich durchaus als Israeliten; und nichts lag ihnen ferner, als den Anspruch auf das Land Kanaan, das sie kraft göttlichen Rechts zu besitzen glaubten,

und auf die daraus entspringenden Vorrechte aufzuge= ben. Ranaaniter wurden sie vielmehr in ihren Gewohnheiten und ihrer Denkweise. Aus Vieh züchtenden Sirten wurden sie in Kanaan Bauern. Das Land, das schon eine reichlich tausendjährige Rultur besaß, litt es nicht anders; man konnte doch die wohlgepflegten Selder. Gärten und Weinberge nicht zu Viehweiden machen! Dieser Wechsel war nach vielen Seiten für das Volk vorteilhaft; das sekhafte Leben wirkte beruhigend und weckte den Sleiß; der Ackerbau lehrte auf die Srüchte der täglichen Arbeit hoffen und die Wohltat des Sriedens hochschätzen; die Bekanntschaft mit den Gütern der Rultur bereicherte das Gemütsleben des Volks. Der Wechsel brachte für Israel aber auch ernste Gesahren mit sich. Wir sind nach den Maßstäben unserer Zeit geneigt, in der Veränderung der Lebensweise und Beschäftigung nur einen wirtschaftlichen Vorgang zu sehen. Aber in jener Zeit waren die wirtschaftlichen Verhältnisse mit der Religion aufs engste verknüpft. Die einzelnen Zweige des Rulturlebens standen in Ranaan, wie bei andern Völkern des Orients, unter dem Schutze besonderer Gottheiten. Im Acker- und Gartenbau, so erzählte man sich. haben einst die Götter die Menschen unterwiesen (val. Jes 28, 26). Wer sein Leben dieser friedlichen Arbeit widmete, bedurfte dazu stets der Hilfe und des Segens der Gottheit. Denn das Gedeihen der Saat und der Sruchtbäume ist in Dalästina zu allen Zeiten davon abhängig gewesen, daß das Land zur rechten Zeit und ausgiebig vom Regen befruchtet wird, über den doch kein Mensch gebietet (vgl. 5 Mos 11, 10 - 17). Als gottlos galt daher jeder Bauer, der die Gunst seines Gottes zu erwerben für unnötig hielt und ihm nicht einen Teil des Ertrags der Ernte als Zeichen der schuldigen Dankbarkeit im Opfer darbrachte. Nun hatte Jahwe, der Gott Israels, seinem Wesen nach keine besondere Beziehung zum Ackerbau; sein Name hatte bei der Religionsstiftung ein Volk von hirten um sich vereinigt. Wenn deren Rultus überhaupt bestimmte Sormen hatte, so bezog er sich auf die Viehzucht, nicht auf den Ackerbau. Wer nun in Ranaan Bauer wurde, aber Jahwe verehren wollte, der

sah sich genötigt, das in den Sormen zu tun, die von Alters her mit der Landwirtschaft dort verbunden waren. Man feierte also ihm zu Ehren die landwirtschaftlichen Seste, man hielt ihm zu Ehren die fröhlichen Opfermahlzeiten, bei denen die Erstlinge, das Beste oder auch der Zehnte vom Getreide, Öl und Most dargebracht wurzden. Diese Sormen waren kanaanitisch, d. h. heidnisch. Daß Jahwe die kanaanitischen Gottheiten, die Baalim, d. i. die "Herren", allmählich verdrängte, daß die Könige Jehu von Israel und Joas von Juda die alleinige Verzehrung Jahwes in ihren Reichen durchzusühren versuchten (vgl. 2 kg 9 – 12), änderte an diesen Verhältnissen nichts. So waren die Sormen des Kultus, den Israel mit der

Kultur Kanaans annahm, heidnische.

Doch lag die hauptsächliche Gefahr nicht in diesen Sormen selbst, sondern in dem, was mit ihnen oder durch sie an heidnischen Gedanken in Israel eindrang. Man lernte von Jahwe zu denken wie von einer andern heid= nischen Gottheit: Jahwe der Landes- und Volksgott Israels, wie Ramos Gott der Moabiter, wie Milkom Gott der Ammoniter! hätte diese Auffassung nicht den nachdrücklichsten Widerspruch in den Kreisen der Propheten gefunden, so würde die mosai= sche Religionsstiftung ohne jede Wirkung in der menschlichen Geschichte geblieben sein. Aber nicht nur der Glaube an Jahwes unvergleichliche Macht, sondern auch die Kenntnis von seinem inneren Wesen, von seinem Willen und 3iel drohte unter dem stetigen Einfluß des kanaanitischen Geistes verloren zu gehen. Es waren besonders zwei Gebiete, auf denen der Kampf zwischen israelitischem und fremdem Wesen entbrannte, einerseits die Wertschätzung des Rultus und der Opfer, andrerseits die Oflege des Rechts.

Der fröhliche, oft geradezu ausgelassene Kultus des Ackers und Gartenbaus war den Israeliten längst lieb geworden. An ihm teilzunehmen, war angenehmer, als sich mit den ernsteren Seiten der israelitischen Keligion, z. B. mit dem Rechte Jahwes, abzugeben. Die Wallsfahrten zu den Heiligtümern und die Opfermahlzeiten dort wurden in steigendem Grade die Anlässe für das

Volk, seiner Religion Ausdruck zu geben, d. h. die Religion ging mehr und mehr im Kultus auf. Mit den regelmäßigeren Opfern drang aber auch die Anschauung ein, daß sie die Kraft hätten, den Zorn der Gottheit in Gnade, ihre üble Laune in Gunst zu verwandeln. Diese alte Meinung hat freilich in Israel stets Anhänger gehabt (vgl. 1 Sam 26, 19), aber das steigende Ansehen des Kultus verschaffte ihr neue Nahrung und größere Versbreitung. Damit schwand der Unterschied zwischen Israel

und den Kanaanitern immer mehr.

Die Pflege des Rechts spielte in der alten Religion Israels eine große Rolle. Jahwe galt als die Quelle und als der strenge Hüter des israelitischen Rechts. Richter waren die häupter der Samilien, die gemeinsam einen Ort bewohnten, die "Ältesten und Vornehmen" (1 Rg 21, 8 ff.). In Jahwes Namen sprachen sie öffentlich Recht, vor der versammelten Gemeinde, auf dem freien Platze an der inneren Seite des Stadttors. Ihre Entscheidungen fällten sie nicht auf Grund eines Rechtsbuches, einer Sammlung von göttlichen Vorschriften, sondern nach dem Gewohnheitsrecht der Väter. Es war eine alte Sorderung, daß der Richter "die Derson nicht ansehen", d. h. daß er nicht nach persönlichen Rücksichten urteilen sollte, und daß er keine Geschenke annehmen dürfte. Reich und arm, vornehm und gering hatten den Anspruch auf gleiches Recht. Ja die Aufgabe des Richters in Israel wurde gern darin gesehen, daß er den Schwachen und Bedrängten Recht zu schaffen hätte. Diese Rechtsordnung war das Band, das Gott= heit und Volk zusammenhielt, war die eigentliche Religion Israels. Sie stellte alles, was der Israelit hatte, Grundbesitz, Berden, Samilie und Leben, unter den Schutz Jahwes und war dadurch eine Sicherheit für den Schwachen, eine Schranke für den Starken. Wahrscheinlich werden die wirklichen Verhältnisse richtiger getroffen, wenn man sagt: sie sollte das sein! Jedensalls leistete sie für die Fragen des Besitzes an Grund und Boden im achten Jahrhundert nicht das, was für die Gesundheit des Volkslebens erforderlich gewesen wäre. Und an dieser Frage hing gerade für Israel besonders viel! Der Besitz des Landes Rangan war die Grundlage der Religion, war

göttliches Recht für das Volk. Diese Auffassung forderte, daß jede israelitische Samilie ihren Anteil am Landbesitz hatte. Der Mangel daran wurde als Ausschließung von dem ersten und vornehmsten Gut empfunden, das Jahwe seinem Volke geschenkt hatte. Und wie sollte der, der keinen Grundbesitz hatte, zu den übrigen Gütern Jahwes gelangen? Der Besitzlose war in hohem Grade rechtlos, er konnte sich auch nicht am Kultus beteiligen. "Mit leeren händen" durste niemand vor Jahwe erscheinen (2 Mos 34, 20), Opfer aber brachte man in Israel nur dar von dem Ertrag des eigenen Ackers und der eigenen herde. Wer nichts erntete, konnte keine Opfermahlzeit halten; wer kein Vieh besaß, konnte keine Erste

geburt an heiliger Stätte schlachten.

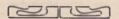
Eine solche Teilung des Volks in Besitzende und Besitzlose vertrug sich mit dem ursprünglichen Sinne der is= raelitischen Religion nicht. Er forderte durchaus nicht eine gleichmäßige Verteilung des Grundbesitzes, wohl aber, daß jede Samilie ihren Anteil am Grundeigentum besitze. Dem entsprechen nun die Zustände durchaus nicht, die die Propheten des achten Jahrhunderts vor Augen haben. Sie beklagen es, daß die Armen, die Besitzlosen, nicht zu ihrem Rechte kommen, und schelten die reichen Grundbesitzer, daß sie ihre ärmeren Volksgenossen auch um den letzten Besitz zu bringen suchen. Wie war es zu diesen Zuständen gekommen? Zum Teil mochten sie da= mit zusammenhängen, daß die Israeliten, als sie allmählich die Herren des Landes wurden, weder Macht noch Erfahrung genug besaßen, um die Besitzverhältnisse dort völlig neu zu gestalten. Sowohl die Eroberung des Landes als auch der Übergang zur Rultur füllten die Zeit mehrerer Generationen aus, ehe sie abgeschlossen waren. Man wuchs nach und nach in die landwirtschaftlichen Verhältnisse hinein. Dabei war es ganz naturgemäß, daß die einen Geschlechter viel Besitz, die andern wenig oder gar keinen erlangten (val. das Beispiel Davids 1 Sam 25. aud sein Verfahren mit dem Erbe Sauls 2 Sam 9 und 19, 25-31). 3um Teil kommt auch der andere Umstand in Betracht, daß ganze kanganitische Geschlechter in den Volksverband Israels aufgenommen wurden, und zwar

so, wie sie gerade waren, mit großem Grundbesitz und mit kleinem Grundbesitz. Von diesen Neu-Israeliten ist nicht zu erwarten, daß sie ihr Verhalten sorgfältig nach dem Rechte Jahwes einrichteten. Wie sie es bisher mit der Vergrößerung ihres Besitzes getrieben hatten, so trieben sie es weiter; und war ihnen das israelitische Recht im Wege, so trachteten sie danach, ein Mittel ausfindig zu machen, das sie trotzdem ans Ziel führte. Was man sich von kanaanitischer Seite in solchen Dingen erlaubte, zeigt das Vorgehen der Königin lsebel um 850 etwa, die den Israeliten Naboth und seine Söhne steinigen ließ, um dem könige Ahab den Weinberg Naboths zu verschaffen (1 Rg 21). So sehr auch die zornigen Worte des Elias damals dem öffentlichen Gewissen Israels entsprachen, die Geringschätzung und der Migbrauch des Rechtes Jahwes waren im achten Jahrhundert allgemein geworden. Das bezeugt uns sicher der dagegen gerichtete Tadel der Propheten Amos, Jesaia und Midja. Aus den Israeliten waren mehr und mehr Ranaaniter geworden!

Dieser breiten Strömung im Volksleben waren die Männer nicht gewachsen, die nach Beruf und Stellung das Ansehen Jahwes und seines Rechts aufrecht erhalten soll= Die Priester scheinen im achten Jahrhundert noch nicht zahlreich und einflußreich gewesen zu sein. Es ist beachtenswert, daß sie der Prophet Jesaia Rap. 3, 3 f. unter den Stützen des Gemeinwesens seiner Zeit nicht nennt (vielleicht sind sie aber unter den "Ratgebern" mitgemeint). An den königlichen Beiligtümern, wie Jerusalem, Bethel, Dan, vielleicht auch Samarien, waren sie königliche Beamte; sie gehörten zum Hofe des Königs, befanden sich also in abhängiger Stellung. Auch an anderen beiligtümern mag das ähnlich gewesen sein. Daher waren sie gewiß oft nicht in der Lage, gegen die ihnen wohl bekannten Misbräuche scharf einzuschreiten. Hosea zeichnet sie sogar als solche Leute, die lediglich auf ihren Vorteil bedacht sind und sich um die Lehre Jahwes nicht kümmern (vgl. 50f 4, 1 ff.; 5, 1; 6, 9). Die Propheten, die in Vereinen zusammenlebten und einen geschlossenen Stand bildeten, haben im achten Jahrhundert in der Regel nichts mehr von dem Eifer eines Elias an sich. Sie waren meist darauf bedadyt, sich durch die Ausübung ihrer Kunst ihren Lebensunterhalt zu verdienen und durch ihre Ausssprüche nicht das Mißfallen ihrer Brodherren zu erregen. So fühlt sich der Prophet Micha als Bußprediger ganz einsam gegenüber den Propheten der Zunst, die er des schlimmsten Eigennutzes anklagt (Mi 3, 5–8). Dazu besdenke man, daß diese Männer ihre Auskünste im Namen Jahwes erteilten – wie mußten sie dadurch das religiöse Urteil des Volkes verwirren? Manche von ihnen spielten – ebenfalls im Namen Jahwes – wohl kaum eine andere Rolle in Israel als die Zauberer und Totenbeschwörer in den heidnischen Völkern oder sanken geradezu zu ihnen hinab. So kam es, daß auch von den zum Prophetenstande gehörenden Leuten kein entschlossen Israel erfolgte.

Wir nennen die Männer, die gegen die heidnischen Strömungen in Israel austraten, auch Propheten und denken bei dem Namen in erster Linie an sie. Aber sie gehörten nicht zur Zunst, sondern traten in vollkommener Unabhängigkeit auf, völlig frei von allen Standesrückpichten, aus eigenem Antriebe, d. h. auf besonderen Besehl ihres Gottes. Unter diesen Propheten des achten

Jahrhunderts ragt Jesaia besonders hervor.



## II. Rapitel. Wie Jesaia zu wirken anfing.

Aus dem Leben des Propheten Jesaia wissen wir sehr wenig. Seine Wirksamkeit vollzog sich in Jerusalem. Vermutlich wird er auch dort geboren sein; aber welcher Herkunft er war und welchem Stande er angehörte, wissen wir nicht. Man hat ihn wohl als einen nahen Verwandten des königlichen Hauses bezeichnet; doch sind die angeblichen Gründe dafür aus der Lust gegriffen. Er war verheiratet – die "Prophetin" kap. 8, 3 ist offenbarseine Srau und von seinen kindern ersahren wir deschalb etwas, weil er die Namen von zwei Söhnen eng mit seinen Aussprüchen verbunden hat (vgl. 7, 3 und 8, 3;

dazu S. 21 u. 59). Geschrieben hat er selbst, so scheint es. nur wenig. Zweimal erwähnt er einen göttlichen Befehl zum Niederschreiben eines Ausspruchs (8, 1 und 30, 8), und nur einige Stücke des unter seinem Namen bekannten Buches sind in der Sorm so gehalten, daß der Drophet selbst zu dem Leser spricht (z. B. 6, 1 ff.: ich sah den Derrn sitzen usw.; 8, 1 ff.: Jahwe sprach zu mir ... und ich nahm). Jesaia hat es offenbar nicht, wie der Drophet Besekiel 160 Jahre später, als seine Aufaabe angesehen. durch das geschriebene Wort zu wirken; er ist vielmehr als Redner, als Dichter, als Sänger aufgetreten. Die Runft und Fraft seiner Rede war bedeutend. In der Wahl der Worte und der Bilder, die oft überraschen, zeigt er einen seinen Geschmack und einen glücklichen Griff. An Schärfe läft er es nicht fehlen, aber sie ist vornehm und verrät einen überlegenen Geist. Viel Worte macht er nicht, aber solche, die treffen!

Seine Wirksamkeit hat lange Zeit gewährt. Sie hat (nach 6, 1) begonnen im Todesjahre des Rönigs Usia (Asarja), d. i. etwa 740 v. Chr. oder etwas früher, als schon Jotham die Regierung für seinen erkrankten Vater führte (2 Rg 15, 5). Der Prophet ist wahrscheinlich damals noch in jungen Jahren gewesen; denn er hat in der Solgezeit die Regierung dreier Rönige von Juda an sich vorüber gehen sehen, nämlich des Jotham, des Ahas und des Hiskia; und Hiskia wird erst in der Zeit von 690 – 685 v. Chr. gestorben sein. Eine jüdische Überslieferung, die uns im Talmud erhalten ist, will wissen, daß der judäsche Rönig Manasse, der Sohn und Nachsolger Hiskias, um des religiösen Gegensatzes willen Jesaia habe versolgen und töten lassen. Wenn sie recht hat, so muß der Prophet ein Alter von 80 – 90 Jahren

erreicht haben.

Der Prophet Jesaia tritt uns als ein Mann entgegen, der die Sähigkeit besitzt, mit seinen Augen und Ohren übernatürliche Dinge wahrzunehmen. Das galt damals in Israel als die für einen Propheten unbedingt notwendige Begabung. Jesaia sah sich durch solche Er-

lebnisse, dass er Übersinnliches sah oder hörte, geradezu vor die Frage gestellt, ob Jahwe ihn für einen besonderen Dienst an seinem Volke auserkoren habe; und die längere Zeit des Überlegens und Schwankens wurde zum Abschluß gebracht durch die Vision, von der Kap. 6 handelt. Aus dem kurzen Zwiegespräch V. 5ff. läßt sich deutlich erkennen, daß das Innere des Propheten von dieser Frage übervoll gewesen ist. Der Eindruck der Gottesnähe erweckt in ihm das Gefühl der Unwürdigkeit. Er hält sich für verloren V. 5, weil er unreine Lippen hat und unter einem Volke mit unreinen Lippen wohnt. Er denkt also nur an die Möglichkeit, daß Gott den Dienst seiner Lippen verlangt, d. h. daß er als Prophet göttliche Botschaften an sein Volk ausrichten soll. Und nachdem seine Lippen durch himmlisches Seuer gereinigt sind V. 7, antwortet er auf die Frage Jahwes V. 8: "Wen soll ich senden und wer will für uns gehen?" entschlossen und sicher: "Hier bin ich, sende mich!" Das Hören und das Antworten des Jesaia bezieht sich immer auf eine und dieselbe Srage, nämlich ob er als Bote, als Prophet Jahwes unter seinem Volke auftreten soll. Wir lesen nichts von einem "Was willst du?" oder "Was soll ich?" Jesaia weiß bereits, was Gott von ihm will. Es handelt sich für ihn nur um den letzten Anstoß und um den letzten Entschluß, und er entscheidet sich für den Dienst Jahwes. Daher pflegt man den Inhalt von Rap. 6 als die Vision zu bezeichnen, durch die Jesaia zum Prophetentum be= rufen wurde.

An der Spitze der Vision steht die Schilderung des Einblicks in das Geheimnis der himmlischen Umgebung Gottes: Gott, der König der Welt (V. 5), auf einem hochtagenden Thron; die Enden seines Gewandes bedecken den ganzen Boden des Heiligtums; die Gottheit selbst ist umschwebt von menschenähnlichen sechsslügeligen himmtlischen Wesen, die ihre Gestalt, obwohl sie nicht von irdischem Stoff ist, mit vier von ihren slügeln vor den reinen Augen der göttlichen Majestät bedecken; welches unnahtbare Geheimnis sie in der Mitte ihres Kreises verbergen, das verrät ihr Gesang; vor seinem kräftigen Schall ertbeben die Grundlagen des himmlischen Heiligtums, in

das der Prophet hineinschaut; aber lauter ist doch noch das Wort, das Jahwe selbst spricht — — hat der Prophet demnach Jahwe gesehen? Er sagt es V. 1; aber seine Schilderung schafft alles bei Seite, was als anstößig daran empfunden werden könnte. In Wahrheit redet er doch nur von den Enden des Gewandes, das Jahwe verhüllt, nur von der Umgebung, die den Unsichtbaren unsichtbar macht. Auch er vernimmt nur von den Seraphen V. 3, was die thronende Majestät bedeutet:

6,3. Allmächtig, allmächtig
ist Jahwe, der Gott der Geerscharen!
Seine Macht füllt alle Welt.

Madyt, übermenschliche, überweltliche Madyt ist Jahwe selbst! Er ist die Kraft im Himmel, die Kraft auf der Erde; in der ganzen Welt, wie wir sagen würden — der Hebräer kennt kein Wort für Welt — bleibt kein Deut von Macht, von selbständiger Macht übrig für Götter und Menschen. Nichts auf der Welt ist warm ohne die wärmenden Strahlen der Sonne, so ist auch nichts mächtig ohne die Macht Jahwes, kein Gott, kein Geist, kein Himmel, kein Donner, kein Blitz, kein Mensch, kein Tier!

Die Macht Jahwes hat für den Dropheten eine besonders ernste Särbung. Es war allgemeiner Glaube in Israel, daß kein Mensch am Leben bleibe, der Gott sehe (2 Moj 33, 20); der Abstand zwischen Gott und Mensch galt als so gewaltig, das menschliche Ohnmacht unrettbar vor der göttlichen Macht zergehen müsse. Das Gefühl dieser Gefahr bedrückt auch den Propheten V. 5, aber die Begründung, die er hinzufügt, ist eigentümlich. Er spricht nicht von seiner menschlichen Ohnmacht. In dem Augenblicke, der über seinen Eintritt in den besonderen Dienst Bottes entscheiden soll, hält er einen anderen Unterschied, der ihn von der Gottheit trennt, für viel wichtiger: nicht nur er selbst, sondern auch das Volk, unter dem er wohnt, hat unreine Lippen. Wenn er auch selbst rein wäre, die Unreinheit des Volkes würde ihn doch als unrein erscheinen lassen, und in der Nähe Gottes, vor dem selbst die Seraphen ihren himmlischen Leib verbergen, ist ein solcher Mensch unmöglich! Die Machtfülle, in die der

Drophet hineinschaut, ist ihm nicht nur natürliche, irdische oder himmlische, Kraft, sondern ist ihm sittlicher Wille, eine Gewalt mit sittlichen Zielen. Ohne solche kann er sich die Gottheit nicht denken. Das macht sie ihm so furcht= bar, darin besteht ihre unnahbare Hoheit. Wäre sie ohne einen sittlichen Willen, so wäre es Zufall, ob man ihrer Macht entainge oder nicht. Wer kann die Laune eines Bottes ermessen? Anders aber steht die Sache, wenn die Gottheit dem Menschen sittliche Ziele stellt und ihn nach sittlichen Sorderungen prüft und richtet. Dann weiß der Mensch, unter welchen Bedingungen er des göttlichen Wohlgefallens gewiß sein kann, oder ob sein Weg und der Weg der Gottheit auseinandergehen. Die Stimme des Gewissens erinnert ihn daran, daß die Gottheit, deren Sorderungen er verletzt hat, die unbeschränkte Macht hat, sie durchzusetzen, gleichviel ob es dem Menschen gefällt oder nicht. Ohne Zweifel sind es die sittlichen Ziele und Sorderungen, die Gott und Mensch einander nahe bringen, die eine geistige Gemeinschaft zwischen beiden ermöglichen. Zugleich aber sind sie es, die der Macht der Bottheit einen so ernsten, erhabenen Charakter verleihen. daß sich ihr der Mensch nicht nur heute oder morgen, sondern auf alle Zeit unterordnen muß.

Eines solchen Eindruckes von Seiten der Gottheit war Jesaia voll, als er sich entschloß, Jahwes Bote an das Volk Israel zu sein. Wir werden in seiner Wirksamkeit diesen Gedanken von Gott immer und immer wieder hervortreten sehen; er blieb der Leitstern in der Beurteilung aller Erscheinungen, die an dem Propheten vorüberzogen. Jesaia hat sogar einen Ausdruck geprägt, in dem diese Gottesauffassung geradezu als das Wesen Jahwes, des Gottes Israels, bezeichnet wird. Er lautet in der Uebersetzung Luthers, der sich darin an die älteren Vorbilder angeschlossen hat, "der Beilige Israels" (5, 19; 30, 11 f.). Das deutsche Wort "heilig" entspricht nicht völlig dem Sinne des hebräischen Wortes kadosch, wie dieser durch die zwei Sätze des Lobpreises der Seraphe dargelegt wird. Es fehlt ihm die Betonung der Macht= fülle, die Jes 6, 3 so deutlich in den Vordergrund tritt. Wollen wir diesen Sinn festhalten, so müssen wir im Deutschen ein anderes Wort wählen. "Gewaltig", "allmädztig" würde dem Hebräischen mehr entsprechen. Die Vollkommenheit der Macht Jahwes in der ganzen Welt—soweit Jesaia sie überschaut— ist der eigentümliche Zug in seiner Gottesauffassung.

Die Aufgabe, die der Prophet im Dienste Jahwes an dem Volke ausführen soll, wird V. 9-11 in so merke würdigen Worten umschrieben, daß sie am besten genau

hier angeführt werden:

6, 9. Hört und hört, aber versteht nicht! Seht und seht, aber erkennt nicht!

10. Verstocke das Berz dieses Volkes; verhärte ihm die Ohren, blende ihm die Augen,

Daß es mit seinen Augen nicht sehe, mit seinen Ohren nicht höre,

Daß sein Berz nicht verständig werde, sich nicht bekehre und nicht gesunde.

11. Da fragte ich: Berr, wie lange?

Er sprach:

Bis die Städte verheert sind – leer an Bewohnern – und die Häuser – leer an Menschen –

Und das Ackerland übrig bleibt als Ödland.

Ein trauriger Blick in die Zukunft: aus dem Kulturland Kanaan soll eine Wüstenei werden! Die Schuld da= ran fällt auf das verstockte Volk Israel, das darin wohnt, und der Prophet erhält die Aufgabe, das Volk erst verstockt zu machen, damit es sich nicht bekehre, damit es vielmehr reif werde für das göttliche Gericht! Welch ein Widerspruch: die Sendung eines Propheten gilt sonst als ein Beweis der Sürsorge Gottes für sein Volk, hier soll er verstocken und das Eintreten des Gerichts beschleuni= gen – der Prophet ermahnt sonst zum Gehorsam gegen die göttlichen Sorderungen, hier soll er den Ungehorsam Israels bis zur ausgesprochensten Seindschaft gegen Jahwe steigern! Welch eine undankbare, häßliche Arbeit! Mich schaudert, wenn ich mich in die Seele des jungen Jesaia hineindenke, der sich entschließt, sein Leben an eine Aufgabe zu setzen, die nach menschlichem Urteil verkehrt, ja hassenswert ist und nur vom göttlichen Standpunkt aus einen hohen, aber harten Sinn erhält. Daß Jesaia niemals wörtlich so zu dem Volke geredet hat, wie V. 9 ihm besohlen wird, braucht nicht besonders bewiesen zu werden. Das Besremdliche des Ausdrucks liegt darin, daß die göttliche Absicht und der schließliche Ersolg der Sendung Jesaias nicht als Worte Jahwes ("ich will verstocken" u. s. w.) angeführt, sondern dem Propheten selber, als seine eigenen Worte an das Volk, in den Mund gelegt werden. Es wird damit der Gedanke nahe gelegt, daß sich der Prophet über diesen Ersolg seiner Tätigkeit bereits klar gewesen ist, als er die Worte so niederschrieb. Spätere Aussprüche werden uns zeigen, wie der Prophet zu dieser Sormulierung seiner Ausgabe gekommen ist (vgl. S. 48 ss.) 1).

In seinen ältesten Aussprüchen lehnt sich Jesaia an die Gedanken der Männer an, die als seine unmittelbaren Vorgänger bezeichnet werden müssen, an Amos und Hosea. Beide hatten in dem Gebiet des nördlichen Reichs von dem nahen Untergang geredet, ohne auf das Geschick Judas besonders einzugehen. Das Gleiche hören wir nun aus dem Munde Jesaias mit Bezug auf Juda. Er verwendet ebenso wie Amos eine dem Volke gesläusige Vorstellung, um sie zu einem Gesäße prophetischer Aussagen zu machen, nämlich die Vorstellung vom Tage Jahwes. Auch er saßt darin alle Ereignisse zusammen, durch die Jahwe sein Volk strasen und schließlich versnichten wird Rap. 2, 12–17:

2, 12. Jahwe der Heerscharen hat einen Tag über alles Stolze und Hohe und über alles Ragende und Erhabene,

13. Über alle Zedern des Libanon und über alle Eichen Basans,

14. Über alle hohen Berge

und über alle ragenden bügel,

15. Über jeden hohen Turm und über jede steile Mauer,

16. Über alle Tharsis-Schiffe

und über alle kostbaren Schaustücke.

17. Dann beugt sich der Menschen Stolz,
dann bückt sich der Männer Sochmut,
Und Jahwe allein ist erhaben an jenem Tage!
18. Aber die Götzen werden ganz vergehen.

Der Prophet hat die Allmacht des Weltkönias Jahwe. die ihm in der Vision Rap. 6 entgegengetreten ist, noch voll in seiner Seele und vergleicht damit die Zustände in Israel. Das Ergebnis, zu dem er kommt, betrübt und erregt ihn. Er sieht in Israel viel Macht, Reichtum und Stolz, die sich dort nach dem glücklichen Ende der Syrer= kriege und infolge der neu angeknüpften Sandelsverbindungen breit machen. Er nennt die Stände, die Dersonen oder die Dinge, die er im Auge hat, nicht mit Namen, er reiht Bild an Bild und überläßt es seinen hörern, sich die Deutung der Bilder hinzuzudenken. Er folgt damit einem Brauche, der den Orientalen alter und neuer Zeit vertraut und lieb ist; vielleicht verfährt er auch deshalb so, weil ihm seine Jugend eine gewisse Zurückhaltung in seiner Rede ratsam erscheinen ließ. Die Auswahl der Bilder weist zugleich darauf hin, daß sich Is= rael in seiner neuen Machtstellung sicher fühlt und von Stolz auf die Errungenschaften der Gegenwart erfüllt ist. Es hatte sich verwirklicht, was man sich in dem nördlichen Reiche bei den Niederlagen im Rampf gegen die Syrer zum Trost gesagt hatte (Jes. 9, 9):

"Backsteine sind eingefallen, Quadern bauen wir dafür! Sykomoren sind umgehauen, Zedern pslanzen wir dafür!"

Der Erfolg war in der Tat auf seiten der Israeliten. Dursten sie daraus nicht solgern: Also ist Jahwe, der Gott unseres Volkes, jetzt mit uns? So urteilte damals jedermann, der Erfolg galt als die Stimme Gottes. Anders ist die Meinung unseres Propheten. Er will gewiß nicht bestreiten, daß die für Israel glückliche Wendung der äußeren Lage durch Jahwe herbeigeführt ist. Aber die Machtentwickelung Israels ist ihm eine Verdunkelung der Macht Jahwes, und der menschliche Stolz, der aus ihr geboren wird, eine Verachtung Gottes. Israel aber sollte doch nicht nur um die Macht Jahwes wissen, sondern sie hochhalten und preisen. Was wird Jahwe dazu tun? Wenn ihm selbst sein eigenes Volk die Ehre nicht gibt, so wird er sie sich nehmen. Der Tag Jahwes wird alle menschliche Größe stürzen, Israel wird an sich selbst, nicht

an seinen Seinden, die gewaltige Kraft Jahwes erfahren – dann wird Jahwe allein erhaben sein!

Eine deutliche Aussage über das zukünftige Los Israels und Judas finden wir hier nicht. Vernichtung und Trümmer wird der Tag Jahwes bringen — daran lassen die Worte keinen Zweisel. Aber wird er nur die Großen treffen oder das ganze Volk? Die Srage bleibt hier offen. Sie wird schärfer beleuchtet durch ein im Volkston gehaltenes Lied, das uns zugleich ausmerksam macht auf die Art und Weise, in der der Prophet Jesaia seine Gedanken dem Volke vortrug. Wir lesen Kap. 5, 1—7:

5, 1. Last mich von meinem Freunde singen, das Lied meines Freundes von seinem Weinberge. Einen Weinberg hatte mein Freund

auf fetter Berghalde.

 Den grub er um und entsteinte ihn und bepflanzte ihn mit Edelreben Und baute einen Turm darin und hieb gleich eine Relter aus

Und wartete, daß er Trauben brächte, doch er brachte Berblinge.

3. Darum — o Bewohner Jerusalems und Männer Judas — richtet zwischen mir und meinem Weinberge:

4. Was follt' ich noch tun an meinem Weinberge, das ich nicht an ihm getan?

Warum wartete ich, daß er Trauben brächte, und er brachte Berblinge?

5. So will ich Euch kundtun, was ich meinem Weinberge tun will:

Wegnehmen seinen Zaun, daß er abgefressen wird!

Durchbrechen seine Mauer, daß er zertreten wird!

6. Ich will ihn zur Wüstenei machen — Er soll weder beschnitten noch behackt werden,

soll in Dornen und Gestrüpp ausschießen -

Und den Wolken will ich gebieten, daß sie keinen Regen auf ihn senden. 7. Denn das Volk Israel ist der Weinberg Jahwes der Geerscharen und die Männer von Juda sind seine liebliche Pslanzung, Und er hofste auf gut Regiment —

und fiehe da Blutregiment — auf Rechtsprechung —

und siehe da Rechtsbrechung!?)

Der Drophet tritt als Dichter auf. Da er "die Bewohner Jerusalems und die Männer Judas" V. 3 anredet. so muß er das "Lied" bei einer Gelegenheit vorgetragen haben, die diese beiden zusammengeführt hatte. Stadt= und Landbewohner versammelten sich in der Regel bei den wichtigeren Sesten. Um einen solchen Anlaß wird es sich hier handeln. Dann aber ist der Ort, an dem Jesaia durch dieses "Lied" die Ausmerksamkeit der Männer auf sich ziehen wollte, der hof des königlichen Tempels auf dem Zion gewesen, wo sich auch auf die Gegenwart von Vornehmen bis zur königlichen Samilie hinauf rechnen lieft. Dieser Ort verleiht dem Auftreten Jesaigs nicht nur einen besonderen Ernst, sondern auch eine größere Schärfe. Der Ort ist heilig, und die Leute sind heilig. d. h. sie haben die Unreinheit des täglichen Lebens und der profanen Arbeit von sich abgetan und sich rein oder kultusfähig gemacht. Die einen haben die fröhliche Opfermahlzeit schon gehalten, die anderen sind damit beschäftigt oder rüsten sich auf ihren Vollzug. Das Altarfeuer lodert gen himmel, der ganze Raum ist von Opferduft erfüllt, Priester laufen geschäftig hin und her. Einer von ihnen fordert von Zeit zu Zeit, sobald eine neue Opferhandlung beginnt, die Umstehenden durch ein gebieterisches has! zu feierlichem Schweigen auf (val. 3eph 1, 7), da= mit kein irdischer Laut die herannahende Gottheit verscheuche. Die Sänger begleiten zu gewissen Zeitpunkten die heilige handlung mit Musik und Gesang. An sie schließt sich äußerlich der Prophet an, indem auch er unter Bealeitung einer Leier oder Harfe anfängt zu singen. Gewift vor einem kleineren Kreise, dem er nicht unbekannt war. Man läßt ihn gewähren; denn man weiß, daß er beansprucht, Jahwes Worte zu reden.

Das, womit Jesaia beginnt, klingt durchaus nicht heilig oder besonders ernst, ein Lied vom Weinberge seines Sreundes. Jedermann aber kannte die beliebte Weise der Propheten, irgend einen Vorgang aus der Natur oder aus dem täglichen Leben zum Träger des Gedankens zu machen, den sie andern tief zu Gemüt führen wollten (vgl. 2 Sam 12, 1-4; 1 Rg 20, 35-43). Man wird daher darauf gefaßt gewesen sein, seine Worte als ein Gleichnis zu verstehen. Der Prophet läßt auch seine Absicht bald hervortreten. Wenn er V. 3 seine 3u= hörer auffordert, zwischen ihm - er setzt seine eigene Der= son für seinen Sreund ein - und dem Weinberge Richter zu sein, so läft er doch erraten, daß er sich unter dem Weinberge Menschen denkt, die für ihr Tun und handeln verantwortlich sind. Und schon ehe er dem Gleichnis die ausdrückliche Deutung hinzufügt, macht das Verbot an die Wolken V. 6 darauf aufmerksam, daß der Besitzer des Weinbergs niemand anders ist als der Gott Israels. Damit ist die Deutung V. 7 in feiner Weise vorbereitet. Das Urteil wird V. 5 und 6 so klar und scharf formuliert. daß nun jeder weiß, wie Jesaia über die Zukunft des gesamten Israels denkt: Vernichtung des Volkes, Verwiiltung des Landes.

Das Gleichnis saat nicht nur, wie Jesaia die Zukunft seines Volkes beurteilt hat, sondern belehrt uns auch darüber, wie er über die Religion seines Volkes, über die Gemeinschaft zwischen Jahwe und Israel, überhaupt gedacht hat. Gott ist der Besitzer, der Pslanzer und Dfleger des Weinbergs, d. h. er hat Israel geschaffen, behütet und erhalten. Daß Israel Jahwe kennt und seine Rechtsordnung besitzt, ist Gottes Werk. Er hat damit zugleich dem Volke eine Aufgabe gesetzt. Daß diese gelöst wird, ist des Volkes Werk, die Srucht, die der Weinberg hervorbringen soll, auf die Jahwe "wartet". Sie besteht in der Pslege von Recht und Gerechtigkeit V. 7. Wie Jesus die Bruderliebe als das eigen= tümliche Merkmal der christlichen Gemeinschaft bezeichnet (Joh 13, 34 f.), so ist die Dslege der Rechtsordnung Jahwes der eigentümliche Ertrag der israelitischen Srömmigkeit. Leistet das Volk diesen Ertrag, so ist damit bewiesen, daß es sich in der Nachfolge Jahwes gehalten hat. Wird aber die Rechtsordnung Jahwes im Volke

vernachlässigt und vergessen, so ist die israelitische Srömmigkeit ausgestorben. Mag auch der Name Jahwes noch so oft genannt werden, sein Wille wird nicht mehr beachtet. Es liegt klar zu Tage, daß der Drophet Religion und Sittlichkeit, wie wir heute sagen würden, eng mit einander verbindet. Sreilich kennt er das freie sitt= liche handeln des frommen Menschen noch nicht. dessen Stelle steht ihm die Pflege des Rechtes Jahwes. Aber diese sieht er als die Srucht an, die auf dem von Bott gepflanzten Baume der Religion wachsen soll. Dun ist die Pflege des Rechts nicht möglich ohne die ent= sprechende Gesinnung; sie läßt sich nicht ausführen wie eine kultushandlung, die in dem äußeren Tun besteht: sie erhebt vielmehr Ansprüche an den Willen des Menschen und führt zum Rampf für das Recht. Daraus eraibt sich weiter, daß man sich nach der Meinung unseres Propheten nicht durch diese oder jene äußerlichen handlungen mit Gott abfinden kann. Die Religion ist ihm eine Sache des inneren Menschen, der Gesinnung und des Willens.

Statt des Rechts findet das prüfende Auge des Propheten in Israel Blutvergießen oder Gewalttat (f. Anm. 2), statt der Gerechtigkeit Jammergeschrei. Aus einigen anderen Aussprüchen können wir entnehmen, an welche Sälle der Prophet denkt. Einen solchen führt er näher aus in dem Weheruf Rap. 5, 8-10:

5, 8. Wehe denen, die Haus an Haus reihen, die Seld an Seld rücken, bis kein Platz mehr im Land!

9. Darum hat Jahwe der Heerscharen in meinen Ohren ges schworen:

Viele häuser sollen öde werden, große und schöne menschenleer;

10. Denn zehn Joch Weinland soll geben einen Eimer und ein Malter Aussaat einen Scheffel 3).

In einem anderen Weheruf klagt er darüber, daß dem Schuldlosen von den Vermögenden der Weg zum Recht versperrt wird (5, 22 f.): 5, 22. Wehe den Belden im Weintrinken, die tapfer sind, den Rauschtrank zu mischen!

23. Die den Schuldigen frei sprechen für ein Geschenk, aber dem, der im Recht ist, sein Recht entziehn!

Wer weiß unter solchen Umständen noch, was recht und unrecht ist? Das natürliche Gefühl für das Rechte wird erstickt durch die Rücksicht auf das Nützliche. Wie kann das Recht da noch Gutes, Sriedsames schaffen? Darauf zielt ein drittes Wehe (5, 20):

5, 20. Wehe denen, die Böses gut nennen und Gutes böse, Die Sinsternis zu Licht machen und Licht zu Sinsternis, Die Bitter zu Süß machen und Süß zu Bitter!

Man sieht deutlich: die Rechtspflege ist dem Dropheten der Maßstab, nach dem er die Stellung Israels zu seinem Gott beurteilt. Da sie darniederliegt, so kann er nicht an Israels Ungehorsam zweiseln, und ebenso gewift ist ihm, daß Jahwes sittliche Macht zu groß und zu ernst ist, als daß er auf die Geltung seines Willens verzichten könnte. Aber ist es denn gerecht, daß er dem Volke überhaupt, d. h. doch allen, den Untergang ankündigt? Standen denn nicht denen, die das Recht Jahwes brachen, ebenso viele, wenn nicht mehr Israeliten gegenüber, die deshalb gerade zu leiden hatten und nach einer Besserung der Rechtspflege, nach einem völligen Siege des Rechtes Jahwes in Israel verlangten? Sollen diese in gleicher Weise in den Untergang des Volkes hineingezogen werden wie die Machthaber, die Vornehmen und die Reichen, obgleich sie doch nur die Geschädigten waren? Waren sie nicht unschuldig? Und ziemt es sich für Gott, die Unschuldigen mit den Schuldigen zu töten?

In vergangenen Zeiten hatte man in Israel solche Sragen nicht aufgeworfen. Die alte Sormel für die götteliche Vergeltung, wie sie uns in ihrer einsachen Sorm 2 Mos 34, 7 und 4 Mos 14, 18 erhalten ist, macht keinen Unterschied zwischen Schuldig und Unschuldig. Man war noch weit entfernt davon, dem einzelnen volle Selbständigkeit und Selbstverantwortlichkeit vor Gott und unter den Menschen zuzuschreiben; er stand und fiel vielmehr

mit der Umgebung, der er angehörte, mit der Samilie, mit dem Geschlechte, dem Stamme und dem Volke. Im achten Jahrhundert jedody begann man in Israel diese Srage mit einem schärferen Urteil zu durchleuchten. Wir erfahren aus 2 Rg 14, 5, daß der Rönig Amazja die Dflicht der Blutrache wohl an den Mördern seines Vaters selbst übte, nicht aber an ihren Söhnen. Er wollte nicht mehr Unschuldige mit den Schuldigen zugleich büßen lassen. Dieses Verhalten des Rönigs Amazja ist der älteste Beleg dafür, daß man die herkömmliche Art der Vergeltung in Israel zu ändern begann. Es fällt um eine Generation früher als Jesaia lebte. Wir finden nun bei ihm, soviel wir sehen können, den ersten Versuch, auch die göttliche Vergeltung in ähnlicher Weise einzuschränken. Auf der einen Seite betont er schärfer als seine Vorgänger Amos und Hosea, daß gewisse Klassen des Volkes die Schuldigen sind und von Gott zur Verantwortung gezogen werden sollen (3, 13-15):

3, 13. Jahwe tritt hin zu rechten, fteht da, seinem Volke Recht zu schaffen;

14. Jahwe geht ins Gericht mit den Vornehmen und Obersten seines Volkes: Ihr, ihr habt abgeweidet den Weinberg! Was den Armen geraubt, ist in euren häusern!

15. Was kommt euch bei, mein Volk zu zertreten und die Armen zu zermalmen?

Auf der anderen Seite spricht er ausdrücklich von einem Reste, der sich bekehren soll. Denn er hat seinen Sohn Sear Jasub genannt (7, 3). Der Name Sear Jasub bebeutet wörtlich: ein Rest wird (zu Jahwe) umkehren, d. h. sich bekehren. Wann und weshalb der Prophet seinen Sohn so genannt hat, ersahren wir aus den uns erhaltenen Aussprüchen nicht. Etwa im Jahre 735 (vgl. S. 22) trat Jesaia mit Sear Jasub dem Könige Ahas entgegen; also wird der Knabe bald nach dem ersten Austreten des Propheten geboren sein. Sein Name trägt zweisellos dem Bedenken Rechnung, daß durch das göttliche Gerichs doch nicht Unschuldige vernichtet werden dürsen, und schränkt den Inhalt der Vision ein, von der Jesaia in Kap. 6 bes

richtet hat. In der späteren Zeit seiner Wirksamkeit hat sich der Prophet mit diesem Gedanken eingehender besichäftigt (vgl. S. 55 ff.).

#### 

### III. Rapitel. Jesaia und Ahas.

Der Beginn der Regierung des Rönigs Ahas war für das Reich Juda eine sehr gefährliche Zeit. Auf sie beziehen sich eine große Anzahl von Aussprüchen des Propheten; sie zeigen uns, daß seine Tätigkeit damals besonders lebhaft war.

Die geschichtliche Lage war diese. Der assyrische König Chiglathpileser III. (mit anderem Namen Dhul, 2 Rg 15, 19, 29) hatte 743 die Eroberungspolitik der assyrischen Rönige des 9. Jahrhunderts erfolgreid) wieder aufgenommen. Im Jahre 738 machte er die Gegenden nördlich vom Libanon und Antilibanus bereits zu Teilen seines Reichs. Dadurch waren die herrscher des süd= lichen Syriens in die unerfreuliche Lage gekommen, Nachbaren des mächtigen Eroberers geworden zu sein. Im ersten Schrecken beeilten sie sich, durch Cribute ihre Ergebenheit zu versichern. Bald aber schlossen sie sich zu gemeinsamer Abwehr zusammen. Die aramäischen Rönige von Damaskus übernahmen die Sührung. Sie fanden in dem Nordreich Israel Gesinnungsgenossen. die der bisherigen, den Assyrern freundlichen Politik der könige von Israel (Samaria) ein Ende machten. Der Israelit Dekah, der Sohn des Remalja, ermordete seinen könig Dekahja und bemächtigte sich des Thrones. Die verbündeten Könige von Damaskus und Samaria stellten nun an die davidischen Berrscher in Jerusalem die Sorderung, sie in der Verteidigung des südlichen Syriens gegen die Assyrer zu unterstützen. Aber sowohl Jotham als auch sein Nachsolger Ahas (um 735) waren nicht geneigt, sich dem Bündnis anzuschließen. Daher beschlossen der könig Rezin von Damaskus und Dekah von Samaria einen gemeinsamen Seldzug gegen Ahas, um seiner herrschaft ein Ende zu machen und Juda unter aramäische Oberhoheit zu bringen (2 Rg 15, 37; 16, 5; Jef 7, 1. 5 f.). Was sie durch gütliche Verhandlungen nicht hatten erreichen können, das wollten sie jetzt erzwingen. Die Meldung, daß das aramäische heer schon in dem Gebiete von Ephraim angelangt sei, machte die Glieder des Hofes und die Bewohner von Jerusalem vor Surcht erbeben, "wie die Bäume des Waldes vor dem Winde erbeben" (7, 2). Das ist begreiflich; denn die große Übermacht der Seinde ließ das Schicksal der davidischen Dynastie nicht mehr als zweifelhaft erscheinen.

Da erhält der Prophet Jesaia in einer Offenbarung den Besehl, zusammen mit seinem Sohne Sear Jasub dem Könige gegenüber zu treten und ihm ein Wort Gottes zu überbringen. Auch im alten Orient war es keine einsache Sache, an den König heranzukommen und an ihn selbst einen Auftrag auszurichten. Jesaia begibt sich zu dem Zwecke nicht in den königlichen Palast, sondern benutzt die Gelegenheit eines Ausgangs, den der König nach einem Punkte außerhalb der Stadt unternommen hat; denn er kann ihm dort freier und ungehinderter sagen, was er auszurichten hat. Sein Austrag enthält zunächst eine Mahnung, sich vor eiligen Entschlüssen zu hüten, Ruhe zu halten und angesichts der drohenden Gesahr nicht den Mut zu verlieren. Über das Vorhaben der Seinde sagt er:

- 7, 7. Es kommt nicht zu stande und soll nicht geschehen.
  - 8. Denn das haupt Arams ist Damaskus und das haupt von Damaskus Rezin;
  - 9. Das Saupt von Ephraim ist Samaria und das Saupt Samarias der Sohn Remaljahus. Glaubet ihr nicht, so bleibet ihr nicht!

Die Worte lauten befremdlich; man merkt ihnen an, daß sie mit Sorgfalt ausgesucht und so gestellt sind. Jesaia begründet den ersten Satz V. 7 damit, daß das aramäs ische Reich von Damaskus unter Rezin ein Herrschafts= gebiet für sich bildet, so gut wie das israelitische Reich von Samaria unter Pekah. Jahwe hat das so gefügt, und dabei wird es bleiben. Dem Plane der Eroberer steht gegenüber Jahwes Wille. Wie sollen sich nun die könige Jerusalems in diesem Zwiespalt verhalten, wenn sie sich und ihrem Reiche den Bestand sichern wollen? Jesaia kennt nur einen Ausweg aus der Enge, nämlich den, es mit Jahwe zu halten, nicht mit irgend welchen Menschen! Denn Jahwe ist allmächtig, die Menschen sind ohnmächtig - das ist nach kap. 6 der Grundgedanke seiner Gottesauffassung. Und für diesen Rat, sich auf die Seite Jahwes zu schlagen, führt der Prophet einen neuen Ausdruck in die religiöse Sprache ein, nämlich den Ausdruck "glauben". Was er damit gemeint hat, läßt

sich aus dem Gegensatz, den er für Ahas ausschließen will, sicher erkennen. Die verbündeten Seinde Judas, Damaskus und Israel, setzen in dem Entscheidungskampfe gegen die Assyrer ihr Vertrauen auf ihre gemeinsame Macht, auf ihr Geer und auf ihre Sestungen, und fordern von Ahas, daß er in der gleichen Auffassung mit ihnen gemeinsame Sache machen solle. Jesaia knüpft die Gewikheit des Bestandes für Juda an die Bedingung des Glaubens, d. h. daran, daß man auf den allmächtigen Jahwe vertraut. Die politische Lage stellte damals an den könig von Juda die Frage, ob er den kampf gegen die Verbündeten aufnehmen, oder ob er sich ihnen an= schließen, oder ob er eine auswärtige Macht, etwa die Assyrer oder Ägypter, zu seinem Schutze ins Land rusen sollte. Jesaia antwortet auf alle diese Möglichkeiten, die die Politiker am königlichen hofe immer von neuem erwogen haben werden, mit einem entschiedenen Dein! Er sah in allen diesen Schritten eine Geringschätzung, eine Verachtung der Macht Jahwes, weil sie die Sragen der Geschichte durch menschliche Macht lösen wollten. Sein Rat geht dahin, Ruhe zu halten, den Mut nicht zu verlieren und auf Jahwe zu vertrauen.

Es lieat auf der hand, daß das nicht das Urteil eines politisch rechnenden Mannes ist. Die Kunst eines Politikers besteht darin, sich zu den wirksamen Kräften seiner Zeit so zu stellen, daß sie ihm Vorteil oder doch wenigstens keinen Nachteil bringen. Darauf soll Ahas aber gerade verzichten. Jesaia urteilt nach dem religiösen Grundgedanken von der Macht Jahwes und stellt demgemäß die Sorderung, auf ihn zu vertrauen, weil er vermöge seiner Macht alle, die gegen ihn sind, vernichten, aber alle, die sich ihm hingeben, beschützen und erhalten wird: "Wenn ihr nicht glaubet, so bleibet ihr nicht." Ein Politiker unserer Tage würde einen solchen Rat überhaupt für unbrauchbar oder für lächerlich halten. Das hat man in jener Zeit am Hofe des Ahas wohl nicht getan; denn man zweifelte durchaus nicht an dem mannigfaltigsten Eingreifen der Gottheit in die geschichtlichen Ereignisse. Aber man zweiselte durchaus daran, ob Jahwe, der Gott Israels, eine solche Macht

besitze, daß alle Welt nur von ihm lebe und abhängig sei, und hielt es deshalb für richtig, in der Politik ebenso zu versahren wie die anderen Rönige und Völker rings um Jerusalem (vgl. S. 43 f.). Wenn Jesaia mit seinem Rat bestimmte Erwartungen über die Zukunst verbunden hat, so sind es vielleicht die, die er in Rap. 8, 1–4 und 17, 1–11 ausgesprochen hat: Damaskus und Samaria sollen von den Assyrern erobert, ihr Gebiet verwüstet werden. Doch bleibt sein Rat an Ahas, sich ruhig zu verhalten und auf Jahwe zu vertrauen, immer ein unpolitischer Gedanke; er läßt sich dagegen als religiöses

Urteil sehr wohl verstehen.

Wie sich Ahas der prophetischen Mahnung gegenüber verhielt, wird uns kap. 7 nicht erzählt. Aber wir erfahren aus 2 kg 16, 7 f., daß Ahas, auch durch die Edomiter und Philister bedrängt, eine mit ansehnlichen Geschenken ausgestattete Gesandtschaft nach Ninive schickte, um Thiglathpileser III. zum Schutze seines kleinen Reiches zu bewegen. Der Schritt ist uns nicht unverständlich. Aber er war verhängnisvoll für das kleine Juda. Sobald in Jerusalem bekannt wurde, daß der könig die Gesandt= schaft nach Ninive beschlossen habe, war Jesaia über die Bedeutung dieses Schrittes im Klaren. Ahas hat kein Vertrauen auf Jahwe; er verzichtet darauf, sich von seinem Gott durch die trübe Zukunft hindurch leiten zu lassen; er verschmäht den im Namen Jahwes ausgesprochenen Rat des Dropheten; er will durch menschliche Berechnung und menschliche Mittel seinen Thron und sein Reich stützen, d. h. er verachtet Jahwe! Diese Gewisheit hat den Dropheten damals tief empört. Er hat dem könige sowohl als audy dem Volke in der eindringlichsten Weise das schlimme Unglück, das dieser Schritt nach sich ziehen werde, angekündigt. Einige von diesen Aussprüchen sind so bedeutsam, daß sie ein näheres Eingehen verdienen.

Zunächst gehört hierher das berühmte und viel besprochene Wort kap. 7, 10–17, in dem man lange Zeit eine Vorhersagung auf die übernatürliche Geburt Jesu gesehen hat (vgl. Matth 1, 23). Diese Auffassung wird jest allgemein als irrtümlich angesehen. Jesaia spricht weder davon, daß eine Jungfrau gebären wird, noch

redet er von Ereignissen, die hunderte von Jahren in der Zukunft liegen. Er hat lediglich über die allernächste Zukunft dem Ahas und seiner Umgebung wieder ein Wort Jahwes zu sagen. Wie es ihm diesmal gelungen ist, an den König heranzukommen, ersahren wir nicht ausdrücklich. Vermutlich aber haben wir den Eingang V. 11

7, 11. Sordere dir ein Zeichen von Jahwe, deinem Gott, tief unten aus dem Hades oder hoch oben aus dem himmel

so zu verstehen, daß der Prophet dieses Anerbieten, vielleicht in einer sprichwörtlichen Sorm, dem Rönig deshalb stellt oder stellen läßt, weil es üblich war, in einem solchen Salle jeden Propheten vorzulassen. Die vorsichtige, mit der Srömmigkeit spielende Weigerung des Rönigs V. 12 stellt außer jeden Zweisel, was der Prophet ohne Srage vorher schon wußte, nämlich daß Ahas über seine Politik bereits entschieden hat. Und darauf ist der Ausspruch berechnet, den er und seine Umgebung nun von den Lippen des Propheten vernimmt:

13. Böret doch, ihr vom baufe Davids!

Ist's Euch nicht genug, Menschen ermüdet zu haben,
daß ihr auch meinen Gott ermüdet?

14. Darum gibt Euch der Herr selbst ein Zeichen:

Wenn nun junge Weiber 1) schwanger werden und einen Sohn gebären,

So werden sie ihn zwar Gott-mit-uns nennen –

15. Dod) von Mildykost und Honig muß er leben, Bis er lernt das Böse verwersen und das Gute erwählen.

16. Denn ehe der Rnabe lernt das Böse verwersen und das Gute erwählen,
So wird zwar zu einer Oede das Land, vor dessen beiden Rönigen dir graut –

17. Doch über dich bringt Jahwe,
über dein Volk und über dein väterlich Haus,
Tage, wie nicht sie gekommen,
seit Ephraim von Juda absiel.

#### Die Erläuterung erfordert Ausführlichkeit.

Jesaia läßt gleich in den ersten Worten erkennen, was nach seinem Urteil die Gesandtschaft des Ahas an die Assyrer bedeutet. Er betrachtet sie als eine Absage an Jahwe; er sieht darin den Beweis, daß Ahas keinen "Glauben" an Jahwe hat, daß er das Gute verworsen und das Böse erwählt hat (V. 15 s.). Das Band zwischen Ahas und Jahwe ist nun zerschnitten, der Rönig hat innerlich Jahwe als seine Gottheit ausgegeben. Dieses Versahren kennzeichnet der Prophet kurz und bitter mit dem Satze: "ihr ermüdet meinen Gott", als ob Jahwe gar nicht mehr der Gott der davidischen Samilie wäre. Was die weiteren Worte des Propheten enthalten, kann nach diesem Eingang nicht zweiselhaft sein: nicht Trost, nicht Ermutigung, sondern Strafe, Unglück!

Jesaia hat die göttliche Botschaft in einer besonders kunstvollen und darum nicht ganz leicht verständlichen Sorm gegeben. Sie besteht in der engen Verbindung der Weissagung mit einem 3eichen. Unser Prophet hat diese Sorm wiederholt (8, 1-4; 20, 1-5) mit großem Geschick angewandt, während sie sich bei Jeremia und Ezechiel der einfacheren Sorm der Darabel oder des Gleichnisses nähert. Dier haben wir V. 16 und 17 die Weissa= gung, V. 14 und 15 das Zeichen. Selbstverständlich ist die Weissagung die hauptsache, das Zeichen soll sie nur anschaulicher machen und fester einprägen. Es ist deshalb schon ganz undenkbar, daß hier das Zeichen einen anderen Inhalt (etwa gar die Jungfrauengeburt) haben sollte als die Weissagung, die von dem bevorstehenden Geschick Judas handelt. Die Weissagung enthält nun in V. 16 und 17 zwei Stücke, nämlich 1) das Land der Rönige Pekah und Rezin soll verwüstet werden, 2) über Ahas und Juda werden schlimme Zeiten kommen. Das erste Stück ist anscheinend günstig für Ahas, da es die Vernichtung der ihn jetzt bedrohenden Seinde in Aussicht stellt. Aber es ist nur das notwendige Vorspiel des harten Schlages, der Juda selbst treffen soll. Diesen Stücken entspricht genau das Zeichen, insofern es in V. 14 eine glückliche Lage, in V. 15 aber bose Zustände für Juda annimmt. Ubers Jahr etwa – der Drophet bedient sich einer runden Zeitangabe, die jedermann im Orient sofort verstand: soviel Zeit zwischen dem Schwangerwerden und dem Gebären eines Weibes zu verstreichen pflegt - werden Mütter, die einen Sohn zur Welt bringen, diesem den trostreichen und hoffnungsvollen Namen Immanuel geben, d. h. Gott mit uns. Die dunkeln Wolken, die jetzt die Zukunft Judas verdüstern, sind verschwunden; das Unglück ist vorübergezogen, alles atmet wieder auf; zur Erinnerung daran werden die unter so glücklichen Zeichen geborenen Söhne von ihren Müttern - diese pflegten in älterer Zeit den Rindern den Namen zu geben (1 Mos 29, 31 – 30, 24) – Immanuel genannt. Aber dieser Name wird den Kindern wie ein holm anhaften; denn die Meinung der Mütter verwirklicht sich nicht. Ihre Söhne erfreuen sich nicht etwa einer glücklichen Jugend, genießen nicht den Überfluß eines von Gott beschützten und

gesegneten Landes, Fleisch, Brot, Früchte und Wein, sondern sie müssen sich mit Milchspeisen und Honig behelsen, d. h. mit solchen Nahrungsmitteln, die das Land auch ohne menschliche Bebauung liesert; Vieh und wilde Bienen sinden, was sie brauchen, an den Gräsern, Kräutern und Blumen, die wild wachsen, auch wenn der Boden nicht mit dem Pslug oder der Hacke bearbeitet wird. Die von ihren Müttern Immanuel genannten Söhne werden also in einem verwilderten Lande auswachsen, in einem Lande, das durch Krieg um seine gesamte Kultur gekommen ist. Das Zeichen bringt demnach die beiden Stücke der Weissagung an dem Namen und an der Jugendzeit der zukünstigen Söhne Judas zur

Anschauung.

Das Zeichen hat Jesaia noch mit einem eigentümlichen Zusatze V. 15 versehen, den er V. 16 zu einer ungefähren Bestimmung der Zeit verwendet. Die Immanuel genannten knaben sollen sich von Milchspeise und Honig nähren müssen, bis (oder damit) fie wenigstens lernen, das Böse zu verwerfen und das Gute zu erwählen. Der Prophet verwendet hier einen Gedanken, der damals in Israel wohl bekannt und namentlich durch die Redjabiten (2 kg 10, 15 ff.; Jer 35, 1-11) eifrig vertreten wurde, daß nämlich das Hirtenleben zur wahren israelitischen Frömmigkeit gehöre, während die Berührung mit der Rultur von Jahwe abführe. Der Ausdruck "von Milchspeise und honig sich nähren" bezeichnet eben die Lebensweise eines Hirten im Lande Kanaan, wie man zur Zeit Jesu von einem, der als Einsiedler die mensch= liche Gesellschaft mit ihren Sünden meiden wollte, sagte: er lebt von Beuschrecken und wildem Bonig (Marc 1, 6). Die Lebens= weise, die die Anaben Immanuel notgedrungen in dem verwüsteten Lande führen müssen, soll sie zu Jahwe führen, wahrhaft fromm machen, so daß sie sich darauf verstehen, das Böse zu verwerfen und das Gute zu erwählen. Sie werden dann anders denken gelernt haben als Ahas, der das Gute verwarf und das Böse erwählte. Alsas vertraute auf Menschen, sie werden auf Gott vertrauen. Aus diesem Jusake gewinnt Jesaia eine ganz allgemein gehaltene Zeitbestimmung für den Eintritt des Unglücks, das Juda treffen soll, nämlich "ehe sich der knabe darauf versteht, das Böse zu verwersen und das Gute zu erwählen" V. 16. Es ist schwer, diese allgemeine Angabe in Zahlen umzusetzen. Soll man 20, 25 oder 30 Jahre annehmen? Der Prophet meint nach dem Obigen die Zeit, in der aus dem Knaben ein gefestigter Srommer, ein Jahwe treu Ergebener geworden ist. Einer genauen Zeitbestimmung geht er absichtlich aus dem Wege.

Der ursprüngliche Text dieser Worte, die wahrscheinlich im Jahre 735 vor Chr. an Ahas und seine Umgebung gerichtet wurden, sagt nicht das geringste darüber, wer die jetzigen Seinde Judas vernichten und das Unglück über Juda bringen soll. Ein späterer Leser oder Abschreiber hat freilich am Ende von V. 17 die nachhinkenden Worte hinzugefügt "den könig von Assprien"; aber Jesaia selbst hielt es für überslüssig, dem könige und seinem hose darüber Unterricht zu geben. Sie wusten über die Abs

sichten der politischen Mächte jener Zeit besser Bescheid als der Prophet und brauchten nicht darüber belehrt zu werden, das damals allein die Eroberungspläne des assyrischen Rönigs dem südlichen Syrien Gesahr drohten, dass Ägypten, die andere Große macht, durch Uneinigkeit zerrissen und ohnmächtig war. Die Meinungen des Boses und des Propheten standen sich daher schroff gegenüber. Rönig und Bos dachten: Alsur soll uns helsen! Aber Jesaia sagt: Assur wird euch vernichten! Er urteilte nach der Regel, die wir oft für sälle der göttlichen Vergeltung im AC besolgt sinden: Woran man gesündigt hat, daran wird man gestraft. Die Sünde des Alyas bestand nach dem Urteil Jesaias darin, daß er sich auf die Assyrer verlassen und ihre Bilse erbeten hatte. Seine Strase soll darin bestehen, daß Jahwe, dessen Bilse er verschmäht hatte, ihn und sein Reich durch die Assyrer vernichtet!

Wir sehen, in dieser Zeit haben die Aussagen des Dropheten über den Untergang Israels und Judas eine festere Gestalt angenommen. Die Assyrer werden zuerst Damaskus und Israel, dann das kleine Juda mit Jerusalem und dem davidischen Königtum vernichten. Diese Gedanken lassen sich durch verschiedene andere Sprüche Jesaias belegen. Da die Assyrer den Euphrat überschrei= ten mußten, wenn sie in Syrien Krieg führen wollten, so fakt er sie als die mächtigen Sluten dieses größten Stromes in Syrien auf, stellt ihnen die spärlichen und still fließenden Wasser von Siloah bei Jerusalem gegenüber und gewinnt aus diesem Gegensatze ein neues Bild für die bevorstehenden Ereignisse: Weil dieses Volk die sanft und spärlich fließenden Wasser von Siloah, nämlich seinen Gott Jahwe, verachtet hat, so wird Jahwe über sie die gewaltigen Wasser des Euphrat kommen lassen, daß sie das ganze Land, auch Juda, überschwemmen (Rap. 8, 5-8). In Rap. 7, 18-25 find vier verschiedene Aussprüche zusammengestellt, die die Verwüstung und Verwilderung des Landes sowie die Schmach und die Armut des Volkes schildern.

Sür die Erregung und innere Stimmung des Propheten ist lehrreich der Ausspruch in Kap. 8, 11-15:

8, 11. Denn so hat Jahwe zu mir gesprochen,
als seine hand mid) bewältigte
und er mid) warnte, den Weg dieses Volks zu betreten;

12. Ihr follt nicht allmächtig nennen
alles, was dieses Volk allmächtig nennt,
Was es fürchtet, nicht fürchten
und davor nicht erschrecken.

13. Jahwe der Beerscharen, ihn haltet für allmächtig er allein sei eure Surcht und euer Schrecken!

14. Er wird ein Sindernis werden, ein Stein des Anstoßes und ein Block des Strauchelns, eine Salle und Schlinge,

15. Und viele straucheln darüber, fallen und werden zerschmettert, verstricken sich darin und werden gefangen.

Aus dem Eingang des Stücks V. 11 erkennen wir, daß der Prophet diesen Ausspruch auf eine göttliche Offenbarung zurückführt. "Die Hand Gottes ergriff mich, überwältigte mich" ist ein Ausdruck, der, wie namentlich das Buch hesekiel lehrt, den ekstatischen Zustand, die Verzückung des Dropheten bezeichnet, in der er göttliche Stimmen zu hören oder himmlische Geheimnisse zu sehen glaubte. Dadurch bestätigt sich nicht nur, was S. 9f. über die für einen Dropheten unbedingt notwendige Begabung gesagt wurde, sondern es ergänzt sich auch zu der wich= tigen Erkenntnis, daß die gesamte Wirksamkeit des Propheten auf stets wiederholten göttlichen Offenbarungen beruht, daß sich ohne einen solchen Verkehr mit der Gottheit das Auftreten, die Tätigkeit eines Mannes wie Tesaia überhaupt nicht begreifen läßt. Sreilich hat man sich die Sache nicht so zu denken, als ob jeder Ausspruch, der als Wort Jahwes bezeichnet oder mit der Sormel "So spricht Jahwe" eingeleitet ist, auf eine dazu gehörende besondere göttliche Offenbarung zurückginge 5).

In Kap. 8, 11 ff. ist nun weder der Gedanke neu, daß Jahwe allein die Macht auf der Welt in Gänden hat (vgl. Kap. 6), noch der andere, daß er Vielen Versoerben bereiten wird. Aber die einleitenden Worte lassen erkennen, daß es Jesaia unter dem Druck der Umgebung, vielleicht auch gegenüber milden und kräftigen Einwirkungen vom Hofe her, schwer geworden ist, seinen Standpunkt zu behaupten. Man hätte so gern von ihm ein Wort gehabt, das sich zu Gunsten der von dem König eingeschlagenen Politik hätte verwerten lassen! Man

wollte Jahwe, den Gott des Volkes und des Landes (2 Rg 17, 26-28), durchaus nicht verleugnen, wie das Jesaia eben von der damaligen haltung des königlichen Bauses, die nach Jes 8, 6 und 11-15 den Beifall des Volkes gefunden hatte, behauptete. Man bemühte sich daher, Jesaia von dem Unrecht seiner Aussagen zu über= zeugen und wenn möglich ihn zu einem entgegengesetzten Ausspruch im Namen Jahwes zu veranlassen, d. h. "den Weg dieses Volkes zu betreten" (8, 11). Der Wunsch ist unter den damaligen Verhältnissen gang begreiflich; man hielt es politisch für gefährlich, daß solche Ansichten vor dem Volke gesagt würden, und fürchtete, daß Ungehorsam oder sogar Empörung gegen die herrschende Klasse daraus entstehen könnte (vgl. Amos 7, 10 f.). Wie unsere Stelle zeigt, hat der Prophet dieses an ihn gestellte Ansinnen ernst genommen und vor Gott erwogen. In einem ekstatischen Zustande ist er der göttlichen Antwort sicher geworden und bringt sie in den scharfen Gegensätzen V. 12 und 13 und in dem rücksichtslosen Schlusse V. 14 zum Ausdruck. Die Macht Jahwes hat allein die Ent= scheidung in der Geschichte der Völker, das ist auch hier wieder der feste Grundton alles religiösen Erkennens und Urteilens. Daraus folgt, daß es verkehrt ist, vor irgend einer anderen Macht, mag sie eine irdische oder eine himmlische sein, Surcht oder Schrecken zu empfinden. Also ist das Volk - auch der Hof - im Unrecht, wenn sie sich von der Meinung leiten lassen, daß die verbündeten Reiche Israel und Damaskus oder etwa besonders die Götter von Damaskus zu fürchten wären. Also sind auch die im Unrecht, die die damalige Politik der davidi= schen Könige von dem Gesichtspunkt aus zu rechtfertigen suchen, daß doch zweifellos Assyrien und seine Gottheiten die erste Macht der Welt seien, und daß am allerklügsten gehandelt werde, wenn man unter dem Schutze ihrer Macht Deckung nehme, d. h. sich mit Assvrien verbinde. Solche Erwägungen, die sich ja überall und zu jeder Zeit in der Politik wiederholen, schneidet Jesaia von vorn herein durch die religiöse Sorderung ab: Ihr sollt allein Jahwe fürchten! Der leitende Gedanke ist derselbe wie Rap. 7, 9: Wenn ihr nicht glaubet, so bleibet ihr nicht! Wo

der Prophet Mut machen will, redet er vom Glauben; wo er warnen will, redet er von der Surcht vor Jahwe.

Der Stein, den Jahwe seinen Gegnern in den Weg legt, oder die Salle, die er ihnen stellt V. 14, sind ein Bild für die assyrische Macht. Jahwe verfügt über sie, wie ein Vogelsteller über seine Schlinge! Der Prophet sieht ihr gewaltiges, von Jahwe gerusenes Heer schon heranrücken. Er entwirft von ihm Rap. 5, 26 – 29 folgende Schilderung:

26. Jahwe wirst für ein Volk in der Serne Panier auf und lockt es vom Ende der Welt herbei.

Da rückt es eilends, schnell ein!

27. Rein Müder, kein Strauchelnder ist drunter, Nicht löst sich der Schurz ihrer Lenden, nicht zerreist der Riemen ihrer Schuhe.

28. Ihre Pfeile sind geschärft,
all ihre Bogen sind gespannt,
Die Guse ihrer Rosse sind wie Riesel
und ihre Räder wie Sturmwind.

29. Ein Gebrüll hat es, wie die Löwen, sie brüllen wie Jungleuen.

Sie knurren und packen den Raub und schleppen ihn fort — niemand rettet.

#### 

# IV. Rapitel. Der Sall Samarias und die Stimmung in Juda.

Der assyrische Kriegssturm fuhr wirklich ins südliche Syrien hinein, aber er kam nicht bis Juda.

Thiglathpileser III. zwang die verbündeten Berrscher von Samaria und Damaskus, das Reich Juda frei zu lassen. Er scheint sie als Rebellen, als Urijeber eines Ausstandes gegen ihn angesehen und nach der für solche Sälle geltenden Regel behandelt zu haben. Rezin wurde in seiner Bauptstadt belagert und, nachsem diese endlich von den Assyrern erobert war, getötet. Das Land wurde ein Teil des assyrischen Reiches. Das Reich Israel verlor die nördlichen und östlichen Gebiete an die Assyrer, die

Bewohner wurden nach Affyrien abgeführt und dort als des Rönigs Rolonisten angesiedelt. Der Rönig Dekah selbst suchte sein beil in der Slucht, wurde aber von einem Anhänger Assvriens, dem Israeliten Bosea, getötet. Dieser wurde nun von Thialathpileser III. zum könig über das Gebiet ernannt, das von Israel noch übrig geblieben war, nämlich über das Bergland von dem judäischen Gebiet im Süden an bis zur Ebene Jesreel im Norden. Das große Assur wurde jetzt der unmittelbare Nachbar des kleinen israelitischen Vasallenreichs; damit war über dessen Ende entschieden. Aber auch Judas Lage war schlechter geworden, als sie vor dem samarisch-judäischen Kriege gewesen war. Der Vorteil, daß die Seinde Rezin und Dekaly nicht mehr gefährlich waren, wurde völlig aufgehoben durch die beiden Nachteile, daß die Grenzen des assyrischen Reichs näher an Juda herangerückt waren, und daß Juda jetzt regelmäßigen Cribut an Assur zu zahlen hatte. Auf dem Chron hatte sich Ahas wohl gehalten, aber er hatte dabei die Selbständigkeit seiner Berrschaft eingebüßt.

Die Frage, wer von den beiden Gegnern, Ahas und Jesaia, Recht behalten habe, ist damals in Jerusalem gewiß mit großer Lebhaftigkeit behandelt worden. Jesaia hatte wiederholt (j. S. 25) die Eroberung von Damaskus und Samaria mit einander verbunden; Damaskus war jetzt gefallen, Samaria war nicht einmal belagert worden. Jesaia hat ferner die schlimmsten Zeiten für Juda, Kriegsnöte und Verwüstung, mit den Solgen des samarisch-judäischen krieges verknüpft (f. o. S. 29); davon ist, soviel wir wissen, nichts eingetreten, die assyrischen Geere sind in das judäische Gebiet nicht eingerückt. Anders ist der Eindruck, wenn man das Gesamtergebnis des Krieges von 733 ins Auge sast. Die Lage Judas hat sich nicht gebessert, sondern verschlechtert: die Assyrer haben Teile des israelitischen Gebiets wirklich erobert und ihre Bewohner ins Exil geführt. War nicht schon dieses letztere Ereignis allein für sich so neu und unerhört (s. u. S. 34 f.). daß es geeignet war, nicht nur die davon handelnden Worte Jesaias als wahr, als von Gott eingegeben zu bestätigen, sondern seinen göttlichen Auftrag überhaupt als zuverlässig zu erweisen?

So und nicht anders wird die Stimmung des Propheten Jesaia selbst gewesen sein. Denn nichts läßt erkennen, daß er wegen eines Mißerfolgs seine Tätigkeit unterbrochen habe oder mutlos geworden sei. Er hat vermutlich in der Hauptsache durch die Ereignisse seiner Worte bestätigt gesehen und von dem, was trotz seiner Voraussage noch nicht eingetreten war, angenommen, daß die nächste Zukunst es bringen würde.

In einem Punkte können wir diese Meinung des Propheten geradezu belegen; obschon Samaria nicht zugleich mit Damaskus gefallen war, wie Jesaia Rap. 8, 1-4 und 17, 1-4 angenommen hatte, zweiselt er Rap. 28, 1-4 nicht daran, Samarias Geschick richtig vorausgesagt zu haben:

28, 1. Wehe der stolzen Krone ) der Säufer Ephraims, Den welkenden Blumen seines herrlichen Schmuckes Auf dem talumsäumten Gipfel der vom Weine Erschlagnen!

2. Schon kommt ein Gewaltiger und Starker des herrn Wie ein hagelwetter, ein zerschmetternder Sturm, Wie ein Wetter von gewaltigen, reißenden Wassern, Er wirft zu Boden — (3.) man zertritt mit Süßen Die stolze krone der Säuser Ephraims,

4. Die welkenden Blumen seines herrlichen Schmuckes Auf dem talumfäumten Gipfel der vom Weine Erschlagnen! Und es geht damit wie mit der Srühseige vor der Ernte: Eben erblickt, jetzt in der Band, schon wird sie verschluckt!

Da dieser Ausspruch den Sall Samarias allein behandelt, ohne zugleich der Stadt Damaskus zu gedenken, so wird er in die Zeit gesetzt, als Damaskus schon von den Assyrern unterworfen war, Samaria aber noch einen eigenen König hatte.

Der König Hosea von Samarien (vgl. o. S. 33) ließ sich durch Versprechungen einer auswärtigen Macht um 725 bewegen, die Zahlung des jährlichen Tributs an den assyrischen Rönig zu unterlassen. Das wurde ihm als Empörung angerechnet. Der Nachfolger Thiglathpilesers III., Salmanassar IV., erschien 724 mit einem Beere vor der Bauptstadt des israelitischen Reichs. Doch wehrte sie sich tapfer gegen die Belagerung; Salmanassar IV. erlebte ihr Ende nicht mehr, erst sein Nachfolger Sargon nahm Samaria ein (722). Der könig hosea mußte ins Gefängnis wandern. Von den Bewohnern der Stadt und des Landes wurde eine große 3ahl weggeführt und als königliche Rolonisten in Mesopotamien und Medien angefiedelt. Nicht lange danach verfetzte Sargon Aramäer aus Babylonien nach Samarien und verteilte an sie den herrenlos gewordenen Grundbesitz Israels. Auch diese Rolonien, die im folgenden Jahrhundert durch die affyrischen Rönige Asarhaddon und Assurbanipal noch verstärkt wurden, standen ebenso wie die eben genannten israelitischen unter besonderem Schutze des Rönigs. Darin haben wir ein vollständiges Beispiel für das Versahren, das die assyrischen Rönige oft angewendet haben, um die Kraft eines Volkes zu brechen und ein Land in sicherem Gehorsam zu halten. Die vornehmsten und

mächtigsten Samilien Israels mußten die Beimat verlassen, dadurch wurde der Volksverband stark gelockert und seine Widerstandsfähigkeit gebrochen. Ihr Grundbesitz wurde Ausländern zugewiesen, die sich in der neuen Beimat nur durch den engsten Anschluß an die königliche Gewalt halten konnten. Was von dem alten Israel noch im Lande blieb, vermischte sich im Laufe der Zeit mit den neuen Bewohnern. Daraus entstand in diesen Gegenden das Mischvolk, das später unter dem Namen Samariter bekannt geworden ist (vgl. 2 kg 17, 24 fs.). Jesaia selbst ist Zeuge dieser gewaltsamen Völkermischung gewesen, und wir werden sein Urteil über diese Maßregel der assyrischen könige

noch kennen lernen (vgl. S. 48).

Der Sall Samarias machte ohne Zweifel auf die Bewohner des füdlichen Reichs einen tiefen Eindruck. Trots aller Zerwürfznisse und Streitigkeiten wuste jeder, daß dort der wahre Rern des Volkes saß, daß dort seine eigentliche Kraft lag. Was sollte nun aus Juda werden? Wird es ihm binnen Kurzem nicht ebenso gehen? Zwei bis drei Stunden nördlich von Jerusalem begann jetzt schon das Gebiet des assyrischen Reichs, so nahe war die damals unheimlichste Macht des vorderen Asiens an den Sitz der davidischen Dynastie herangerückt. War das nicht ein deutliches Zeichen dafür, daß auch Juda in dem Alles verschlingenden Rachen des assyrischen Ungeheuers verschwinden würde (Jes. 5, 14)? Uns scheint kaum eine andere Aussalfung der Zukunst möglich, auch wenn man ganz und gar von den Gedanken eines Propheten absieht; aber in Jerusalem gingen die Meinungen darüber

sehr auseinander.

Unter den Regierenden haben sich die Einsichtigen den Ernst der Lage gewiß nicht verhehlt; auch unter dem Volke wird es solche gegeben haben, die mit lebhafter Sorge in die Zukunft blickten. Aber die große Masse deutete sich die Ereignisse anders. Man sah in dem äußeren Erfolge die Offenbarung des göttlichen Urteils über das Volk. Da nun das Reich Israel aufgelöst worden war, so ergab sich daraus die Erkenntnis, daß seine Bewohner gottlos gewesen waren und von Gott die Strase der Vernichtung für ihr schlechtes Verhalten empfangen hatten. Anders gestaltete sich das Ergebnis einer solchen Rechnung für Juda. Dieses Reich war seit den Ereignissen des Jahres 733 ohne jede Beunruhigung geblieben, selbst der so nahe krieg gegen den Rönig Hosea von Samaria war ohne jede Gesahr an Jerusalem vorübergegangen. Freilich hatte das seinen Grund: das Reich Juda hatte seine Pflichten gegen Assyrien pünktlich erfüllt und jeden Verdacht der Empörung fern gehalten. Aber der Unterschied des Geschicks der beiden Reiche war doch zu auffallend, zu augenscheinlich, um übersehen zu werden. Er verlangte eine Deutung, und diese wurde darin gefunden, daß Jahwe an Jerus salem ein besonderes Wohlgefallen habe und es daher mehr als alle anderen Städte Israels beschütze. Wir besinden uns hier im Anfange der Anschauung, daß Jerusalem eine heilige, d. i. der Gottheit gehörige Stadt sei und von Fremden, nämlich Andersaläubigen, nicht in feindlicher Absicht betreten werden dürfe (Jef 52, 1). Man glaubte, daß Jahwe in dem bekannten Beiligtum der Stadt, dem von Salomo gebauten Tempel, seine Wohnung habe und diese niemals einem seindlichen Angriffe preisgeben werde. In den Aussprüchen des Propheten Jesaia findet sich freilich keine Stelle, in der dem Volke diese Anschauung ausdrücklich zugeschrieben wird (vgl. jedoch über 28, 15 unten S. 54). Aber der Drophet Micha, der Mi 1, 5-7 ebenfalls den Untergang Samarias weissagte, kennt in dieser Zeit solche Propheten in Jerusalem, die für Geld weissagen und dabei auf Jahwe sich ftütsen, indem sie denken: Wir haben doch Jahwe in unserer Mitte, uns kann kein Unglück treffen (Mi 3, 11). Damit sind solche Männer gemeint, die dem Volke nach dem Munde redeten, die man im Unterschiede von Jesaia und Micha als Vertreter der volkstümlichen Drophetie bezeichnen kann (val. o. S. 7 f.). Sie geben uns daher die in dem Volke Jerusalems damals herrschende Stimmung wieder, um die es uns in diesem Zusammenhange zu tun war. Von Mutlosigkeit und Niedergeschlagenheit keine Spur, voll Zuversicht und Sicherheit blickt das Volk in die Zukunft.

Wenn das Volk seine Zuversicht auf den Tempel Jahwes in Jerusalem gründet, so haben wir es mit einem Gedanken zu tun, der aus dem Kultus Jahwes hervorgegangen ist: Jahwe wird seine Kultusstätte nicht in die Hände von Sremden, von Ausländern fallen lassen, die ihn nicht anbeten. Darin liegt weiter die Voraussetzung, daß dort der Kultus Jahwes eifrig gepflegt wird; denn auf eine vernachlässigte Opferstätte wird niemand sein Vertrauen setzen. Dafür haben wir in den Reden des Propheten Jesaia deutliche Belege. Der Eifer des Volkes für den Kultus, sein Vertrauen darauf erregten seinen hestigen Unwillen. In Kap. 1, 10–17 ist uns ein Ausspruch erhalten, in dem er diese Art von Srömmigkeit als eine völlig verkehrte, als eine ganz vergebliche bezeichnet. Er lautet so (mit einigen Aenderungen im Text):

- 1, 10. Föret Jahwes Wort, ihr Sodomsgebieter!
  Vernimm unseres Gottes Lehre, du Gomorrhavolk!
  - 11. Was foll ich mit euren vielen Schlachtopfern? fpricht Jahwe. Satt hab' ich die Brandopfer von Widdern das Sett von Rälbern,

Das Blut der Sarren und Böcke gefällt mir nicht.

12. Ihr kommt herein, mein Antlitz zu schaun, wer fordert das von euch?

- 13. Bringt nicht Opfergaben mehr dar! Ein Greuel sind sie mir!

  Neumonde und Sabbate halte ich nicht aus, kann sie nicht leiden.
- 14. Sie sind mir zur Last geworden, ich bin's müde zu tragen.
- 15. Wenn ihr eure hände ausbreitet, verhüll ich meine Augen; Wenn ihr noch so viel betet, höre ich nicht.
- 16. Eure hände sind voll Blut; wascht, reinigt euch! Schafft eure bösen Taten mir aus den Augen!
- 17. Fört auf, Böses zu tun! Lernet Gutes tun! Trachtet nach dem Recht! Steuert den Gewalttätigen! Schafft den Waisen Recht! Führt der Witwe Sache!

Es unterliegt keinem Zweifel, daß der Drophet diese Rede in dem Vorhof des Tempels gehalten hat. Der Anfang des 12. Verses "ihr kommt herein, mein Antlits zu schauen", läßt sich nicht anders deuten, und die Bemerkungen über die Opfer erhalten erst dann ihre volle Anschaulichkeit und Schärfe, wenn man sie sich angesichts des rauchenden Altars, des ausgegossenen Bluts, der opfernden und betenden Driester und Darbringer gesprochen denkt. Die Einrede gegen eine solche handluna, wie wir sie nicht nur bei Jesaia, sondern auch bei andern Propheten (3. B. Amos 5, 21-25) finden, hat sicherlich eine große Erregung hervorgerufen, ein peinliches Aufsehen gemacht. Die Anbetung Jahwes soll unnütz, vergeblich sein? Und der das sagt, das will ein Bote Jahwes in besonderem Auftrage sein? Dier tut sich uns die gewaltige kluft auf, die zwischen der Denk= weise des Propheten und der des Volkes vorhanden ist. Der Drophet weiß das offenbar; denn er redet voll Hohn die Besucher des Tempels Jahwes an, als wären sie Leute aus den verrufensten Orten Kanaans, aus Sodom und Gomorrha (val. 1 Mos 18 f.)! Sie glauben freilich, mit Jahwe, ihrem Gott, in bester Gemeinschaft und Sreundschaft zu stehen; sie lassens sich doch etwas kosten, um ihn zu verehren. Aber der Drophet nimmt für sid) in Anspruch, die rechte Lehre oder Unterweisung (hebr. tora) darüber geben zu können, wie man sich als Israelit Gottes Wohlgefallen erwerben könne. Das ist die Frage, um die es sich hier handelt. Man sehe nur

auf den Schluß von V. 16 f.! Da sind die Dinge betont, die Jesaia zur rechten Nachfolge Jahwes zählt (val. o. S. 18 f.): für die Schwachen und Notleidenden eintreten, die habsucht der Großen im Zaume halten, kurz das Recht Tahwes pflegen - wer das tut, auf dem wird Jahwes Wohlgefallen ruhen, der wird frei von Strafe und Unalück sein, in Srieden die Erträgnisse des Landes genießen. Das wollte gerade Juda, der Rest des Volkes Israel: aber es wählte einen völlig andern Weg zu diesem Ziel, nämlich den Rultus! Es brachte Gaben über Gaben dar, von Sett und Blut triefte der Altar, die Seste Jahwes vergaß man nicht zu feiern. Es war der alte Wahn, der von jeher in den Naturreligionen des vorderen Orients herrschte (vgl. o. S. 5): Wer von den Göttern etwas will, der muß ihnen reichliche und schöne Speise geben!

Wir verstehen, wie Jesaia über solche Bemühungen, Bottes Gnade zu erlangen oder sie sich zu erhalten, nur spotten konnte! Er führt aber auch Gründe an, die gegen das Treiben des Volkes in Betracht kommen, und zwar unumstößliche; denn zu der Frage: Wer hats von eurer band gefordert? eine Antwort hinzuzufügen, hält er für völlig überflüssig. Er weiß es genau: weder er selbst noch ein Driester noch irgend ein Laie ist in der Cage, die Antwort zu geben, die das opferfreudige Volk im Stillen annahm, nämlich: "Jahwe hat es gefordert." Wir stehen hier vor der gleichen Tatsache wie Amos 5, 21 - 25; hoj 6, 6; 8, 12 f.; Micha 6, 6 - 8; Jer 7, 21 - 23: die Propheten des 8. und 7. Jahrhunderts kennen göttliche Vorschriften über Opfer in Israel nicht und nehmen auch bei anderen eine solche Renntnis nicht an. Jesaia saat uns Rap. 29, 13 f. sehr unumwunden, was er von dem Ursprung dieser Religionsgebräuche hält:

29, 13. Weil dies Volk mit dem Munde mir naht und mit den Lippen mich ehrt,
Aber das Herz mir fern hält,
und seine Frömmigkeit angelerntes Menschengebot geworden ist,

14. Drum will id) nod) einmal wunderbar handeln, wunderbar und wunderfam, Daß seiner Weisen Weisheit vergeht und seiner klugen klugheit sid) verbirgt.

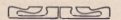
Das Volk ehrt Jahwe mit seinen Lippen nirgends anders als beim kultus. Vom kultus gilt daher das Urteil, daß er angelerntes Menschengebot sei. Wenn die Leute von Jerusalem am Tempel opfern, so erfüllen sie damit nicht ein göttliches, sondern ein menschliches Gebot. Daraus folgt klar, daß die Opfer, selbst die kostbarsten,

für Jahwe nicht ins Gewicht fallen,

Der andere Grund, den der Prophet gegen das Treiben des Volks ins Treffen führt, ist der, daß die Opfer für Jahwe ein Greuel sind, daß er die von dem Volke durch Opfer ausgezeichneten Seiertage nicht leiden kann, weil die hände, die das Volk zu ihm ausbreitet, mit Blut befleckt sind. Das ist das Blut derer, die von den habsüchtigen Vornehmen durch die Mißachtung des Rechts Jahwes (f. o. S. 19 f.) vergewaltigt worden sind, gleichviel ob man wirklich ihr Blut vergossen oder ihr Recht nur mit Süßen getreten hat (Jes 5, 7). Ist es nicht eine freche Zudringlichkeit (3, 8), wenn diese Leute, die das Recht Jahwes zweifellos gebrochen, sich also gegen ihn vergangen haben, nun im Tempel durch äußerliche Gaben und äußerlichen Dienst das Wohlgefallen Jahwes für sich in Anspruch nehmen? Dazu ist Jahwe zu hoch und zu gut, so kann er sich nicht behandeln lassen. Er will das Berz seines Volkes haben, d. h. seine Gesinnung und innerlichen Gehorsam. Wenn die Opfer damit in Uebereinstimmung stehen, sie ohne Beuchelei zum Ausdruck bringen, dann haben sie Sinn und Wert vor Gott (vgl. Df. 50). Da aber bei den (Nännern von Terusalem die seierliche Opfermiene auf dem Tempelplatz in einem offenkundigen Widerspruch zu ihrer Gesinnung und zu ihrem sonstigen Verhalten steht, so sind ihre Opfer eitel Deuchelei und der Gottheit nicht nur gleichgültig, sondern vielmehr ein Anstoß (V. 13-15).

Das sind die Gründe, die Jesaia in so scharfer Weise gegen die Wertschätzung der Opfer durch das Volk ans

führt. Daß er selbst über die Bedeutung des kultus vor Gott gering denkt, ist danach zweifellos. Man geht aber sicherlich zu weit, wenn man eine vollständige Verwerfung des kultus durch den Propheten aus diesen Worten herauslesen will. Nach den Verhältnissen der damaligen Zeit ist es höchst wahrscheinlich, daß Jesaia mit seiner Samilie selbst Opfermahlzeiten am Tempel abgehalten hat. Sein Widerspruch gegen die damals im Volke herrschende Anschauung betrifft zwei Dunkte, erstlich das törichte Vertrauen des Volkes auf die Opfer, als ob durch sie die Gottheit versöhnt werden könnte, und zweitens den leichtfertigen Wahn, daß das Volk seinem Gehorsam gegen Jahwe durch Opfer genügen könne, daß demnach die Religion Israels nur im Rultus bestehe. Was Jesaia dieser Auffassung als wirk= lichen Inhalt der israelitischen Religion entgegensetzte, finden wir V. 16 und 17. Damit gibt er die Lehre über den rechten Weg, wie sich Gottes Wohlgefallen erlangen lasse: man soll das Recht Jahwes pslegen! Er denkt sich darunter durchaus nicht nur eine Reihe von auten. dem Recht entsprechenden bandlungen, sondern zugleich eine Gesinnung des Herzens, die aufs gleiche, was Gott will, gerichtet ist (val. Rap. 29, 13). Die gewaltige kluft, die im religiösen Denken zwischen dem Volke und dem Dropheten vorhanden war, wird nun begreiflich. Der Drophet betrachtet die Nachfolge Jahwes als ein Verhalten des Menschen, das aus einer geistigen Grundlage, aus einer Gesinnung oder Stimmung, hervorgeht, während das Volk die Religion auf den Rultus beschränkt und ihr eine Bedeutung für die innere Richtung des Menschen nicht zuschreibt. Wir dürfen daher Jesaia zu denen rechnen, die die Religion aus dem Gebiet des Äußerlichen, Stofflichen befreit und das Gebiet des Geistes als ihre wahre Beimat erkannt haben.



# V. Rapitel. Das Läuterungsgericht und das Geschick Jerusalems.

Die Frage nach dem Geschick der Stadt Jerusalem hat nicht nur (s. o. S. 35 f.) in der Hoffnung des Volkes eine große Rolle gespielt, sondern hat auch in den uns überlieferten Nachrichten über Jesaia ihre deutlichen Spuren hinterlassen. Das ist in einer doppelten Weise geschehen.

Es gibt nämlich einerseits Erzählungen im AT, die mit aller wünschenswerten Deutlichkeit davon reden, daß Jesaia die Bewahrung der Stadt Jerusalem vor den Assyrern durch göttlichen Schutz vorausgesagt habe. Wir finden sie an zwei Stellen in fast gleichem Wortlaut, Jes 36 und 37 und 2 kg 18, 17—19, 37. Diese Erzählungen sind bedeutend jünger als Jesaia selbst; sie werden von einigen Gelehrten in die Zeit des Exils, von anderen erst in die Zeit nach dem Exil gesetzt. Schon dieser zeitliche Abstand läßt kaum daran denken, daß der Verfasser eine sichere Runde über neue, wirkliche Aussprüche des Propheten Jesaia besessen hat. Und prüfen wir die Worte selbst, die sich auf die Errettung Jerusalems beziehen (Jef 37, 6 f.; 33-35), so ergibt sich leicht, daß ihnen jedes eigentümliche Gepräge, wodurch sie sich nach Inhalt und Sorm über die Umgebung hinaushöben und sich als Aussprüche eines Mannes wie Jesaia kennzeichneten, ganz und gar fehlt. Der späten Entstehung dieser Erzählungen ents spricht es auch, daß die Persönlichkeit Jesaias hier völlig anders aufgefaßt ist, als sie dem Leser aus den echten Aussprüchen gegenübertritt. Dort ein Mann, der die Grundgedanken der israelitischen Religion den wichtigen Ereignissen seiner Zeit gegenüber öffentlich ausspricht und ihre Grundforderungen auch vor den ersten Kreisen seines Volks in scharfer Weise vertritt, ein Mann, der daher viel Seinde, aber wenig Sreunde hat - hier dagegen ein hochangesehener, mit dem größten Zutrauen beehrter Mann. der auf Befehl des Rönigs von seinen vornehmsten Beamten um Sürbitte für das bedrängte Jerusalem ersucht wird, ein Seher, der schon vorher, ehe Menschen ihn bitten, ihre Sorgen kennt, die Erhörung ihrer Gebete und die Lösung ihrer Not mit unsehlbarer Sicherheit vorausfagt (vgl. 37, 2-7. 15-21 a. 33-35). Das ist der Prophet der Geschichte nicht, wohl aber der Prophet der verklärenden volkstümlichen Sage. Darnach bemifst sich der Wert dieser Erzählungen. Wir lernen aus ihnen nicht, was der Prophet Jesaia um 700 etwa über das Geschick Jerusalems wirklich gesagt hat, sondern wir ersahren, was man im sechsten Jahr= hundert über die wunderbare Errettung Jerusalems vor Sanherib

gemäß der Voraussage Jesaias unter den Juden erzählt und aufgeschrieben hat. Das verdient an sich schon nicht mehr den Namen einer Überlieferung, und die völlige Verzeichnung, die die Gestalt Jesaias ersahren hat, warnt davor, dieser Darstellung Vertrauen zu schenken.

Von anderer Art sind die VV. 22–29 und 30–32 des 37. kap. Obgleich sie eine größere Eigenart an sich tragen als die VV. 6 f. und 33–35 mitgeteilten angeblichen Aussprüche Jesaias, so können auch sie nicht auf den Propheten selbst zurückgeführt werden. V. 25 kennt die Eroberung Ägyptens durch die Assprer, die erst von 671 an gelang, und die VV. 30–32 handeln von der Blüte Judas und Jerusalems in der letzten Zeit, in der Zeit der Vollendung, wenn alle Gesahren der Völkergeschichte für Israel vorwiber sind. Das war aber nicht die Sorge Biskias um 701 oder später. Deshalb lassen sich duch diese, erst später in die Erzählung eingeschobenen Aussprüche auf den Propheten Jesaia nicht zurücksühren.

Andererseits finden sich in solchen Aussprüchen, die allem Anschein nach mit Recht auf den Propheten Jesaia zurückgeführt werden, einige Stellen, die nach ihrem gegenwärtigen Wortlaut von der Errettung Jerusalems durch ein göttliches Eingreisen reden. Dahin gehören Rap. 29, 1–8 und 31, 4–9. Aber es ist nicht zu verkennen, daß gerade diese Stellen überarbeitet und dadurch in ihrem Sinn geändert worden sind. Die Frage nach dem ursprünglichen Sinn ist schwer zu entscheiden; sie wird später in Anm. 11 besprochen werden. Andere Abschnitte mit gleichem Sinn, wie 10, 20–34; 29, 16–24; 30, 18–26. 27–33; 32 f., lassen sich nicht mit Sicherheit dem Jesaia zusprechen, so daß ihr Inhalt für unsere Streitsrage nicht entscheidend sein kann.

Wir müssen versuchen, auf Grund sicherer Nachrichten und aus den echten Aussprüchen Jesaias uns ein Urteil über die Srage zu bilden, wie der Prophet in der späteren Zeit seiner Wirksamkeit über das Geschick der Stadt Jerusalem gedacht hat.

In den ersten Zeiten seiner Wirksamkeit hat Jesaia ohne Zweisel von der Zerstörung Jerusalems geredet (s. S. 16 ff. und 5, 14). Man frägt sich daher, ob diese Meisnung durch irgend welche Ereignisse in ihm zurückgedrängt worden sein könnte. Etwa durch die Eroberung Samasias 722? Wie sie auf das Urteil des Volkes wirkte, wissen wir (s. o. S. 35 f.). Auf die Gedanken Jesaias hat sie schwerlich eine ähnliche Wirkung ausgeübt. Es ist kein Ausspruch aus jener oder der darauf solgenden Zeit bekannt. der von der Sicherheit Jerusalems redete im

Unterschiede zu dem Geschick Samarias (Kap. 28, 5 f. ist

ein Zusatz aus später Zeit).

Oder kann die politische Stimmung in Jerusalem ein Grund dafür gewesen sein, daß der Prophet über die Zukunst Jerusalems anders dachte? Auch diese Mögslichkeit ist abzuweisen. Denn um 720 oder einige Jahre später starb der König Ahas, und sein Sohn Hiskia wurde sein Nachsolger. Er wird wegen seiner Srömmigkeit von dem Redaktor der Königsbücher 2 kg 18, 3—7 dem David gleichgestellt und sehr gerühmt. Deshalb ist die Meinung verbreitet, daß Hiskia sich unter dem Einsluß des Propheten Jesaia so verhalten habe. Aber die wirkslich zuverlässigen Nachrichten über die Regierung des Königs bis über 701 hinaus sprechen dagegen, daß der König dem Rate des Propheten zugänglich gewesen ist.

Durch die Entzifferung der assyrischen Reilinschriften sind unsere Renntnisse über die politische haltung hiskias viel reicher geworden. Im Jahre 720 hat biskia wahrscheinlich an dem Aufstande gegen die Assyrer teilgenommen, der von der Stadt Sa= math am Orontes im nördlichen Syrien ausging. Bei der Empörung der Philisterstadt Asdod, die von 713-711 spielte, hielt es Juda wieder mit den Seinden Assyriens; als aber ein Beer Sargons anrückte und Asdod bald bezwang, da beeilte sich biskia ebenso wie andere Verbündete, durch Tributzahlung aufs neue seinen Gehorsam zu versichern. Sehr deutlich tritt die Abneigung gegen Assyrien nad, dem Tode Sargons hervor, als zu Anfang der Regierung Sanheribs (705-681) ein mächtiger Wis derstandsversuch fast das ganze assyrische Reich von Osten bis zum Westen durchzuckte. Siskia galt im südlichen Syrien als das haupt der Verbündeten. Als Sanherib 701 im südlichen Syrien erschien, die verbündeten Gegner bei Eltheke zwischen Jerusalem und Ekron schlug, viele Städte und Ortschaften Judas plünderte, zahlreiche Bewohner fortführte und auch Jerusalem bedrohte, als dann die arabischen Söldner, ja selbst Judäer Hiskia im Stich ließen, da sah er sich freilich genötigt, sich feierlich zu unterwersen, um Verzeihung zu bitten und einen schweren Tribut zu entrichten (2 kg 18, 14 f.). Sogar in den letzten Jahren seiner Regierung scheint er trotz der vorhergegangenen schlechten Erfahrungen dieselbe Politik verfolgt zu haben. Als der äthio= pische Rönig Thirhaka um 690 die Eroberung Agyptens vollendet hatte und nun anfing, sich um die Machtfragen im südlichen Syrien ernstlich zu kümmern, da war es wiederum biskia, der sich zu Unterhandlungen bereit finden ließ, die selbstverständlich gegen die Assyrer gerichtet waren. Die Aussprüche des Jesaia Kap. 18; 30, 1-5; 31, 1-3 werden wir von diesen Vorgängen zu verstehen haben.

Das alles läßt keinen Zweifel daran übrig, daß die Politik Biskias an Bündnissen mit verschiedenen auswärtigen Mächten Gefallen fand, um die Oberherrschaft der Assyrer zu brechen. Das war durchaus nicht nach dem Sinne des Propheten Jesaia. In dem Stück 30, 15–17 stellt er seinen auf göttliche Belehrung gestützten Rat und die kriegerischen Liebhabereien der herrschenden Klasse einander gegenüber:

30, 15. Denn so spricht der Herr Jahwe, der Heilige Israels:
In ruhiger Umkehr liegt euer Heil,
im stillen Vertrauen besteht eure Kraft!
Doch ihr wolltet nicht (16.) und spracht: Nein!
Auf Rossen wolln wir fliegen — so sollt ihr fliehen!
Und auf Rennern wolln wir reiten — so sollen rennen eure Versolger!

17. Vor dem Dräuen von Sünf schon sollt ihr fliehen, Bis ihr ein Rest seid, wie ein Mast auf dem Berge, wie eine Sahne auf dem bügel.

Streitwagen und Rosse für den Krieg sich zu halten - das Pferd wurde im alten Orient niemals für die Arbeiten des Friedens gebraucht, es gehörte zur Kriegs= rüstung - war an sich eine teure Sache. Sie belastete das kleine und arme Juda mit einer Schwere, die den gewöhnlichen Mann geradezu erdrückte. Denn das Vergnügen an der damals beliebten Waffe des Streitwagens hatten nur die Vornehmen und Reichen, das "Kriegsspiel" war ihnen eine unterhaltende Neuerung. Der Durchschnittsbauer sollte immer nur zahlen, zahlen für die kost= spieligen Rüstungen, zahlen für den assyrischen Tribut, zahlen für die Geschenke an die auswärtige Macht, die man gerade um bilfe anging! Und wenn diese große Anstrengung des kleinen Reichs nur etwas geholfen hätte! Im Ernstfalle müssen die Judäer doch vor den Assyrern ihr heil in der Slucht suchen. Die Rüstung ist daher vergeblich und verzehrt nur die Kräfte des Volks. Daher fordert der Drophet "Umkehr und Ruhe, Stillehalten und Vertrauen". Umkehren sollen sie von der Sucht, eine eigene Politik zu machen und an kriegerischen

Unternehmungen teilzunehmen; dagegen sollen sie, geborsam den Vorschriften Jahwes, Ruhe halten und Verstrauen zeigen, nämlich Vertrauen auf Jahwe. Daß die Worte nur an die Regierenden und Vornehmen gerichtet sind, ist klar. Sie fordern dasselbe, was der Prophet 28, 12 als Inhalt der Sorderungen Jahwes, d. h. seiner eigenen Verkündigung, bezeichnet hat: "Das ist die Ruhe – schafft Ruhe dem Müden – und das ist die Ersholung". Wer wird dadurch nicht sofort erinnert an den Rat, den Jesaia in der ersten hälfte seiner Tätigkeit um 735 dem Rönige Ahas gab (vgl. 7, 4–9 und o. S. 23 f.)? Dort und hier der gleiche Gedanke"!

Die von Siskia beobadytete Saltung war demnady nicht geeignet, den Propheten milder für Jerusalem zu stimmen. Prüsen wir nun weiter, ob sein Urteil über die Assyrer dasselbe geblieben ist. Aus dem, was 5. 29 ff. ausgeführt wurde, ergibt sich, daß sie von Jesaia als das Werkzeug angesehen wurden, dessen sich Jahwe zur Bestrafung Israels bediente. Diese Auffassung hat der Prophet auch später sestgehalten, doch in wichtiger Weise ergänzt und überboten. Der Beleg dafür unter seinen Aussprüchen sindet sich kap. 10, 5–14. Die Stelle ist allerdings mit manchen Anzeichen eines nicht ursprüngslichen, zerstörten Zusammenhangs behaftet, aber an ihrem Sinne kann im großen und ganzen kein Zweisel sein.

- 10, 5. Weh über Affur, den Stock meines 3orns, die Ruthe meines Grimms!
  - 6. Wider eine ruchlose Nation sende ich ihn, entbiete ihn gegen das Volk meines Ingrimms, Daß er Beute erbeute und Raub sich raube und es zertrete wie Gassenkot.
  - 7. Er aber denkt nicht fo,
     und sein Sinn steht nicht darauf.
     3u vertilgen hat er im Sinn
     und auszurotten nicht wenige Völker.
  - 8. Denn er fpricht: Sind meine Statthalter nicht allefamt Rönige?
  - 9. Ging es nicht (der Stadt) Ralno wie Rarkemis?
    Nicht Hamath wie Arpad? Samarien wie Damaskus?....

13. Denn er spricht: Mit eigener Kraft hab ich's vollführt, durch meine Weisheit; denn ich versteh's!
Die Grenzen der Völker laß ich verschwinden und plündere ihre Schätze.
Ich stoße wie ein Allmächtiger die Thronenden herunter!
14. Wie nach einem Dest greift meine Sand.

14. Wie nach einem Nest greist meine Hand nach dem Reichtum der Völker. Und wie man verlassene Eier wegninmt,

nehme ich die ganze Erde weg — Niemand regt die Slügel, sperrt den Schnabel auf und zirpt!

Der Anfana des Stücks verdient sofort unsere Aufmerksamkeit: der Drophet ruft ein Wehe aus über Assur! Wir haben ein solches Wehe in seinem Munde wohl kennen gelernt (f. S. 19 f. 34), es galt Israel oder den irregehenden Sührern des Volkes und war davon zu verstehen, daß es durch die Assyrer vernichtet werden sollte. bier aber gilt der gleiche Ruf Assur, und er kann nur von einer Demütigung dieser gewaltigsten Macht des damaligen Orients verstanden werden. Daß Jahwe, der Bott Israels, diese Niederlage herbeiführen wird, kein anderer, ist für Tesaia selbstverständlich (val. oben S. 31), er braucht das nicht ausdrücklich zu sagen. Wie es zu einer solchen Demütigung kommen wird, gibt der Drophet hier nicht an. Ueber das Wann läkt sich aus dem Zusammenhang der Gedanken des Dropheten ein Aufschluß gewinnen. Wenn nämlich die Assvrer das Werkzeug sind, mit dem Jahwe Israel und andere Völker straft, so kann das Werkzeug doch nicht früher vernichtet werden, als die Strafe vollzogen worden ist; nur später, nachdem das Werkzeug seine Dienste getan hat, ist die Vernichtung denkbar. Serner geht die Meinung des Propheten ausdrücklich dahin, daß erst bei der Ausführung dessen, das Jahwe den Assyrern aufgetragen hat, ihr Ungehorsam, ihre Eigenmächtigkeit hervortritt. Solglich kann die Demütigung der Assyrer erst nach der Voll= führung des Auftrags stattfinden. Wo sie stattfinden soll, fagt Jefaia nicht. In Rap. 14, 24 - 27 wird klar ausae= sprochen, daß Jahwe die Assyrer in seinem Berglande,

d. h. in Kanaan, zerschmettern werde. Wenn es dort, in dem Gebiete Jahwes geschieht, so ist es für jedermann klar, daß die Demütigung der Assyrer von dem Gott Israels vollzogen worden ist; denn er ist der Gott und Herr dieses Landes. Geschähe sie in einem anderen Lande, so würde man sie auf dessen Gottheit zurücksühren. Jest doch wird die Herkunst der Worte von Jesaia bezweiselt.

Die Affvrer eigenmächtig gegen Jahwe - das ist eine sehr bedeutsame Aussage unseres Dropheten, die deshalb überraschend wirkt, weil er die Assyrer sonst als das Werkzeug in der band des allmächtigen Jahwe betrachtet. Er läßt uns sogar in seine Erwägungen hinein= sehen und erkennen, welche Beobachtungen ihm den Anstok zu dieser Aussage gegeben haben. Zuerst hebt er hervor, daß sich die Assyrer das Ziel gesett haben, eine große Anzahl Völker vom Erdboden verschwinden zu lassen, während doch Jahwe sie nur herbeigerusen hat, um dem Volke Israel ein Ende zu machen (V. 6f.). Seit= dem Thiglathpileser III. 745 an die Spitze des assyrischen Reichs getreten war, also etwa seit einer Generation, hatten in der Tat eine nicht geringe Anzahl von Völkern und Reichen zwischen dem Tigris und dem Mittelmeere ihre Selbständigkeit verloren, ihre Sürsten waren von den Assyrern abgesetzt und ihre Gebiete eins nach dem andern eine Drovinz des assyrischen Reiches geworden. Das war für den denkenden Zuschauer der damaligen Zeit eine beängstigende Erscheinung, für die Jesaia ein sehr treffendes Bild geprägt hat. Er vergleicht die rast= lose Eroberungssucht der Assyrer mit der Unersättlichkeit der Unterwelt, der Scheol, wie der hebräer sagt, deren gieriger Rachen sich niemals schließt (5, 14; 28, 15. 18; val. Sab. 2, 5). In dem zweiten und dritten Stück, VV. 8f. und 13f., läßt der Drophet den schrankenlosen Übermut des assyrischen Rönigs zu Worte kommen. Er pocht auf seine bisherigen Erfolge und schließt daraus, daß auch Jerusalem seine Beute werden wird (V. 8f.). In dem drit= ten Stück V. 13 f. brüstet er sich damit, daß seine eigene Kraft und klugheit ihm zu seiner stolzen herrschaft in der da= maligen Welt verholfen habe. Was sonst eine Schranke für ein eroberndes Geer zu sein pflegt, Volksgrenzen, angehäuste Schätze und mächtige Sürsten, das gibt es für den assyrischen König nicht; aller Widerstand ist verzeblich. Es ließen sich leicht aus unseren dürstigen Nachzichten Beispiele sinden, um diese Schilderung des hochzmütigen und rücksichtslosen Vergehens der Assyrer zu belegen. Doch mag es genügen, hier nur auf die eine besonders bekannte Maßregel der Assyrer hinzuweisen, durch die sie Grenzen der Völker aufzuheben versuchten, nämlich auf die gewaltsame Wegsührung der angesehenzsten Samilien eines Volks und die Ansiedelung volkstremder Kolonisten an ihre Stelle (vgl. oben S. 35).

Dieses Auftreten der Assyrer heißt aber nichts anderes, als daß Menschen sich wider und über Jahwe erheben, den Allmächtigen, dessen Macht himmel und Erde füllt (val. oben S. 11). So sicher das in Israel Sünde ist, ebenso sicher ist das auch außerhalb Israels bei den übrigen Völkern Sünde; denn auch über sie ist Jahwe der Herr, und er mist sie alle mit gleichem Mase. Bei diesem Gedanken bleibt der Prophet hier stehen: Assur, das Werkzeug Jahwes, hat sich an Jahwe versündigt. Von einer Strafe redet er nicht. Aber es ist doch für seine Auffassung selbstverständlich: Wenn Jahwe Israel für seine Überhebung straft, so wird er Assur sür seinen Übermut strafen. Denn es ist undenkbar, daß sich irgend eine andere Macht über den Allmächtigen setzen dürfte. Und Jesaia ist gerade der Berold des Gedankens: Jahwe ist die Macht, die über himmel und Erde gebietet. Er fordert diesen Glauben nicht nur in Israel, er vertritt ihn auch der Welt gegenüber, d. h. der größten Macht, die die Menschen jener Zeit kennen gelernt hatten, dem assy= rischen Reiche gegenüber. So hat Jesaia den Schrecken vor Assur überwunden!

Es wäre jedoch ganz verfehlt, wenn man hieraus den Gedanken ableiten wollte, daß Jesaia damit die Sicherheit Jerusalems vor den Assyrern verbunden hätte. Er hat trotzedem nach wie vor ein hartes Gericht über die Bewohner von Juda und Jerusalem verkündigt. Es vollzog sich an ihnen, was der Prophet in Kap. 6, 9 f. als Inhalt seiner eigenen Wirksamkeit niedergeschrieben hat: Mit sehenden Augen sahen sie nicht, mit hörenden Ohren hörten sie nicht. Das

Volk verhärtete sich immer mehr in der ablehnenden Saltung gegen Jesaia. Es ließ sich von dem Hose und den Vornehmen immer tieser in die kriegslustige Stimmung hineintreiben. Und da der Prophet als Bote Gottes seine Warnungen aussprach, so saßte er das Vershalten seiner Gegner als Widerspenstigkeit gegen Jahwe, als Ungehorsam auf. Ja er ging noch weiter. Weil das Volk die Verehrung Jahwes mit großem Eiser fortsetzte und nichts von Ungehorsam gegen Jahwe zu wissen schien, so warf er ihm Heuchelei vor (30, 9–14):

- 30, 9. Ein widerspenstiges Volk ist es, verlogene Söhne, Söhne, die nicht hören wollen die Weisung Jahwes!
  - 10. Sie besehlen den Sehern: "Ihr sollt nicht sehen!"
    Und den Schauern: "Schaut uns nicht die Wahrheit!
    Redet uns, was angenehm ist; schauet Täuschungen.
  - 11 Weicht vom Wege, biegt ab vom Pfade, Laft uns mit dem Beiligen Israels in Ruh!"
  - 12. Darum (pricht der Beilige Israels also; Weil ihr dieses Wort) verworsen habt Und auf Verdrehtes und Verkehrtes vertraut und euch darauf verlasst,
  - 13. Deshalb soll euch diese Sünde werden wie ein Einsturz

    drohender Rifz,
    der an hoher Mauer heraustritt, deren Zusammenbruch
  - plötzlich, im Nu eintritt,

    14. Wie der Bruch eines Töpferkrugs, der schonungslos zers
    schlagen wird,

Sodaß sich unter den Stücken nicht eine Scherbe findet, Um Rohlen aus dem Brande zu scharren oder Wasser aus der Zisterne zu schöpfen.

Ohne Zweifel hat es damals in Jerusalem Beuchler und verlogene Leute selbst unter den Sührern des Volks gegeben, wie zu allen Zeiten solche Persönlichkeiten ihr Geschäft zu machen versuchen. Aber von einer solchen Erscheinung sind die Worte des Propheten nicht zu versstehen. Er will damit die große Masse, die seindlich ihm gegenübersteht, charakterisieren. Doch fragt es sich, ob dieses Urteil wirklich ganz zutreffend gewesen ist. Die

Buthe, Jesaia.

Bewohner Terusalems im großen und ganzen haben nicht daran gedacht, Jahwe zu belügen und zu täuschen; sie wollten ohne Zweifel Jahwe auch in Zukunft verehren, wie ihre Väter ihn in der Vergangenheit angebetet hat= ten. Aber sie konnten über die engen Schranken einer Volksreligion der damaligen Zeit nicht hinauskommen und hatten für den sittlichen, geistig und universalistisch ge= richteten Gottesgedanken des Jesaia kein Verständnis. Die Sorderungen, die der Drophet im Namen seines Jahwe an sie stellte, waren ihrem Jahwe fremd, und umaekehrt, die Gebräuche und Sitten, die zu ihrem Jahwe gehörten, waren seinem Jahwe mindestens aleichaültig (val. o. S. 37 f.). Es war der Gegensatz zweier verschiedener Gottesauffassungen, der sich zur Zeit des Dropheten Jesaia in Jerusalem bemerkbar macht. Die Geaner betrachteten sich beide erstaunt und verwundert, aber sie verstanden da= mals selbst nicht die Traqueite des Gegensates, der sie trennte. Jesaia war, wie seine Vorgänger Amos und Hosea, völlig sicher in dem Gedanken, daß sein Jahwe der alte Gott sei, der die Väter Israels von den Ägyptern gerettet und zu Moses geredet habe. Er hatte insofern recht, als die neuen, eigentümlichen Gedanken der israelitischen Religionsstiftung über die Stufe der Naturreligionen hinauswiesen. Aber ebenso sicher waren auch seine Geaner, daß sie dem Gott ihres Volkes nicht schlechter als ihre Väter dienten, und sie waren nicht im Unrecht. wenn man die israelitische Religion ins Auge faßt, so wie sie sich zur Zeit Davids und Salomos im Lande Kanaan herausgebildet hatte; denn damals hatte sie bereits den seit alter Zeit einheimischen Kultus des Acker- und Gartenbaus in sich aufgenommen und war dadurch äußerlich den übrigen Religionen Kangans ähnlich geworden. Dazu kam, daß die Gegner Jesaias den konservativen Gedanken vertraten, die Religion in den überlieferten Sormen als das kostbarste But der Väter zu erhalten, während Jesaia die Sahne des Sortschritts im Namen Jahwes entfaltete. mit dem 3iele einer geiftigeren Gottesverehrung und des Universalismus. Daß der Drophet weder mit seiner Mahnung, das Recht Jahwes zu voller Blüte zu bringen, noch mit seiner Drohung, Jahwe werde selbst das Alte zerstören, Anklang fand, kann uns nicht befremden, sobald wir seinen Ramps unter diesem Gesichtspunkt betrachten. Denn auf keinem Gebiet vermag sich die Anshänglichkeit an das Gewordene und die Ehrfurcht vor dem Überkommenen mit solcher Zähigkeit und zugleich mit solchem Ansehen aufrecht zu erhalten als auf dem Gebiete der Religion, weil hier das Alte allmählich den Dimbus des Heiligen erhält. Die Vertreter des Sortschritts in der Religion haben meistens erst von den folgenden Generationen den Dank für ihre Arbeit erhalten.

Von hier aus gewinnen wir das richtige Urteil über die harten Worte, die Jesaia seinen Geanern entgegenschleudert. Sie sind die leidenschaftlichen Ausbrüche einer heftigen Entrüstung darüber, daß seine so oft wiederholten Mahnungen und Drohungen an den herzen der Gegner so wenig zu haften vermochten, wie "ein Siegel am Wasser". Die lange Dauer des Gegensates, die heftigen Zusammenstöße mit seinen Widersachern lassen das ruhig abwägende Urteil zurücktreten. Er entdeckt an seinen Gegnern böswillige Absicht, wo es sich in Wahrheit und im Durchschnitt nur um beschränkte Anschauungen und um befangene Urteile gehandelt hat. Man verstand sich infolge des langen Saders nicht mehr. Das ist eine Erscheinung, die sich gerade bei Rämpfen auf religiösem Gebiet so leicht einstellt. Weil es sich um Fragen handelt, die das innerste Wesen des Menschen angehen, so ist gerade der, der ihnen mit besonderem Eifer nachgeht, geneigt zu reizbarer Empfindlichkeit und zu mißtrauischem Arawohn gegen Andersdenkende. Man denkt an böswillige Absicht und an unredliches handeln bei dem Geaner; man berührt nicht nur den sachlichen Gegensatz, sondern greift die Person an und verurteilt sie.

Die heftigkeit des Rampfes belegt 3. B. Rap. 29, 9 f.:

29, 9. Stellt euch nur starr — damit ihr starr werdet! Stellt euch nur blind — damit ihr blind werdet! Werdet trunken! — nicht vom Wein! Taumelt! — nicht vom Rauschtrank!

10. Denn Jahwe hat auf euch gegossen einen Geist tiefen Schlafs, Eure Augen verschlossen, eure Bäupter verhüllt!

Sünde und Strafe rückt der Prophet nahe zusam= men, er sieht die Strafe mit innerer Notwendigkeit aus der Sünde hervorwachsen, wie die Ernte aus der Saat. Daß seine Gegner ihn nicht hören und die kommenden Ereignisse nicht sehen wollten, damit begann ihre Sünde in diesem Sall. Je länger und je schroffer sie ihn ablehnten, desto deutlicher begann die von Gott verhänate Strafe sich zu zeigen: sie konnten nicht mehr hören und sehen! Gott wirkt auf sie durch den Propheten; feine Tätigkeit bringt es dahin, daß die Leute von Jerusalem nicht nüchtern und wachsam dem Gericht entaegen= sehen, sondern wie Schlaftrunkene, die jedem Eindruck von außen her verschlossen sind. Dahin ging der Auftrag. den der Prophet in der Vision Rap. 6 erhalten hat. Was dort so rätselhaft klingt, wird uns an dieser Äußerung des Dropheten verständlich. Treten aber endlich die furchtbaren Ereignisse des Gerichts ein, so werden sie vor Entsetzen und Ratlosigkeit "taumeln" wie Trunkene, wie solche, die plötslich aus tiefem Schlaf aufgerüttelt werden.

Ein anderes Stück, Rap. 28, 7–13, liefert uns ein Bild davon, wie sich Jesaia und seine Gegner im Wortgesecht einander gegenüberstehen. Der Ort ist der Tempelplatz. Priester und Propheten find dort zu einer üppigen Opfermahlzeit vereinigt. Sie haben dem Wein tapfer zugesprochen und find trunken. Jesaia kann seinen Unwillen über die Entweihung des Heiligen nicht zurückhalten. Die Leute, die man um göttliche Beiehrung anzugehen pflegte, ergeben sich während des Opfers, während einer handlung, bei der man nach Offenbarungen Gottes ausschaute dem Trunke! Der Verkehr mit der Gottheit ist ihnen ein loses Spiel - wie kann es ihnen dann ernst sein mit der Belehrung des Volkes? Auf den Tadel des Propheten erwidern sie mit der spöttischen Frage, ob er denn glaube, kleine kinder vor sich zu haben, die eben von der Mutterbrust kommen, stempeln ihn zu einem kleinlichen Nörgler durch solche Ausdrücke, die wie das Callen eines Trunkenen uns anmuten, leider aber unübersetzbar sind. An diese kurzen, unverständlichen Laute anknüpfend, droht ihnen nun Jesaia, Jahwe werde zur Strafe für ihren Ungehorsam in stammelnder Zunge und in fremder Sprache — nämlich durch das fremde Volk der Affyrer - so mit ihnen reden, dass die Worte ihnen zu einem Anstoß würden, über den sie zu Salle kommen und zu Grunde gehen sollen.

Der Vorgang wirft ein grelles Licht auf die Rämpfe des Propheten und stellt seiner Schlagsertigkeit ein glänzendes Zeugnis aus. Zugleich läst er uns zwischen den Zeilen lesen, wie

Jesaia selbst über den Verkehr mit der Gottheit, über den Empfana von Offenbarungen gedacht hat, die nach seiner eigenen Meinung wie nach der Meinung seiner Gegner für die Tätigkeit eines Propheten unentbehrlich sind. Er ist entrüstet darüber, daß sie in trunkenem Zustande göttliche Offenbarungen empfangen wollen; denn er selbst denkt darüber ganz anders. Sür ihn ist eine Mitteilung von seiten Gottes eins der heiligsten Erlebnisse. Sie zu verstehen und festzuhalten, sieht er als die wichtigste Aufgabe seines Berufs an, für die die höchste Aufmerksamkeit, die größte Anspannung aller geistigen Kräfte eingesetzt werden muß. Deshalb ist es eine leichtfertige Misachtung der Gottheit, wenn man sich der Zerstreuung oder dem zügellosen Genuß unter Um= ftänden hingibt, die eine göttliche Offenbarung möglich oder wahrscheinlich machen. Der Beruf eines ernsten, aufrichtigen Boten Jahwes erfordert daher nicht nur Zucht des Geistes, son= dern auch Zucht des Leibes, besonders Mäszigkeit und Nüchternheit, damit der Geist nicht durch den Körper gehindert werde, sich in den Dienst der Gottheit zu stellen. Da nun der Mensch die Stunde, in der sich Gott ihm offenbaren will, im voraus nicht weiß, so liegt es ihm ob, wenn er überhaupt von seiner Seite aus den Verkehr mit der Gottheit pflegen will, sich stets für ihn bereit zu halten, sich stets auf ihn zu rüsten. Wir werden da-her schwerlich sehl gehen in der Annahme, daß Jesaia regelmäßig körperliche und geistige Zucht an sich geübt hat, besonders aber dann, wenn er auf eine Antwort, auf eine Auskunft von seiten Bottes wartete. Die geistige Zucht war das Gebet, die körperliche Zucht war das Sasten (vgl. Jer 32, 16. 26 ff.; Dan 9, 3; 10, 2). Wer so an sich selbst arbeitete, der machte sich nach dem Glauben des Altertums leichthöriger und scharssichtiger für die übersinnlichen Dinge, zu deren Kenntnis der Mensch ohne die bilfe der Gottheit nicht gelangen konnte-

Soweit wir bisher Umschau hielten, haben wir nur einen Punkt gesunden, an den sich die Hossenung einer Errettung Jerusalems anlehnen ließe. Das war der Gebanke, daß auch die Assyrer straffällig vor Jahwe werden (S. 46 s.). Der späteren Prophetie war es ganz geläusig, die Besreiung Israels mit der Vernichtung seiner Zwingsherren in Verbindung zu setzen. Aber es ist fraglich, ob diese Linie in den zweisellos echten Aussprüchen Jesaiasschon gezogen ist. Das Eine ist freilich gewißt der Prophet hat davon gesprochen, daß der Plan Jahwes auch einen Trost, eine Hossenung sür Israel enthalte. Er hat es nur mit tastenden Worten, in unsicheren Umrissen gestan, gleichsam als ob es ihm schwerer siele, von der Erneuerung seines Volkes zu reden, als seine Vernichs

tung zu schildern. Der Mann, der einen tapferen Glauben in die Gemüter Israels einpflanzen wollte, der durch den Glauben an Jahwe die irdischen Schrecken der assyrischen Macht für sich überwand, derselbe Mann scheint nur vorsichtige Schritte zu wagen, wenn er die Zeit nach dem Gericht ins Auge faßt. Drückt ihn die Verstockung seines Volkes so darnieder, daß er die Saiten der Hoffnung nur leise anschlägt? Oder ist der Schleier, der auf der Zukunst liegt, noch so dicht für sein Auge, daß es ihn nicht zu durchdringen vermag? Müssen wir nicht auch daran denken, daß er der erste Prophet in Israel ist, der — anders als Amos und vielleicht auch als Hosea — das göttliche Gericht als ein Mittel des Heils

für Israel betrachtet?

Wichtia für diese Auffassung ist Rap. 28, 14-22. Tesaia aeht hier aus von der Hoffnung derer, die da= mals in Terusalem die Politik machten. Die Worte, die er aus ihrem Munde anführt, bezeugen das törichte Gefühl der Sicherheit, die man sich einredete oder wirklich empfand. Man rühmte sich, mit dem Tode und der Unterwelt (hebr. Scheol) ein Abkommen getroffen, d. h. sich Schutz vor der von Assur drohenden Gesahr des Untergangs verschafft zu haben. Vielleicht ist der Lug und Trug, in dem man sich geborgen glaubte, von der Binterlist und Verschlagenheit zu verstehen, mit der man sich zwischen Assur und Ägypten "durchzulügen" hoffte. Das war eine in Kangan seit alter Zeit geübte Kunst der Sürsten und ihrer Diplomaten, wie wir jetzt aus den keilschriftlichen sogen. Amarna-Briefen wissen. Man betrieb diese nichtswürdige diplomatische Runst so allgemein und so offen, daß es nicht auffällt, wenn sich die Politiker ausdrücklich auf ihre Erfolge berufen. Dieser menschlichen Alugheit stellt nun der Drophet V. 16-22 den Dlan seines Gottes gegenüber, der durch die bevorstehenden Ereignisse Gestalt gewinnen soll:

28, 16. Deshalb spricht der Herr Jahwe so:
Schon lege ich in Zion einen Grundstein,
Einen erprobten Stein, einen kostbaren Gründungseckstein:
Wer glaubt, wird nicht weichen!

17. Ich mache das Recht zur Richtschnur und Gerechtigkeit zum Richtblei. Bagel vernichtet die Zuflucht und Wasser schwemmt die Bergung fort.

18. Euer Vertrag mit dem Tode wird gebrochen, euer Abkommen mit der Unterwelt hat nicht Bestand. Wenn die flutende Geißel einherfährt, werdet ihr von ihr zermalmt.

19. So oft sie einherfährt, wird sie euch sassen; Denn Morgen für Morgen wird sie einherfahren, Bei Tage und bei Nacht! Dann wirds eitel Schrecken sein, Offenbarungen zu ver-

ich zu Strachen

20. Denn das Lager wird zu kurz, sich zu strecken, die Decke zu knapp, sich darein zu wickeln.

21. Denn Jahwe erhebt sich wie einst am Perazimberge;
wird toben wie einst im Blachseld Gibeons,
Um sein Werk zu wirken — befremdlich ist sein Werk! —
Um seine Arbeit auszurichten — seltsam ist seine Arbeit!

22. Drum treibt nicht Gespött, daß eure Bande nicht fester werden; Denn einen Vernichtungsbeschluß habe ich von Jahwe der Beerscharen vernommen.

Um diesen eigentümlichen Ausspruch zu verstehen, muß man im Auge behalten, daß Jesaia nicht etwa Juda und Jerusalem überhaupt, sondern den Dersonen, die er anredet, und die mit ihm ihren Spott treiben, die Vernichtung durch Jahwe androht. Über sie soll die gerechte Strafe Jahwes kommen wie ein vernichtender Hagelschlag, wie eine wegschwemmende Wasserwoge, wie eine Tag und Nacht geschwungene Geißel - an der Bäufung der Bilder, die die Wucht des assyrischen Angriffs schildern sollen, merkt man die Erregung, mit der der Drophet spricht. Mitten in diesem Zusammen= bruch sieht er Jahwe beschäftigt wie einen Baumeister, der einen festen, unerschütterlichen Grundstein zu einem neuen Gebäude in 3ion legt. Dieser Grund: oder Eck: stein wird bezeichnet durch die Worte: Wer glaubt, wird nicht weichen! Das ist eine überraschende Deutung der bildlichen Rede. Wir erkennen nun in dem Bau einen

Verband, eine Gemeinschaft von Menschen, in den ein= zelnen Steinen solche Personen, die glauben. Dieses Wort hat hier für Jesaia denselben Sinn wie in Rap. 7, 9; es bedeutet, wie schon oben S. 23 f. gesagt wurde, auf die Gottheit vertrauen, im Gegensatz zum Vertrauen auf die eigene Kraft oder auf die anderer Menschen oder Gewalten. Die angeblich so klug auf menschliche bilfe bauenden Politiker wird Jahwe vernichten, dagegen die auf ihn Bauenden zu einer neuen Gemeinschaft vereini= gen, zu der er im Stillen den Grundstein legt. Das ist die hoffnung, mit der sich Jesaia trägt, der Trost der Erhaltung, den er angesichts der Strafe, deren Eintreten binnen kurzem erwartet, zu bieten vermag. Mit Rücksicht darauf hat er auch das Bild gewählt, mit dem er V. 21 das Gericht beschreibt. Der Berg Derazim und die Ebene von Gibeon sind die Stätten, wo Jahwe einst selbst nach 2 Sam 5, 17-25 dem könige David im Rampf gegen die Philister zu bilfe gekommen ist und sein Volk Israel von der Fremdherrschaft befreit hat. Allem Anschein nach will der Prophet zweierlei durch die Wahl gerade dieses Bildes hervorheben. Erstens daß Jahwe selbst erscheint; der Prophet sieht einen so wichtigen Wendepunkt in der Geschichte Israels kommen, daß nur Jahwes eigenes Eingreifen ihn entscheiden und ihm die richtige Bahn bestimmen kann. Zweitens, daß das Eingreifen Jahwes nicht die Vernichtung des Volkes bezweckt. hätte Jesaia in diesem Zusammenhang vom völligen Untergang Israels reden wollen, so durfte er nicht das Bild von den entscheidenden Siegen Davids über die Philister wählen. Jeder, der davon hörte, wußte sofort, daß es sich um eine Erscheinung Jahwes zum Beil Israels handeln müsse. Dagegen läßt sich nicht geltend machen, daß Jesaia das Werk Jahwes, das er durch sein Erscheinen vollbringen will, "seltsam" und "befremolich" nennt V. 21, als ob damit zweifellos die Vernichtung Israels gemeint wäre. Das Werk, die Arbeit Jahwes umfaßt alles, was Jahwe für die Zukunft mit Israel vor hat, d. h. einerseits die Vernichtung seiner Gegner, die ohne ihn in der Welt glauben auskommen zu können, andrerseits die Bildung eines neuen Volkes aus denen, die

glauben, oder, bildlich gesagt, die Aufführung des Baues, zu dem Jahwe nach V. 16 den Grundstein legt. Das zweite läft sich nicht erreichen ohne das erste, der Neubau ist aber die Hauptsache in dem Plane Jahwes, sein 3weck, dem die Vernichtung der Gegner als Mittel dienen soll. In der Verbindung dieser beiden Dinge liegt das Seltsame, das Befremdliche für die damalige Zeit, auch für Jesaia selbst: Jahwe kommt zu Israel, um durch Vernichtung der einen die andern zu retten; in seinem eigenen Volke vollzieht er eine Scheidung zwischen seinen Gegnern und zwischen seinen Freunden. Das Gericht, von dem Jesaia jetzt redet, soll demnach eine Läuterung in Israel herbeiführen, die Gottlosen sollen umkommen, die Gehor= samen, auf Jahwe Vertrauenden sollen am Leben bleiben. So hat Jesaia gegen das Ende seiner Tätigkeit den symbolischen Namen seines Sohnes Searjasub, der etwas Rätselhaftes an sich hatte und in verschiedener Weise verstanden werden konnte, selbst gedeutet. Das Gericht wird ein Läuterungsgericht sein, und der "Rest" sind alle die, die von der göttlichen Strafe verschont werden und am Leben bleiben, nämlich die auf Jahwe, wie der Drophet es forderte, ihr Vertrauen setzen.

Es liegt auf der hand, daß der Prophet nicht Tat= sachen ausspricht, die innerhalb seiner Erkenntnis oder Erfahrung liegen. Was er sagt, ist eine Sorderung an die Zukunft, durch die der religiös-sittliche Widerspruch, der in der Gegenwart ihm fühlbar ist, aufgelöst werden soll. Die Jahwes Namen auf den Lippen führen und ihm Opfer darbringen (Rap. 29, 13), in Wahrheit aber gering von ihm denken, führen gegenwärtig das große Wort in Jerusalem und beherrschen das Volk - ist das zu ertragen? Dein! Dagegen müssen sich die, die Jahwe als den allmächtigen Leiter der Geschichte fürchten und auf seine Macht vertrauen, überall in seinem Volke ducken, sich Spott und Verfolgung gefallen lassen - sollte das der Absicht Gottes entsprechen? Nein! Das muß anders werden! Diese Sorderung, dies Postulat, wie man zu sagen pflegt, erhält durch Jesaia seinen Ausdruck in dem Gedanken, daß das Gericht Jahwes, von dem schon Amos und Hosea gesprochen hatten, ein Läuterungsgericht werden foll, das den quälenden Widerspruch der Gegenwart beseitigt und den Neubau des Volkes herbeiführt, zu dem alle Gottesfürchtigen und Gläubigen vereinigt werden.

Wir finden diesen Gedanken gerade in Betreff der Stadt Jerusalem Rap. 1, 21 – 26 unter dem später so besliebten Bilde des Schmelzens ausgesprochen:

1, 21. Ad) wie ist zur Bure geworden die treue Stadt, Die voll war von Recht, eine Berberge der Gerechtigkeit!

22. Dein Silber ist zu Schlacken geworden, dein Wein ver-

23. Deine Beamten sind Abtrünnige und Diebsgesellen, Sie alle nehmen Geschenke gern und laufen der Bezahlung nach.

Den Weisen verschaffen sie nicht Recht und der Witwen Sache kommt nicht vor sie.

24. Deshalb spricht der Herr Jahwe der Heerscharen, der Starke Israels:

ha! ich will mich letzen an den Widersachern, mich rächen an den Seinden!

- 25. Id) will meine band gegen did) kehren, Im Schmelzofen all deine Schlacken ausschmelzen und all dein Blei entfernen.
- 26. Id) will deine Richter machen wie dereinst und deine Ratsherren wie zu Anfang. Danach wird man dich wieder nennen Burg der Gerechtigkeit, treue Stadt!

Dier kommen wir der Srage nach dem Geschick Jerusalems näher. Der Gedanke des Läuterungsgerichts ist im allgemeinen einleuchtend und verständlich. Aber sobald man versucht, ihn in die Wirklichkeit umzusetzen, so erheben sich viele Sragen. Wie soll die Ausscheidung der gottlosen Glieder des Volks erfolgen? Durch Kriegsereignisse? Durch ein großes Sterben? Oder durch versheerende Naturereignisse? Wie soll es zugehen, daß solche Schläge, völlig gegen ihre Art, nur die Gottlosen treffen, aber die Srommen verschonen? Die Lösung, die Besekiel Kap. 9 und andere nach ihm (z. B. Offenb. Joh. 7) für diese Srage darbieten, auf Jesaia zu übertragen, haben

wir kein Recht. Sie lehrt jedoch, daß man schon damals diese Schwierigkeit gefühlt hat. Dur auf eine von diesen Sragen scheint Jesaia selbst eine Antwort gegeben zu haben. Es war ihm wohl selbstverständlich, daß der Ort, wo die Gläubigen gerettet werden sollten, Jerusalem oder der Berg Zion, die Stätte des königlichen Jahwetempels sein müsse. So heißt es Rap. 28, 16, daß Jahwe auf dem Zion den Grundstein zu dem Neubau des Volkes legen wolle, und Rap. 1, 21 – 26 ist Jerusalem die Stätte

der Läuterung durch das Gericht 10).

Jerusalem als die Stätte für den Neubau Israels zu denken, lag Jesaia nahe. Jerusalem war seit 722 der unbestrittene Mittelpunkt israelitischen Denkens und Sühlens, der Rechtspslege, des Kultus und der Politik. Sür das Urteil Jesaias aber siel der Umstand besonders ins Gewicht, daß diese Stadt der Ort seiner Wirksamkeit von Anfang an gewesen war, und hier auch diejenigen lebten, die unter seinem Einsluß gestanden und von ihm "auf Jahwe zu vertrauen" gelernt hatten. An diese ist doch zuerst zu denken, wenn der Prophet einen Neubau des Volkes aus solchen, die Glauben haben, in Aussicht nimmt; wenn nicht Jerusalem solche Männer geboten hätte, wo hätte sie Jesaia sonst wohl damals suchen sollen? An einer Stelle bezeugt er ausdrücklich ihr Vorhandensein, nämlich Kap. 8, 16–18:

16. Ich will verwahren die Offenbarung,

In meinen Jüngern die Lehre versiegeln

17. Und auf Jahwe harren, der sein Antlitz verbirgt, vor dem Bause Jakobs, und auf ihn hoffen.

18. Sind wir doch, ich und die Söhne, die mir Jahwe geschenkt hat,

Sinnbilder und Zeichen in Israel von Jahwe der Heerscharen, der in Zion wohnt.

Biernach haben wir uns Jesaia damals als den Mittelpunkt des Kreises zu denken, in dem "Glaube" die Losung war, d. h. Verzicht auf alle diplomatischen Künste und politischen Machtmittel, dagegen Ruhe, Sesthalten an Jahwe und stille Bossnung auf einen Neubau des Volks. Er selbst und seine Söhne wollen als Symbole und Unters

pfänder dieser Stimmung angesehen sein. Ihre Namen helsen uns zum Verständnis dieses Satzes. Jesaia bebeutet "Bilse (Beil, Rettung) ist Jahwe"; töricht ist daher, wer bei anderen Gewalten Bilse sucht. "Searjasub" ist ein ernster, aber doch tröstlicher Binweis auf die Lösung der Wirren, die Israel jetzt erlebt (vgl. o. S. 21). Maherschalal Chaschbaz, d. i. "Raubebald Eilebeute", hat die Vernichtung der von Ahas so gefürchteten Verbündeten Pekah von Samarien und Rezin von Damaskus vers

kündigt (val. 7ef 8, 1-4 und 5, 22 ff.).

Damit hat Jesaia aber immer noch nicht gesagt, daß die Stadt Jerusalem selbst dem Gericht Jahwes entgehen, etwa von den Assvrern nicht erobert oder betreten werden solle. Eine solche Aussage würde doch einschließen, daß hinter den Mauern Jerusalems alle, ohne Unterschied der religiösen Beschaffenheit, Schutz finden würden, Gottlose ebensogut wie Sromme. Dieser Gedanke liegt Jesaia völlig fern. Das bezeugt sehr deutlich Rap. 22, 1-14. Ganz Jerusalem ist voll Jubel, alle Leute sind auf die platten Dächer gestiegen, um Ausschau zu halten und sich dort der Freude hinzugeben. Es scheint, daß die Stadt aus einer großen Gefahr wider alles Erwarten errettet worden ist; vermutlich war die Schar der Assvrer, die um 701 die Stadt kurze Zeit bedrohte (f. o. S. 43), abgezogen, so daß das gefürchtete Gespenst einer wirklichen Bela= gerung die Gemüter nicht mehr schreckte. Dur Jesaia will nicht in den Jubel einstimmen; er sieht schwarz in die Zukunft, er sieht trotz allem die Niederlage seines Volkes doch herankommen. Weshalb? Als Jahwe zur Trauer und zur klage rief - nämlich bei dem Eintreffen der assyrischen Soldaten - da hat man fröhliche Opfermahlzeiten veranstaltet und die Losung ausgegeben: Laßt uns essen und trinken; denn morgen sind wir tot! (V. 12f.) Deshalb verkündigt er diesen Leuten als eine Offenbaruna Bottes: Wahrlich, diese Sünde soll euch nicht vergeben werden, bis ihr tot seid, d. h. nur mit dem Tode könnt ihr diese Sünde büßen! (V. 13) Das Stück behandelt nicht das Geschick Jerusalems; wäre das der Sall, so würden wir sicherlich etwas von dem Sturz der Mauern oder der Plünderung des Tempels und der Paläste lesen

(val. 3. B. Tef 28, 1 - 4; Micha 1, 6 f.). Der Drophet spricht im allgemeinen von einer schweren Diederlage oder Vergewaltigung seines Volks, die er voraussehe V. 4, im besonderen iedoch nur von denen, die es sich selbst unter dem unmittelbaren Eindruck einer ernsten Lage nicht versagen konnten, die Opfermahlzeiten vor Jahwe als eine Lustbarkeit zu betrachten, sei es, daß sie ihren Mut und ihre Sicherheit vor jedermann zur Schau tragen wollten, oder daß sie aus jahrelanger leichtfertiger Gewöhnung den rechten Sinn für die Ansprüche einer gedrückten Lage des Vaterlandes verloren hatten. Diese Leute sind sicher= lich dieselben, mit denen es Jesaia Rap. 28, 7ff. 14ff.: 29, 9f.; 30, 9f. zu tun hatte, die damaligen Berren von Jerusalem. Sür sie gibt es nach seiner Meinung keine Rettung, keine Vergebung, also auch keinen Schutz hinter den Mauern Jerusalems 11).

Wie ist nun im ganzen die Srage, was Jesaia über das Geschick Jerusalems ausgesagt habe, zu beurteilen?

Wenn wir uns an die Abschnitte halten, die allem Anschein nach von ihm selbst herrühren, so ergibt sich als sicher, daß der Prophet von einer Läuterung des Volks durch das Gericht und von einer dadurch ermöglichten Erneuerung des Volkes in Jerusalem geredet hat. Die Stadt soll durch das Gericht in große Not kommen, Jahwe selbst wird eingreisen und seine Gegner, die jetzt herrschenden Leute, vernichten. Näheres über das Los der Stadt, ob sie erobert und zerstört werden soll oder nicht, ersahren wir nicht. Wahrscheinlich hat sich also Jesaia damit begnügt, den allgemeinen Gedanken der Läuterung und Erneuerung des Volks auszusprechen.

An diese Hoffnung hat nun die volkstümliche Sage angeknüpft, zumal da sie sich durch die Geschichte veranslaßt sah, in dieser Richtung weiter zu denken: Das größere Nordreich mit seiner stolzen Hauptstadt und seinen alten berühmten Heiligtümern ist gefallen, das schwächere Südzeich mit seiner viel ärmeren Hauptstadt ist geblieben! Jahwe hat also doch an Jerusalem damals mehr Gefallen gehabt als an Samaria! Und Jesaia hat von einer Erneuerung des Volks in Jerusalem gesprochen! Daraus erwuchs nach und nach die Annahme, daß Jesaia die Bes

schützung der Stadt durch Jahwe vorausgesagt habe. Man legte dadurch zwar mehr in die Geschichte hinein, als sie wirklich enthielt; denn Jerusalem ist von den Assyrern da= mals nicht wirklich belagert, also auch nicht wunderbar vor ihnen errettet worden, und Jesaia hat, so viel wir wissen, niemals einen Ausspruch in diesem Sinne getan. Aber die volkstümliche Sage fand Anklang und Zustimmung, weil sie mehr als einem Bedürfnis ihres Kreises entgegenkam. Sie leitete die Erhaltung Jerusalems aus einem göttlichen Beschluß ab und gab damit die sicherste Erklärung das für. Sie schrieb dem Propheten eine der erfolgreichsten Voraussagen der Zukunft zu und gab ihm damit einen ehrenvollen Plat in dem Kreise volkstümlicher Prophetengestalten, mit dem dieser Mann, abgesehen von dem Namen, gar nichts zu tun gehabt hat. Ja es gelang ihr dadurch, den Ruhm dieses größten Propheten, den Jerusalem je hervorgebracht hat, in ihrem Sinne zu ver= breiten, obwohl Jesaia Zeit seines Lebes ein Gegner grade der volkstümlichen Religionsauffassung gewesen ist (val. Anm. 12 und o. S. 42 f.).

Welches Bild von dem Propheten einen größeren Anspruch auf Richtigkeit hat, unterliegt keinem Zweifel. Es lohnt sich aber auch zu fragen, welches Bild edler, höher und reiner ist. Etwa der Mann, der ein in Wirklichkeit aar nicht eingetretenes Ereignis vorausgesagt, den kranken könig biskia geheilt und das babylonische Exil der Jahre 597, 586 und 582 angekündigt haben soll? Oder der Mann, der den Gedanken der sittlichen All= macht Gottes, von dem er erfüllt war, seinem Volke Zeit seines Lebens einzuprägen versuchte, der den Opferkultus als ein Mittel, die Gottheit zu versöhnen, verachtete, da= gegen aber die Pflege des Rechts zum Besten der Schwachen als die rechte Nachfolge Jahwes pries, und der endlich, unter dem Druck des Gefühls vom nahen Untergang der jetzigen Volksordnung, die göttliche Strafe als das Mittel einer Läuterung betrachtete, aus der ein Neubau des Volkes hervorgehen sollte? Der Christ wird mit besonderer Verehrung den Mann betrachten, der seiner Zeit den Glauben an die sittliche Macht Gottes verkündet hat. Freilich hat dieser Gedanke bei Jesaia noch nicht die Weite und die Tiefe, die ihm das Evangelium gegeben und die Luther wiedergefunden hat. Aber Jesaia hat den ersten Schritt auf dem Wege getan, den Glauben als das geistige Band zwischen Gott und den Menschen zu erkennen.

#### 

## VI. Rapitel. Die Gedichte vom zweiten David.

Bisher sind zwei Abschnitte nicht berücksichtigt worden, die zu den bekanntesten Gedichten im ersten Teil des Buches Jesaia gehören nämlich Jef 9, 1-6 und 11, 1-9. Sie berühren sich so eng. daß es erlaubt scheint, ihren Inhalt in ein Bild zusammen zu fassen. In dem Mittelpunkt steht die Gestalt des zukünftigen königs, der über das durch Gott befreite Volk die Berrschaft erhalten soll. Auf seine Berkunst wird in 9,6 nur leise angespielt mit den Worten "auf dem Thron Davids und in seinem Rönigreich", in 11,1 wird sie dagegen deutlich angegeben: er ist ein Sproß aus der Wurzel Isai. Wie einst das von Gott nach 2 Sam 7 besonders ausgezeichnete königtum Jerusalems mit einem Sohn ssais begonnen hat, so soll auch das zukünstige von Gott dem Volke geschenkte königtum mit einem solchen Manne beginnen, d. h. ein zweiter David wird die neue Rönigsreihe eröffnen. Jahwe wird ihn mit seinem Geist für sein Amt ausrüsten (11, 2); der Rönig ist daher von göttlicher Gesinnung erfüllt, die Einheit des Denkens und Wollens zwischen Gott und ihm ist dadurch gewährleistet. Infolgedessen wird das Recht von ihm in musterhafter Weise gehandhabt. Sein Wort genügt schon, um Gewalttätige und Gottlose, die gegen das Recht Jahwes handeln wollen, zu töten. Sein Regiment wird als ein kluges, kräftiges, ruhmvolles und friedensreiches gekennzeichnet durch den viergliedrigen Ehrennamen "Wunderrat, Gott= held, Beutespender, Friedensfürst". Zweifelhaften Sinnes ist das dritte Glied; es wird von vielen durch "Vater auf ewig" oder durch "Ewiger" übersett, darf aber jedenfalls nicht in metaphysischer Bedeutung, als ob der könig über die Schranken der Zeit erhaben wäre, sondern als "Vater auf immer" verstanden werden. Die ersten beiden Glieder wollen dem Rönig in der Rlasse der Ratgeber und der Kriegshelden einen unerreichbaren Rang 3uschreiben: wie ein Wunder übertrifft er die Ratgeber, wie ein Bott die Kriegshelden. Auf dem sichersten Grunde baut sich seine herrschaft auf, auf Recht und Gerechtigkeit. So wird die alte Berrschaft Davids nicht nur wiederhergestellt, sondern überboten werden; denn das Reid, des zweiten David bringt immerwäh-renden, wunderbaren Frieden, den Frieden des Paradieses: die wilden Tiere halten nicht nur Freundschaft mit den haustieren, auch den Menschen werden sie unschädlich sein.

Die beiden Gedichte schildern den Zustand der Vollkommenheit, dem nichts mehr fehlt, nach dem frommen ldeal eines Israeliten. An den christlichen Gedanken der Vollendung, die "Gottheit und Menschheit in eines vereinet", reichen sie nicht hinan. Das Bild ist ein rein irdisches: der könig, geleitet durch den Geist Gottes und im Besits aller Berrschertugenden, bringt das Recht Jahwes zu so ausschließlicher Geltung, daß Volk und Land die Segnungen eines völlig ungetrübten Sriedens genießen. Der eine könig steht für alle, so viele sich solgen: so sieht und malt der Dichter. Seiner prächtigen, großartig kühnen Schilderung merkt es der Leser kaum an, daß menschliche Worte und Bilder nicht ausreichen, um dem hohen Sluge seiner Gedanken einen

völlig entsprechenden Ausdruck zu geben.

Die beiden Gedichte werden hier aus zwei Gründen gesondert behandelt. Erstlich soll einer falschen Auffassung des Propheten Jesaia vorgebeugt werden, die bei uns noch immer weit verbreitet ist. Man pslegt in ihm hauptsächlich den Propheten zu sehen, der bestimmter und begeisterter als andere das Austreten eines großen Königs über Israel, des Messias, wie die Juden kurz vor Christi Geburt sagten, für die Zukunst geweissagt hat. Wer aber die vorhergehenden Abschnitte über die Wirksamkeit Jesaias gelesen hat, wird zu der Überzeugung gekommen sein, das seine Bedeutung für das Volk und für die Religion Israels eine völlig andere, eine viel größere gewesen ist. Er hat ungleich Schwesteres geleistet, als eine glänzende Gestalt der Zukunst vorauszussagn, und ungleich Ernsteres erduldet, als nur auf das Erscheinen

dieser Zukunftsgestalt zu warten.

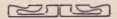
3weitens ist es in neuer 3eit nachdrücklich in Frage gestellt worden, ob diese Gedichte wirklich von dem Propheten des achten Jahrhunderts herrühren. Die wichtigsten Bedenken seien hier mitgeteilt. Jesaia soll seine Hoffnung auf Jahwe und auf eine religiöse Gemeinschaft (8, 16-18) gesetzt haben in der Rich= tung des Wortes Jesu Joh 18, 36; dagegen sei der Messias in diesen beiden Gedichten durchaus eine politische Größe. Beide Abschnitte gehen von der Voraussetzung aus, daß die Nachkommen Davids nicht mehr auf dem Throne sitzen (9, 5; 11, 1), und daß das Volk von Fremden beherrscht werde (9, 1. 3); eine solche Lage sei in der Zeit Tesaigs nicht nachzuweisen, sie treffe aber auf die nachexilischen Zeiten zu. Die bleibende Ausrüstung mit dem Geiste Jahwes (11, 2) soll auf Abhängigkeit von Scsekiel hinweisen, der Gottesfrieden in der Natur (11, 6-8) auf einer Anlehnung an hefekiel und Deuterojesaia (d. i. den Verfasser von Jef 40-55) beruhen. Der "Eifer Jahwes" (9, 6) beginne erst mit hesekiel ein Grund der hoffnung für Israel zu werden, in der älteren Zeit bezeichne er den Ernst der Strafe.

Dazu sei folgendes bemerkt. Es ist richtig, daß 9, 1-4 von der Befreiung des Volkes, V. 6 von der Wiederherstellung des davidischen Reichs (vgl. 11, 1. 3 f.) die Rede ist. In den sicher auf Jesaia zurückgehenden Stellen sinden wir nichts Ähnliches. Aber aus 8, 16-18 herauszulesen, daß Jesaia in der Zukunst

eine religiöse Gemeinschaft fordere, die durch ein geistiges Band zusammengehalten werde und von allen nationalen Sormen gelöst sei, halte ich für übereilt und unberechtigt. Es hat doch noch überaus schmerzliche Erfahrungen gekostet, ehe Esra und Nehemia im fünften Jahrhundert den Dlan fassen und durchführen konnten, den Rest Judas vorläufig in einer unpolitischen Gemeinde zu sammeln. So hoch ich auch den Idealisten Jesaia schätze, der Neubau, von dem er 28, 16 redet, ist meiner Meinung nach doch in den Sormen einer Erneuerung des Volks zu denken. Das ist die Richtung, in die die verwandte Stelle Kap. 1, 24-26 deutlich führt. Ob sich dieser Vorgang rasch oder langsam vollziehen soll. sagt der Prophet nicht. Er spricht aber nicht selten von einem hereinbrechenden Zustand der Verwüstung (5, 5 f. 9. 17; 6, 11; 7, 15 etc.); danach wäre der Gedanke einer raschen, etwa wunderbar herbeigeführten Erneuerung des Volks bei ihm nicht anzunehmen. Daraus würde weiter folgen, daß Jesaia an eine Fremdherrschaft und an eine Entthronung der Davididen, die der zweite oben erwähnte Einwand betont, sicherlich gedacht hat. Dun sind die beiden Stücke aber nicht prophetische Reden, sondern Gedichte; sollte es einem Dichter nicht zustehen, von einer Jukunft, an die er im allgemeinen glaubt, auch eine ein-gehendere Schilderung zu entwerfen? Daß Jesaia dichterische Begabung hatte, und daß er auf eine Zukunft Israels hoffte, ift nicht zu bezweifeln. Damit verliert der zweite Einwand seine Beweiskraft. Ein Dichter, der eine Idealgestalt der Zukunft zeichnen will, greift mit Absicht nach höheren Gedanken, als ein Redner oder als ein Erzähler. Was in dieser Sinsicht einem Dichter des achten Jahrhunderts in Israel zu Gebote stand oder möglich war, läßt sich bei dem Stand unserer Kenntnisse kaum ermessen. Die dauernde Ausrüstung mit dem Geiste Jahwes hat jedoch ihre Parallele in dem Geistesbesitz der Propheten, der Bottesfrieden in der Natur sein Seitenstück in der Paradieserzählung 1 Mos 2, die wahrscheinlich auf sehr alte Vorbilder zurückgeht. Der Schlussatz endlich in 9,6 scheint mir ein späterer Zusatz zu sein, wohl ebenso der V. 11.9.

Auf der anderen Seite läßt sich ein Beweis dafür, daß diese Gedichte von Jesaia, dem Propheten des achten Jahrhunderts, versaßt sind, nicht sühren. Sie stehen in dem jetzigen Buche Jesaia ohne sesten Zusammenhang nach vorn und nach hinten. Der Vers Kap. 8, 23 leitet von den VV. 21 und 22 zu kap. 9, 1 st. über und wird von dem Redaktor herrühren, der 9, 1 st. hier einsügte; ebenso ist es mit den VV. Kap. 10, 33 st. im Verhältnis zu 11, 1 st. Jedoch scheint mir die Annahme ausgeschlossen zu sein, daß die Stücke nachexilisch sind. Bereits während des Exils, in Jes 55, 3-5, wird die Erfüllung der David gegebenen Verheißung als berrschaft über die Völker, als Weltherschaft ausgesaßt, und in der nachexilischen Zeit ist das die Regel (bagg 2, 7-9. 21-23; Sach 4, 14; ps 89, 26-28 etc.). Da die Abschnitte nur von der Wiederherstellung des davidischen Reichs (9, 6) reden, so halte ich sie auf Grund dieses Merkeichs

mals für vorexilisch. Sollten sie wirklich auf den Propheten Jesaia zurückgehen, so würden sie lehren, daß sich dieser doch lebhafter und zuversichtlicher mit der Zukunst seines Volkes beschäftigt hat, als S. 53 f. auf Grund der dort besprochenen Abschnitte angenommen worden ist.



### VII. Anhang.

Die Aussprüche Jesaias, die in die Darstellung aufgenommen sind, habe ich zum Zweck eines möglichst leichten Verständnisses bisweilen etwas freier übersetzt, als in der Regel üblich ist. Die Abweichungen vom überlieferten Text hervorzuheben oder zu besprechen, hielt ich teils für störend, teils hatte ich den Raum nicht dazu. Wer sich darüber unterrichten will, muß zu der unten angeführten Literatur greisen. Auch habe ich es unterlassen, meine Aufsassung von Jes 7, 10—17 hier eingehender zu begründen; ich gedenke, das an anderer Stelle zu tun.

Der Inhalt dieses Volksbuchs betrifft zum Teil dieselben Fragen, die ich vor 21 Jahren in der kleinen Schrift "Das Zukunftsbild des Jesaia" (Leipzig 1885) behandelt habe. Daß ich vieles von dem dort Gesagten heute nicht mehr aufrecht erhalte, möchte ich bei dieser Gelegenheit

ausdrücklich erklären.

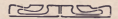
### Anmerkungen.

1) In der gegenwärtigen Sorm des sechsten Kapitels ist der ursprüngliche Sinn der Aufgabe Jesaias gemildert. Wir lesen am Schluß des V. 13 die Worte: "ein heiliger Same ist sein Stumps" (nämlich des Landes V. 12). Gemeint ist: der Stumps des Baumes, von dem V. 12 redet, foll nicht ausgerottet werden, eine vollständige, gänzliche Vernichtung soll nicht stattsinden; der Rest soll heilig, ein unantastdares Eigentum Jahwes sein. Daß dieser Satz zu dem Inhalt der Verse 9–11 nicht paßt, liegt auf der Band. Er versucht eine Umdeutung des Vorhergehenden im engsten Anschluß an den Wortlaut von V. 13. Selbst die griechische Übersetzung, die sogenannte Septuaginta, hat diese Worte hier noch nicht gelesen; sie sind also erst in sehr später Zeit zu diesem Kapitel hinzugefügt worden. Ihr Zwedz ist, einen Ausselsen

aleich teils mit milderen Worten Jesaias selbst, teils mit den Anschauungen des späteren Judentums, nach denen Israel niemals untergehen konnte, herzustellen. - 2) Die zweite bälfte des flebenten Verses sucht in der Übersetzung von Duhm das Wortspiel nachzuahmen, mit dem der Prophet in wirkungsvoller Weise das Stück beschließt. Der Satz, in dem ein Wort von unsicherer Bedeutung ist, lautet in wörtlicher Wiedergabe so: Und er wartete auf Rechtspflege, aber es gab Blutvergießen (?Gewalt= tat?) - auf Gerechtigkeit, aber es gab Jammergeschrei. -3) Eine Vergrößerung des eigenen Grundbesitzes über das eigentliche Samiliengut hinaus war nur möglich durch Kauf, wenn wir von offenem Raub absehen. Daß nun jemand freiwillig seinen Acker oder sein haus verkaufte, wird bei dem S. 5 f. besprochenen Wert des Landbesitzes in Israel selten vorgekommen sein. Nur aus Not wird man sich zu diesem peinlichen Schritt (Neh 5, 2) entschlossen haben, und es fragt sich, wie eine solche Not unter den damaligen Verhältnissen entstehen konnte. Die Antwort ist im allgemeinen unschwer zu geben, nämlich durch Verschuldung des Besitzers; Verschuldung aber entstand damals noch leichter als jetzt, weil von einer Ausgleichung der Werte durch Geld noch wenig die Rede war, vielmehr alle Geschäfte auf dem weniger sicheren Wege der Naturallieserung gemacht werden mußten. Wenn 3. B. ein junger Israelit heiraten wollte, so mußte er für seine Frau einen Kaufpreis zahlen, der teils in Geld, teils in Naturalien geliefert wurde (vgl. 2 Mof 22, 15 f.; 50f 3, 2). Wenn er oder seine Eltern nicht vermögend waren, so mußte er sich den Betrag gegen Zinsen leihen und konnte ihn nicht vor der nächsten Ernte zurückgeben. Blieb die Ernte infolge von Dürre oder Beuschreckenfrafz hinter den Erwartungen zurück, so wurde die Abhängigkeit des Schuldners vom Gläubiger bedenklich. Es kam auf dessen guten Willen an, ob er den Schuldner drängen und ihn zum Verkauf seines Eigentums zwingen wollte oder nicht. Oder es fehlte durch irgend ein Mifgeschick einem Bauer an Saatkorn; fäen muste er, da nur eine gute Ernte ihn herausreißen konnte; also mußte er sich das Saatkorn leihen. War die Ernte gut, so war der Mann gerettet; mißglückte sie, so war seine Lage im folgenden Jahr nur schlechter, er kam um so fester in die hand seines Gläubigers, der weder auf sein Darlehen noch auf die Zinsen verzichten wollte. Oder es überließ einer dem anderen Land zur Bewirtschaftung oder Vieh zur Pflege unter der Bedingung, daß die Gälfte oder vier Siebentel des Ertrags ihm, dem Eigentümer, zufallen sollten. Gerade solche Abma= chungen bieten dem wirtschaftlich Stärkeren leicht Gelegenheit, dem Schwachen eine Salle zu legen. Wird der Schwache von irgend einem Unglücksfall betroffen, so hält es für den bösen Willen nicht schwer, die Schlinge zuzuziehen. Solcher Art waren die Gelegenheiten, die ein Israelit der alten Zeit benutzen konnte, um "baus an baus zu reihen, um Seld an Seld zu rücken". -4) Oder "ein junges Weib". Der hebr. Singular mit dem Ars tikel bezeichnet die Gattung: junge Weiber. - 5) Wenn ver-

schiedene Aussprüche des Dropheten denselben Gedanken darbieten und nur in der Sorm, im Bilde oder im Ausdruck, von einander abweichen, so wird die Annahme richtig sein, daß abweichende Sormulierungen eines durch dieselbe Offenbarung zugänglich gewordenen Gedankens vorliegen. Das würde 3. B. auf 7, 10-17; 8, 5-8; 7, 18-25; 5, 26-29 zutreffen. Beruft sich aber der Prophet ausdrücklich auf eine göttliche Mitteilung, wie 8, 11; 5, 9; 22, 14; 30, 8, oder tritt dem Leser eine neue Erkenntnis oder eine ausdrückliche Bestätigung einer früheren Erkenntnis entgegen, so liegt darin ein Anzeichen vor, daß wieder eine besondere Offenbarung in das Innenleben der Propheten eingegriffen hat. - 6) Gemeint sind die Ringmauern der Stadt, die den isolierten Gipfel krönen. - 7) In Rap. 30, 1-5 und 31, 1-3 macht Jesaia einen andern, schon S. 23 f. 31 besprochenen Gedanken gegen die Bündnisse mit auswärtigen Mächten geltend, gleichviel ob wir dabei ein nordarabisches Reich Musri oder Agypten ins Auge zu fassen haben, ob wir an die Jahre 704/3 oder 689/2 denken. In allen solchen Versuchen sieht er eine Geringschätzung Jahwes, der allein durch seine Allmacht die Geschicke der Völker bestimmt. Auch die Agypter vermögen nichts gegen Jahwe; denn sie "sind Menschen und nicht Gott, und ihre Rosse sind Sleisch und nicht Geist" (31, 3). Oder er betont, daß die Judäer durch dieses Treiben nur Sünde auf Sünde häufen (31, 1), weil noch der bewußte Ungehorsam gegen Jahwe hinzukommt, der sie durch Jesaia vor dieser Sünde gewarnt hat. - 8) Mehrere Gelehrte, wie Stade, Oort, Hackmann und Marti, sind der Meis nung, daß das ganze Stück Tef 14, 24-27 dem Dropheten Tesaia abzusprechen sei. Man nimmt hauptsächlich Anstoß an den Ausdrücken V. 26: "über die ganze Erde, über alle Völker". Aber gerade sie gerade lassen sich leicht als spätere Erweiterungen ausscheiden. – 9) Gemeint ist die Warnung vor dem Bündnis mit Agypten 30, 1-5. - 10) Noch deutlicher ist diese Boffnung gusge= sprochen in Rap. 14, 32, dessen Echtheit aber bestritten ist. - 11) Gegen das bisherige Ergebnis lassen sich hauptsächlich zwei Stücke geltend machen, die auf den ersten Blick vollen Anspruch erheben, von dem Dropheten Jesaia herzurühren, nämlich Kap. 29, 1-8 und Rap. 31. hier wird deutlich von einer wunderbaren Beschützung oder Errettung Jerusalems durch Jahwes eigenes Ein= greifen geredet; man hat daher auch namentlich auf diese Abschnitte die Meinung gegründet, daß die Unverletzbarkeit Terusalems durch die Beiden ein von Jesaia ausgesprochener Gedanke sei. Jes 29, 1-8 beginnt mit einem Wehe über die Stadt Jerusalem, die hier mit dem rätselhaften Namen Ariel bezeichnet ist. Dieser Eingang schon berechtigt zu der Erwartung, daß der Drophet nichts Erfreuliches für die Stadt sagen will. In der Tat reden die VV. 2-4 von einer regelrechten Belagerung Jerusalems. Aber V. 5 bezeichnet die Seinde als zerstiebende Spreu, V. 7 sind sie für die Erinnerung zu einem Traum geworden, V. 8 wird ihre eigene Enttäuschung mit der eines Träumenden verglichen. Dier liegt also zweifellos der Gedanke einer Errettung

Jerusalems vor. V. 6 soll nach dem jetzigen Zusammenhang von einer beimsuchung Jerusalems in Gnaden verstanden werden. Jedoch legt die starke Betonung der Jahwe zu Gebote stehenden Naturkräfte die Vermutung nahe, daß er ursprünglich von einer Bestrafung Jerusalems gemeint gewesen ist. Der Zusammenhang ist von V. 5 an brüchig; ohne jede Vermittlung tritt der Gedanke der Errettung hervor, und der unbestimmte Sinn, den V. 6 durch die Umgebung erhält - im Widerspruch zu dem Eingang V. 1 verstärkt den Eindruck, daß in V. 5, 7 und 8 eine Überarbeitung und Erweiterung des ursprünglichen Wortlauts stattgefunden hat. Was Jesaia selbst in diesem Stück gesagt hat, läßt sich daher nur vermuten. Mit der Belagerung V. 1-4 sind vielleicht die über Jerusalem losbrechenden Naturkräfte V. 6 zu verbinden. In ihnen erscheint Jahwe selbst wie Rap. 28, 21, um die Strafe an Jerusalem zu vollziehen. Das schließt, ähnlich wie in Rap. 28, 14-22, die Läuterung als 3weck des Gerichts nicht aus. Jesaia ist ohne 3weifel überzeugt, daß eine schwere Drangsal über die Stadt hereinbrechen wird. Aber von einer völligen Vernichtung, Eroberung und Zerstörung ist nicht die Rede. Zu einem ähnlichen Eindruck führt die Prüfung von Rap. 31. In V. 1-3 eifert Jesaia gegen das Bündnis mit Ägypten (vgl. S. 43 u. Anm. 7). In V. 4 findet sich ein kräftiges, ansprechendes Bild: wie der Löwe seine Beute sicher festhält, mögen auch noch soviel birten gegen ihn lärmen, so wird Jahwe – herabsahren zur Beersahrt auf (oder gegen?) den Berg Zion und seine Böhe. Ist das die ursprüngliche Fortsetzung des Bildes? Schwerlich! V. 5 fügt hin= zu: Wie flatternde Vögel wird Jahwe Jerusalem beschirmen. Welch seltsamer Vergleich: Jahwe wie flatternde Vögel! Auch hier stimmt Bild und Gedanke schlecht überein. Man sieht deut= lich genug, wie der vorliegende Text verstanden sein will, näm= lich von Errettung und Verschonung Jerusalems, ebenso wie in Rap. 29, 5. 7 f. Wahrscheinlich aber ist der Text bearbeitet und dadurch zu diesem Sinn umgestaltet worden. Die Unebenheiten in V. 4 und 5 lassen das vermuten, und die folgenden Verse 6-9 können noch weniger auf Jesaia zurückgeführt werden. Daher ist es nicht möglich, mit diesen Versen den Beweis dafür zu führen, daß Jesaia die Beschützung Jerusalems vor den Angriffen der Assyrer durch Jahwe vorausgesagt habe. Da V. 4 wieder, wie es scheint, von dem persönlichen Eingreifen Jahwes die Rede ist, so wird man zu der Annahme geführt, daß sich Jesaia auch hier ähnlich wie Rap. 28, 14-22 ausgesprochen hat. Ganz aus geschlossen ist der Versuch, aus den zweifelhaften und unechten Stücken, 3. B. 29, 16-24; 30, 18-26; 27-33; 32 f.; auch 10, 20-27 die Meinung Jesaias zu gewinnen. – 12) Daß man in späteren Jahrhunderten wirklich so von Jesaia gedacht hat, beweisen die Erzählungen, die wir jetzt als Anhang des ersten Teils des Jesaiabuches vorfinden Rap. 36-39, ebenso der Lobpreis, den der Verfasser des Jesus-Sirachbuches in Rap. 48, 19-28 bei Erwähnung des Rönigs biskia dem Propheten spendet. In diese Auffassung mussen wir uns hineindenken, wenn wir die jetzige Gestalt des Jesaiabuches richtig beurteilen wollen. Auf ihrem Boden standen alle jüdischen Gelehrte in der Zeit, in welcher die Aussprüche des Propheten zu einem Buche gesammelt und verarbeitet wurden, und sie hielten diesen Boden unter ihren Süßen für die sicherste Geschichte. So ist es gekommen, nicht nur daß eine große Anzahl unechter Aussprüche in die Sammlung ausgenommen wurden, sondern auch daß die echten Aussprüche an dem Maßstabe der späteren Aussalsung gemessen, danach bearbeitet und erweitert wurden. Was die Srage des Geschicks der Stadt Jerusalem anlangt, so hat man, soweit wie möglich, den Propheten nicht nur in jenen Erzählungen über ihn, sondern in seinen eigenen Aussprüchen ihre wunderbare Errettung durch Jahwe voraussagen lassen.



#### Literatur.

Über die Zeit der einzelnen Aussprüche Jesaias sowie über die Entstehung des ganzen Buches sinden sich eingehende Untersuchungen in dem Werke des englischen Theologen T. R. Cheyne, Einleitung in das Buch Jesaia, deutsch von J. Böhmer, 1897. Zur Zeitgeschichte des Propheten vgl. besonders J. Meinhold, Jesaia und seine Zeit, 1898. Die Stellung Jesaias zur Politik behandeln S. Wilke, Jesaia und Assur, 1905; Sriedrich Rüchler, Die Stellung des Propheten Jesaia zur Politik seiner Zeit, 1906.

Sür jedermann verständlich ist die seine und geschmackvolle Arbeit von Ed. Reuß, Die Propheten, 1892 (Jesaia S. 124–198, Einleitung und Übersetzung mit Anmerkungen), zweiter Band des Bibelwerks: Das Alte Testament übersetzt, eingeleitet und ers

läutert von D. Ed. Reuß.

Die neuesten wissenschaftlichen Rommentare sind die von A. Dillmann in 6. Aufl. von R. Rittel, 1898; von R. Marti, 1900; von B. Duhm, 2. Aufl. 1902; von C. v. Orelli, 3. Aufl. 1904.

Das Zukunstsbild des Propheten behandeln außer meiner S. 66 genannten Schrift S. Giesebrecht, Beiträge zur Jesaiakritik, 1890; D. Backmann, Die Zukunstserwartung des Jesaia, 1893; D. Volz, Die vorexilische Jahweprophetie und der Messias, 1897; W. Nowack, Die Zukunstshoffnungen Israels in der assyrischen Zeit, 1902.

