

5396 ge 138 2024 XVII 58

# Geschichte

Ner Ser

## Reformation in Polen.

Bon

O. Koniecki.

943

BIBLIOTHEK

DES KÖNIGLICHEN GYMNASIUMS

ZU INOWRAZLAW.

Pofen.

Berlag der Hofbuchdruderei B. Deder & Co. 1901.

(Deschichte

## Inhalt.

|         | -    |                                                                | Geite |
|---------|------|----------------------------------------------------------------|-------|
|         | I.   | Reformatorische Bestrebungen in Polen vor der Reformation      |       |
|         |      | in Deutschland. Der Huffitismus in Polen                       | 1     |
|         | II.  | Ausbreitung der lutherischen Confession                        | 28    |
|         | III. | Ausbreitung des Calvinismus                                    | 55    |
|         | IV.  | Die böhmischen Brüder in Polen                                 | 71    |
|         | V.   | Die katholische Rirche. Hof, Abel und Geiftlichkeit            | 83    |
|         | VI.  | Unionsversuche der evangelischen Confessionsverwandten .       | 140   |
| 1       |      | Beteuntnifftand, Organisation, Cultus, inneres Leben           | 162   |
|         | AII  | Dieratur                                                       | 178   |
| U       | IX.  | Der Socinianismus                                              | 198   |
| Anhang: |      |                                                                |       |
|         | I.   | Auszug aus Krowickis "größere Apologie"                        | 222   |
|         | II.  | Antwortschreiben des Fürsten Rikolaus Radziwill, Wojewoben     |       |
|         |      | von Wilna, auf die Zuschrift des päpstlichen Legaten A. Lippo- |       |
|         |      | manni vom März 1556                                            | 246   |



1085336

## Quellen

### zu der vorliegenden Umarbeitung.

Dr. Richard Roepell, Geschichte Polens. Theil I. Hamburg 1840. Fortgesett von Dr. Jacob Caro. II. Theil. Gotha 1863.

Jedrzej Moraczewski, Dzieje Rrzeczypospolitej Polskiej (Geschichte Bolens). 2. Aufl. Bosen 1862 ff. 9 Bde.

Dr. Wincenth Zakrzewski, Powstanie i wzrost reformacyi w Polsce (Ursprung und Wachsthum der Reformation in Polen) 1520—72. Lipsk 1870.

Michał Wisniewski, Historya Literatury Polskiej (Geschichte ber polnischen Literatur). Krakau 1840—57. 10 Bbe.

**Backaw Alexander Maciejowski**, Piśmiennictwo Polskie od czasów najdawniejszych etc. (Polnisches Schriftenthum seit den ältesten Zeiten 2c.). Warszawa 1853. 3 Bbe.

Friedr. Samuel Bod, Historia Antitrinatoriorum. Regiomonti et Lipsiae 1774. Bb. 1 unb 2.

Arnjitof Sandiuji, Bibliotheca Anti-Trinitariorum etc. Freiftadt 1684.

Cafimirus Araficti, de societatis Jesu in Polonia primordiis.

Berlin 1860.

Hermann Dalton, Johannes a Lasco. Gotha 1881.

Stan. Aug. Lachowicz, Listy Zygmunta Augusta do książęcia Mik. Radziwilłego (Briefe Siegmund Augusts an den Fürsten Rit. Radziwill). Wilna 1842.

Anton Eichhorn, Der Ermländische Bischof und Cardinal Stanislaus Hosius. Mainz 1859. 2 Bbe.

2. Rubala, Stanisław Orzechowski etc. Lwów 1870.

Wernide, Geschichte Thorns. Thorn. 1839-42. 2 Bbe.

28. A. Maciejowsti, Historya prawodawstw Słowiańskich (Geschichte ber slavischen Gesetzebung). Warszawa 1856—65. 6 Bbe.

Die erste Ausgabe erschien 1871. Hauptquellen berselben waren: Lutaszewicz, Dzieje kościołów wyznania helweckiego w Litwie. Pozn. 1842/43; — w dawnéj małéj Polsce. Pozn. 1853; O kościołach braci czeskich etc. Pozn. 1835; Wiadomość historyczna o Dyssydentach w mieście Poznaniu etc. Pozn. 1832. Lubieniecius, historia reformationis Polonicae. Freistabt 1585. B. Krasinsti, historical skelch of the rise, progress and decline of the reformation in Poland. Two vol. 1838/40.

Tr. Rigger Ropell, Original Police, Link Courtmen 1840.

## Erftes Capitel.

Reformatorische Bestrebungen in Polen vor der Resormation in Deutschland. Der Hussitismus in Polen.

Die Kirche Polens, obgleich fie nie aus fich felbst einen Reformator hervorgebracht hat, wie wir deren in fast allen Staaten bes driftlichen Europas zu verschiedenen Zeiten auftreten sehen, war doch stets für die von andern Ländern her herüberdringenden Ideen einer Läuterung und Reinigung der Kirche in hohem Grade empfänglich und ftand jedem Wehen des reformatorischen Geistes, von welcher Seite dasselbe auch kommen mochte, offen: ein deutlicher Beweis, daß auch in ihr jene heiligen Geiftesfrafte im Dunkeln und Ber= borgenen wirksam waren, welche anderwärts in besonderen Versönlichkeiten ihren lebendigen Ausdruck fanden und fich zum zündenden Worte geftalteten. Go brangen benn, um von früheren vereinzelten und vorübergehenden Regungen jenes Geistes zu schweigen, unter der Regierung Wadystaw II. Jagiełło (1386—1434) auch die reformatorischen Ideen des Johann Hus und seines gleichgefinnten Freundes Bieronnmus von Prag schon sehr früh, noch bei den Lebzeiten beider Männer, aus dem benachbarten und stammverwandten Böhmen auf verschiedenen Wegen und unter mancherlei Formen in Bolen und Litthauen ein und gewannen hier bald theils entschiedene Unhänger, theils Freunde und Gönner in allen Schichten ber Bevölkerung. Das gemeine Bolk hörte mit Interesse und Bei= fall die ausführlicheren Berichte herüberkommender Sandwerker und Kaufleute von dem fühnen Kämpfer gegen die Migbräuche

des römischen Stuhls, von bessen gewaltiger Rede bereits vorher ein dumpfes Brausen in seine Wohnungen und Köpfe gedrungen war; unter ber niederen Geistlichkeit gingen ber= stohlen seine Schriften von Hand zu Hand; die adelige Jugend wurde durch den Besuch der 1348 gegründeten Brager Universität, zu der sie sich in jener Zeit mit besonderem Gifer brängte, noch genguer mit den Lehrsätzen des böhmischen Reformators befannt. Selbst die höhere Geistlichkeit, so energisch sie sich gegen Hus' Anhänger wandte, nahm ihn selbst gegen die böhmische Geistlichkeit und geine Richter in Constanz in Schut. Noch 1432 ward er von dem Erzbischof von Gnesen und den polnischen Bischöfen, von denen sich nur der Rrafauer Bischof Zbigniew ausschloß, für frei von dem Matel ber Reterei erklärt\*). Auch die politischen Verhältnisse jener Beit wirkten dazu, die huffitischen Grundfate besonders unter Dem litthaufichen Abel zu verbreiten. 1424 gog Pring Siegmund Kornbut, Reffe des Regenten von Litthauen, Witold, ber als erklärter Anhänger Hus' bereits das Abendmahl unter beiberlei Geftalt feierte, unter Zustimmung seines Dheims, mit einem Heere, welches er aus der litthauischen und polnischen Jugend gesammelt, den Jussiten zu Bulfe. Der Papst, Raiser Sigismund und alle Ratholiken Böhmens riefen, gang Polen, obichon es sich anders stelle, sei der hussitischen Reperei geneigt. Jagiello verwahrte sich zwar gegen diesen Vorwurf, versicherte, Kornbut habe eigenmächtig gehandelt, dem von ihm gegen die huffitisch gesinnten Volen erlassenen Gesetze zum Trot, und fandte sogar, um seine guten Gefinnungen zu bethätigen, als= bald ein Beer unter Peter Mieswiecki dem Raifer zu Gulfe. Gleichwohl gelang es ihm nicht, den Berdacht, den man gegen ihn in Deutschland hegte, zu zerstreuen. Als sich Mieswiecki Olmüt näherte, vertrat ihm der öfterreichische Bring Albert. Sigismunds Schwiegersohn, mit einem beträchtlichen Beere den Weg und gab zu verstehen, daß der Raiser den Polen durchaus nicht traue und beforge, das Heer, welches der

<sup>\*)</sup> Maciejowsti, Prawod. I. 77.

polnische General führe, sei eher ein Hülfsheer für Korybut. Mieswiecki kehrte denn auch, nach kurzem Verweisen am Orte, wieder nach Bolen zurück.\*)

Auch die von Jagielto gemäß dem Wunsche seiner verstorbenen Gemahlin Jadwiga 1400 neu gegründete Universität Arakau,\*\*) mit deren Einrichtung der König 1410 den Hieronimus von Prag betraute, half zur Ausbreitung der Lehre des Huß; sie hatte bereits im Ansang eine hussitische Färbung und von ihr verbreitete sich der Hussitismus weiter in Kleinpolen und über dessen Grenzen hinaus.

Es war natürlich, daß die fremde Saat, die überall auf dem Acker der Kirche Polens emporsproß, von den Bächtern nicht unbemerkt blieb; dieselben machten fich als= bald mit Eifer ans Werk, das Untraut auszuraufen. Die Bischöfe, noch durch ein besonderes Breve des Papstes Martin V. ermahnt, dem Suffitismus in ihren Diöcesen entgegenzutreten, hielten mehrere Synoben, jo 1420 in Wielun, 1423 in Lentschitza, um sich über die geeignetsten Mittel, dem Umfichgreifen der Reterei zu steuern, zu verständigen; es wurden Inquisitionsrichter in verschiedenen Theilen des Landes bestellt, welche die Stadtobrigkeiten aufforderten, alle der böhmischen Reterei verdächtigen Bersonen vor ihr Tribunal zu fordern, und felber feine Mühe scheuten, die Abtrünnigen aufzustöbern, Auch der König erließ, gemäß dem Reichstagsbeschlusse von Wielun 1424 ein Soikt des Inhalts, daß Jeder, der sich des Bekenntnisses oder der Unterstützung der huffitischen Lehre verdächtig mache, durch ben Staroften, Wojt ober andern zuständigen Beamten gefangen genommen und, wenn überführt, wie wegen eines Majestätsverbrechens, also mit dem Tode bestraft werden folle. Jeder, der aus Böhmen nach Polen komme, folle vor bas Tribunal eines vom apostolischen Stuhle einzig hierfür

<sup>\*)</sup> Moraczewski II. 149.

<sup>\*\*)</sup> sie war von Kasimir dem Großen 1364 gegründet, versiel aber später ganz.

ernannten Inquisitors gebracht werden. Wer vor Himmelsfahrt nicht aus Böhmen zurücksehre, solle als Ketzer Abel und Vermögen verlieren; unter gleich schweren Strasen verbot man die Aussuhr von Waffen, Blei und Lebensmitteln nach Böhmen.\*)

Alle diese Maßnahmen indeß, welche ein deutliches Zeugniß für das gefährliche Umsichgreisen des Hussitismus ablegen, blieben so gut wie erfolglos. Die richterlichen Behörden entsprachen den Erwartungen der Inquisitionstibunale in feiner Weise und weder der Abel, noch der König selbst zeigten sich geneigt das erwähnte Edikt zur Aussührung zu bringen, ja, wie wir gesehen, ging trot des Ediktes ein Theil der polnischen Jugend unter Korybut nach Böhmen, den Hussitten bewaffnete Hüsse zu bringen.

Diese auffallende Steifheit und Ungelenkiakeit des weltlichen Arms, die all dem wiederholten Ziehen und Zerren ber Geiftlichkeit Trot bot und länger, als ein Jahrhundert hindurch anhielt, hatte ihren Grund nur zum Theil in der religiösen Lauheit und Gleichgültigkeit der Behörden oder einem besonderen Interesse an den hussitischen Lehrsätzen, fo weit verbreitet dasselbe auch unter den obrigkeitlichen Bersonen war, sie ist vorzugsweise auf Rechnung der schon von früherher datirenden Spannung zwischen der geistlichen und weltlichen Macht zu schreiben. Der polnische Abel besaß schon in jener Zeit eine Machtstellung, wie wir sie bei dem Abel keines andern Landes wiederfinden. Dieselbe resultirte aus seiner besonderen Organisation, welche nicht wie im Westen, auf der aus dem Feudalismus stammenden Ueber= und Unterordnung berubte. sondern auf dem Principe der Brüderlichkeit. Alle, welche daffelbe Wappen (herb) und benfelben Ramen zu tragen berechtigt waren, gehörten zu einer Brüderschaft mit gleichen Rechten: das verbindende Glied war die Verwandtschaft, die mit außerordentlicher Stärke von jedem Gingelnen gefühlt wurde. Name und Wappen knüpften sich zunächst an ben

<sup>\*)</sup> Moraczewski II. 149.

Grundbesit, um den Besitzadel her aber schaarte sich die zahllose Betterschaft, die nichts hatte als den Ramen und das Wappen, mit diesem aber auch das Recht ein Schwert zu tragen, jo daß den grundbesitzenden Geschlechtsvertreter zu allen Zeiten eine disponible Heeresmacht umgab.\*) Durch bas Institut bes Reichstaas (Seim) hatte ber Abel einen wesentlichen Antheil an der Gesetzgebung und Regierung des Landes, da ohne seine Zuziehung und Zustimmung kein wichtigeres Gesetz erlassen, keine Abgaben aufgelegt, kein all= gemeines Aufgebot ausgeschrieben werden durfte; außerdem besaß er noch andere Gerechtsame, welche die königliche, wie auch die geistliche Gewalt einschränkten. Der durch diese Stellung erzeugte Standesftolz verband fich mit dem Grund= fate der Gleichheit und Brüderlichkeit aller Edlen zu einer völlig undurchdringlichen Masse. Sier trafen also die Macht= ansprüche ber römisch-fatholischen Geistlichfeit wie die Sense auf den Stein. Den harschen Klang, den dies Zusammen= treffen hervorrief, werden wir auch weiterhin noch öfter zu hören bekommen. Der Hauptgrund des Zwiespaltes lag indeß noch tiefer. Der Abel hatte das mehr oder weniger klare Bewuftsein, daß er es nicht mit einzelnen Bersonen, sondern mit einem Syfteme zu thun habe, daß das Rad jener un= geheuren Maschine der römischen Hierarchie, welches sich in Polen umdrehte, über furz oder lang die Institutionen bes Landes, den ganzen Organismus des Staates gerftoren mußte: darum griff er denn auch so oft es sich thun ließ, in das Getriebe ein, besonders wo durch daffelbe seine "goldene Freiheit" gefährdet wurde. So begann ichon um diese Zeit jener Rampf um die Herrschaft zwischen Abel und Geistlichkeit, welcher sich bis in den Anfang des siebzehnten Jahrhunderts hinzog und erst mit bem entscheibenden Siege ber Jesuiten endete. Nicht selten vertrieben die weltlichen Herren die Bischöfe, so daß diese nicht hatten, wo sie ihr Saupt hinlegten, ein andermal verboten fie ihren Unterthanen, den Brieftern

<sup>\*)</sup> Roepell II. 416. 17.

irgendwelche Bedürfnisse zu verkausen; auch das Heer ward oft in geistliche Güter einquartirt. Die Gerichtsboten, welche eine Vorladung oder einen Bannfluch des geistlichen Gerichts überbrachten, wollte die Szlachta schon jetzt nicht annehmen.\*)

So geschah es, daß der Huffitismus unter dem Abel, und selbst unter den Senatoren und am Hofe mehr und mehr Anhänger gewann, welche nur auf eine Gelegenheit warteten, mit den böhmischen Suffiten in nähere Berbindung zu treten. Solche Gelegenheit bot fich 1431, als eine Gesandtschaft der huffitischen Partei der Taboriten und Horebiten mit Giegmund Korybut nach Polen kam, um die Regierung des Landes für ihre Sache zu gewinnen. Die polnischen Herren, welche bei bem Throne das Regiment führten, machten fich jett in geschickter Weise die von Kaiser und Papst einst dem Jagiello ertheilte Erlaubniß, mit den Huffiten im Interesse der römischen Kirche und der Kaisergewalt in Böhmen zu unter= handeln, zu Rute und bestimmten den Rönig, die Gefandt= schaft anzunehmen und die Theologen derselben zu einer öffentlichen Disputation mit den Doctoren der Krafauer Universität — unter Zusicherung freien Geleites — aufzufordern, scheinbar im Interesse bes Papstes, um die Reter ihres Frethums öffentlich zu überführen, in Wahrheit aber. um der Gesandtschaft die Thore Krakaus zu öffnen und mit Derfelben freundschaftliche Verträge einzugehen. Gie hätten ihren Zweck wohl auch erreicht, wäre nicht der Bischof von Rrafau, Zbigniem Dlesnicki gewesen, ein Mann, der auch den Söchstgestellten Furcht einzuflößen verstand, weil er felbft weder Furcht noch Rücksichtnahme fannte. Zbigniew erfannte wohl, daß die genannte papftliche Erlaubniß zum politischen Vortheil Polens gemigbraucht werden follte; er protestirte beshalb gegen die Zulaffung der Gefandtschaft unter der Begründung, daß das Glück der Ration nur in der Treue gegen die Kirche liege und daß das Intereffe der Kirche bent der Ration vorgehe. Als man ohne Rücksicht auf feinen

<sup>\*)</sup> Wiszniewski V. 79, 80.

Protest die Suffiten, die sich in Korczyn aufhielten, nach Krafau kommen ließ und den Tag der Disputation festsetzte, legte er als Ortsbischof den Kirchenbann auf die Stadt und reiste selbst zur Firmelung nach Mogika. Am Montag vor dem weißen Sonntag 1431 fand benn auch die Disputation in Krakau ftatt. In einem maffiven Badehause — benn ein anderes Gebäude war den Gebannten schwer zu bewilligen - erschienen die Doctoren der Rrakauer Universität, im göttlichen und menschlichen Recht erfahren, mit ihnen eine ansehnliche Schaar gelehrter Suffiten unter Anführung bes Brofop Soln, Beter Biedrzysto und Wilhelm Roftfa; eine stattliche Menge polnischer Edelleute bildete mit den böhmischen Laien die Zuhörerschaft; der König mit allen Infignien seiner Würde angethan, nahm auf dem Thronsessel Plat, um als Richter das lette Wort zu sprechen. Die Disputation geschah in polnischer Sprache, da der König kein Latein ver= ftand, mahrte brei Tage im feurigen Sin- und Widerreden und endete, wie alle solche Disputationen damit, daß jeder Theil bei bem Seinen verharrte. Rach bem Schlusse bes Wortkampfes entschied ber König als Kampfrichter, daß die Buffiten fich augenscheinlich burch Worte ber heiligen Schrift nicht übersühren ließen; sie müßten doch auch deutlich eingesehen haben, daß sie, sobald fie den heiligen Glauben verließen, alsbald in ein schädliches Parteiwesen verfielen und Kampf und Blutvergießen heraufbeschwörten; die Brager Universität habe sich völlig aufgelöft, die angesehensten Berren und Ritter seien umgekommen, der gefunde Verstand habe gu regieren aufgehört und bäurischer Muthwillen die Oberhand gewonnen; er selbst wisse aus Erfahrung, welches Glück der fatholische Glaube bringe und rathe beshalb den Böhmen, sich mit dem papftlichen Stuhle auszusöhnen; fein Rath fei um fo treugemeinter, als die Böhmen ihm, wie seinem Bolte, wegen ber Nachbarschaft und Stammesverwandtschaft näher ftänden, als irgend eine andere Nation. Die Huffiten erwiderten hierauf, daß fie ihre Ueberzeugung allein aus der Schrift schöpften und fich nur ergeben wollten, wenn fie auf einem allgemeinen chriftlichen Concil widerlegt würden. Unterdeß nahte Oftern; Zbigniew wollte weder zurückfehren, noch den Bann aufheben; alle Kirchen in Krakau wären deshalb zur Ofterzeit geschlossen geblieben. Um dies zu vershüten, veranlaßte der König die böhmische Gesandtschaft, sich nach der Vorstadt Kazimierz zu begeben, worauf der Bann aufgehoben wurde; doch blieben die Thore Krakaus in den Stunden des Gottesdienstes geschlossen und fleißig verwahrt, damit sich fein Hussit einschleiche.

Bu einem Bunde der Taboriten mit ben Bolen fam es unter diesen Umftanden nicht, doch ließen sich andere Huffiten hierdurch nicht abschrecken. Nach den Taboriten erschien binnen Kurzem bei dem Könige, als sich derselbe in Fabianice aufhielt, eine Gesandtschaft der Utraguisten, welche anfingen unter ben Suffiten die Obermacht zu gewinnen und boten ihre Dienste gegen die Kreuzritter an, welche ben Traftat mit Polen gebrochen; dafür folle der Könia sich Rorybut geneigt zeigen und die bohmische Sache auf dem Bafeler Concil, das fo eben begann, unterstützen. Unter den Herren war ein großer Theil für ein Bundniß mit den Böhmen. Der Kanzler, Jan Szafraniec, Bischof von Rujawien und der Unterkanzler, Władysław aus Oporowo, Brobst bei Krakau, welche durch ihr Doppelamt einen Ginfluß auf die Regierung des Landes, wie auf die firchlichen Angelegen= heiten, ausübten, fuchten einen Mittelweg einzuschlagen; fie erklärten fich für einen rein politischen Bund mit ben Böhmen, mahrend fie felbst ber Rirche in allen Stücken treu bleiben wollten; ihnen gesellten fich Stanislans Ciolek und Jan, Bischöfe von Posen und Culm; ber Brimas Wojciech Jaftrzebiec ftimmte ebenfalls zu und hielt mit den genannten geiftlichen Berren einen Rath, in Folge beffen er einen Hirtenbrief an die Bewohner der seiner Metropole unter= stehenden Diöcesen ausgehen ließ, in welchem er Jedermann ermahnte, gegen die bohmischen Gesandten feine Feindseligfeiten zu unternehmen. Der König, welcher die Einmischung des Krafauer Bischofs scheute, rieth den Böhmen, bei der Rückfehr

in ihr Land die Krakauer Diöcese zu meiden, aber die dem Hussilitismus geneigten Edlen Jan Maczyk aus Dabrowa und Peter Korchog führten die Gesandten, um die Sache zur Entscheidung zu bringen, absichtlich nach Krakau.

Zbigniew war nicht anwesend, allein ber von ihm instruirte Stellvertreter berief alsbald die Krakauer Beiftlichkeit und theilte ihr den Befehl Zbigniews mit, felbst den Erzbischof nicht zu hören, wenn berselbe fich im Interesse ber Suffiten äußern würde und bas Berweilen der Reger in der Stadt nicht zu dulben; die Geiftlichen stimmten dem zu und alle Rirchen Rrafaus wurden geschloffen. Alle Gegenvorstellungen jener beiden Edlen, welche fich auch auf den Befehl des Metropoliten beriefen, fruchteten nichts und die böhmische Gesandtschaft mußte um ihrer Sicherheit willen die Stadt und beren Gebiet alsbald verlaffen. Dies war eine große Beschämung angesichts ber böhmischen Ration, sowohl für ben König, wie für die Herren, welche die Regierung aus= übten. Jagielto machte auch aus seinem Unwillen über die Opposition des Krafauer Bischofs kein Sehl. Als Zbigniew 1432 nach Wislica kam, reichte ihm der König beim Gin= tritt in die Rammer nicht die Sand und erklärte ihm, bag er sein Verhalten bei den Unterhandlungen mit den Böhmen für dasjenige eines Aufrührers ausehe. Zbigniew antwortete, er habe nur auf Dant gehofft dafür, daß er den Kreuzrittern den Vorwurf der offenen Begünstigung der Reterei, welchen fie den Bolen vor allen chriftlichen Nationen hätten machen fönnen, durch sein Verhalten abgeschnitten habe. Auch sonst ließ sich Zbigniem in seinem Gifer gegen die Reter weder durch die Worte, noch durch die Anwesenheit des Königs behindern. Alls er einmal einen huffitischen Gelehrten bei bem Könige traf, pactte er ben Eindringling an die Bruft, warf ihn zur Thur hinaus und fündigte ihm, er werde ihn, wenn er die Diöcese nicht sofort verlasse, fraft seiner bischöf= lichen Macht aburtheilen und als Reger zum Scheiterhaufen verdammen. Auf dem Reichstage zu Korczyn 1434 warf Zbigniew dem Könige ohne Umschweife vor, daß er durch

nächtliche Trinfgelage seine großen Tugenden verdunkle: burch Gütereinziehen, Standquartiere und Kontributionen habe er die Klöster vernichtet, so daß nur noch die Hälfte der Ordensbrüder vorhanden fei; Hof= und Kriegsleute erpreften Lebensmittel, nicht nach dem Bedarf, sondern so viel nur Die Wagen tragen könnten; in Saufen drängten fich die Leute hinter dem königlichen Zuge und riefen um Gerechtig= feit, aber es fame niemals zur Eröffnung einer Gerichtsner= handlung. Nachdem er, Zbigniew, durch göttliche Kügung Die Bischofswürde erlangt und aus einem Diener ein Bater des Königs geworden, muffe er fagen, was ihm am Bergen liege, was, obschon dem Könige nicht lieb, doch zu seinem eigenen und des Landes Nuten gereiche. Wenn der Könia fich nicht beffere, so möge er des Bannes und der apostoli= schen Züchtigung gewiß sein. Jagielto, der damals schon sechsundachtzig Jahre zählte, antwortete mit zitternder Stimme, der Krakauer Bischof jei allzu keck; wäre auch Grund zu Vorwürfen, fo stehe es doch nur dem Erzbischof von Gnesen. als dem Saupte der Geistlichkeit, zu, folche gegen ihn zu erheben. Der Kanzler Jan Szafraniec, welcher dem Papfte und der Geistlichkeit kein Eingreifen in die weltlichen Ange= legenheiten Polens gestattete, lebte damals nicht mehr; so beherrschte Zbigniew und seine Partei die Rathsversammlung. Die Antwort des Königs machte benn auch keinen Gindruck und fand nirgends, wie er erwartet, Zustimmung, im Gegen= theil, fast alle Rathsherren erhoben sich und erklärten, daß fie die Ansichten des Bischofs theilen. Der König brach in Thränen aus und verließ mit bitterem Weinen das Raths= zimmer; dies rührte aber niemand und der Erzbischof Woi= ciech Jastrzebsti lobte sogar noch Zbigniew, wegen seiner jo vortrefflichen Nachahmung des heiligen Stanislaus.\*)

Jagiełłoś Sohn, Władysław III. (1434—44) war erst zehn Jahr alt, als der Bater starb, tropdem septe es Zbigniew gegenüber der hussitischen Partei durch, daß er zum Könige

111

<sup>\*)</sup> Moracz. II. 189 ff.

gefrönt wurde und nahm dann felbst die Zügel in die Sand, jo daß er und die ihm ergebene Geiftlichkeit die eingentlichen Berren bes Landes wurden. Während biefer Regentschaft erhoben fich im gangen Lande laute Rlagen, daß die Geift= lichen bei Ginziehung ber Zehnten fich schändliche Bedrückung erlaubten und ben Kirchenbann nur um des Gelberwerbes willen anwendeten. Diese Rlagen machten sich die polnischen Huffiten zu nute und verbanden fich mit andern gleichgefinnten Herren gegen das Regiment der Bischöfe, während diese wieder, und vor allem Zbigniem, die engste Berbindung mit Raifer Sigismund, als bem natürlichen und mächtigften Feinde des Suffitismus, suchten, ohne zu bedenken, daß der Raiser der beständige Feind Bolens und Litthauens war und ein Gönner der den Bolen feindlichen Kreugritter. Auf einer Rusammenkunft in Sieradz 1435 kam es benn auch zum Streite zwischen den Berren und den Bischöfen wegen der Ungehörigkeiten, welche bei Erhebung des Zehnten vorkamen; man einigte fich ichließlich dahin, daß ber nächste Reichstag in Petrifau in Diefer Sache entscheiden folle, es blieb aber auch auf diesem Alles beim Alten.\*)

In dieser Zeit traten einige der ersten und angesehensten polnischen Adelssamilien offen und ungescheut mit ihren husstischen Ansichten hervor, mit denen sie indeß immer noch auf dem Boden der katholischen Kirche zu verbleiben glaubten. 1438 siel Spytko von Melsztyn, ein eistiger Anhänger der husstischen Lehre, der in allen Kirchen auf seinen Gütern den Gottesdienst in husstischer Weise halten ließ, in die Güter des Kraskauer Bischofs ein und schaltete darin, wie ein fremder Eroberer. Auf Veranlassung Zbigniews versammelte sich der Adel in der Reustadt Korczyn und verfaßte einen Consöderationsakt, worin er gegen jeden, der Aufruhr erhebe, den Landgerichten nicht gehorche und von der Kirche absiele, die Aechtung aussprach; zugleich erging an Spytko die Aufsorderung, sich zu stellen, widrigenfalls er für einen Feind des Landes würde

<sup>\*)</sup> Moracz. II. 228.

erklärt werden. Spitto kam denn auch nach Krakau und machte mit Zbigniew unter Vermittelung seiner Freunde Frieden, indem er Schadenersatz versprach. Er bachte aber fo wenig daran, fein Bersprechen zu halten, daß er vielmehr gegenüber dem Ibigniem ergebenen Abel mit seinen Anhängern eine Gegenconföderation bildete. In dem niedergeschriehenen Afte wurde gesagt, daß der junge König mit Verletung seiner Maiestätsrechte in Die Sande einer herrschsüchtigen Partei gefallen sei; aufrichtige Bürger hätten barum beschloffen, bem Szepter die gebührende Macht wiederzuverschaffen und dem Könige aus ihrer Mitte geeignete Rathgeber zur Seite zu geben; alle Gesetze und Urtheilssprüche follten bei Strafe ber Confiscation und des Lebens geachtet werden. Sportfo sammelte seine Verwandten und Freunde, warb ausländische Reiter an, bildete aus feinen Bauern das Fugvolf und marschirte mit dem so gebildeten Heere von seinem Erbaute Biasto auf Korczun, wo er den Gegner zu überraschen gedachte. Er traf aber weder den Bischof, noch dessen Um= gebung, welche noch rechtzeitig gewarnt worden waren und fich geflüchtet hatten. Er schlug nun einen Tabor (per= schanztes Lager) bei Korczbn auf und bereitete sich zum Rampfe mit der bischöflichen Partei vor. Aus dieser Stellung durch den Angriff der Conföderirten zurückgedrängt, zog er sich auf das Dorf Grotniki am Flusse Nida zurück. wo er fich aufs neue mit Wagen und Gräben verschanzte. fam es zu einer entscheidenden Schlacht. Die Anführer ber Conföderirten Hincza von Rogowo und Dobiestaw von Szczefocin drangen mit dem Fugwolf in den Tabor ein und brachten bem Seere Spyttos eine völlige Riederlage bei. Was nicht auf dem Plate blieb, suchte sich über die Nida zu retten, wobei der größte Theil das Leben in den Wellen des Fluffes verlor. Spytko felbst, der fich dem Feinde muthig entgegenwarf, fiel, von den Pfeilen und Lanzen der Gegner töbtlich getroffen, bom Pferde und blieb in ben Man lud den Sterbenden nach Vor= Händen der Sieger. schrift des Gesetzes durch dreimaliges Berühren vor den aus

쎎

100

ben anwesenden Herren gebildeten Gerichtshof, welcher ihn für einen Hochverräther erklärte, ihm als einem solchen das Recht der christlichen Bestattung absprach und ihn, der Kleider beraubt, auf dem Schlachtfelde liegen ließ. Erst nach drei Tagen gelang es seiner Gattin, ihn vom Könige loszubitten, worauf sie ihn in der Kirche zu Piaskow bestatten ließ. \*)

Mehr Glück als Sportto hatte ein anderer huffitischer Ebelmann, Abraham Abasti, Richter von Pofen, ber es durchzuseten wußte, daß sieben aus Böhmen vertriebene huffitische Geiftliche, benen er auf seinem Gute Bbafann (Bentschen) einen Zufluchtsort gewährt hatte. Sus' Lehre öffentlich in Voien und der Umgegend verkündigen konnten, ohne daß jemand magte, ihnen zu wehren. Als dann ber Bischof von Bosen, Stanislaus Ciolet, jene huffitischen Geist= lichen por fein Tribunal forderte, erschien 3basti mit ihnen zu dem angegebenen Termin vor dem geiftlichen Gerichtshofe. zugleich aber mit einem fo zahlreichen Gefolge von Bewaff= neten, daß Ciolet von jedem Berhore abstand, ja, fich gefallen laffen mußte, daß Abasti gegen ihn und die anwesenden Geistlichen Anklage erhob und ihnen sogar mit dem Tode drohte. Der Bischof that nunmehr 3basti in ben Bann, floh aber zugleich von Posen nach Krafau, um fich vor einem zweiten Zusammentreffen mit dem Gebannten zu sichern. Erst Dem Andreas Buinsti, feinem Nackfolger im pofener Bisthum, gelang es, wenngleich nur auf eine höchst gewaltsame Weise, ber Ausbreitung bes Suffitismus in feinem Sprengel ein Ende zu bereiten. Er sammelte 1439 eine Schaar von neun= hundert Reitern und belagerte mit denselben Zbajann fo nachbrücklich, daß Zbaski nach kurzem Widerstande sich gezwungen fah, ihm fünf feiner Schütlinge - zwei retteten fich durch die Flucht — auszuliefern. Mit diefer Beute fehrte benn ber helbenmüthige Bischof im Triumph nach Bofen zuruck und faumte nicht lange, ben Bewohnern ber Stadt das erbauliche Schauspiel zu bereiten, die Afche von

<sup>\*)</sup> Moracz. II. 244.

fünf Regern in alle Winde zerstreuen zu sehen. Zbaski ftarb bald nachher aus Rummer.\*)

Ein anderer Gegner erstand dem frakauer Bischof in einem Gelehrten der frafauer Universität, Andreas von Dobezon, mit dem Beinamen Galfa. Derfelbe murde 1422 311 Krakau zum Baccalaureus der Künste promovirt, erlangte 1425 den Magisterarad und war 1436 und 1441 Defan Er studirte fleifig Wikleffs der philosophischen Fakultät. Schriften, welche ihn zu einem begeisterten Unbanger des englischen Reformators machten: namentlich erschienen ihm bessen Traftate de universalibus und de ideis der Inbegriff aller Wahrheit zu sein, die kein Gelehrter miderlegen fonne. Lange Zeit hielt er mit seinen von der Rirchenlehre abweichenden Meinungen zurück, doch konnte er dieselben auf die Dauer nicht bergen, worauf Zbigniew ihn auf ein halbes Sahr in das Kloster Mogila zur Bonitenz schickte. Als man bann während seiner Abwesenheit Haussuchung bei ihm hielt, tam seine Regerei offen an den Tag. Zbigniem schickte jest feine Schergen nach Mogita, um Gatta als Gefangenen zurückzubringen, allein dieser war bereits entwichen und hatte fich zu dem als Regerbeschützer verrufenen Bergog Bolto von Oppeln und Glogau begeben. Gin Schreiben Zbigniems an den Bischof und das Domkapitel zu Breslau, worin er ersucht, den Galfa zur Untersuchung zu ziehen und zu be= ftrajen, ober ihm gurudguschicken, hatte ebenfalls feinen Gr= folg. Aus feiner ficheren Bufluchtsftätte richtete bann Galfa verschiedene Schreiben nach Polen, worin er den Vorwurf ber Reterei zurudweift. Go mandte er fich zunächst schut= fuchend an den König mit der Bitte, ihm freies Geleit gu gewähren, damit er vor dem Könige und den Baronen feine Cache gegen den Bischof und die Doctoren vertheidigen könne: "benn das ift, schreibt er, nach der heiligen Schrift des Königs Recht, die Bischöfe und alle Priester seines Reiches zu richten, wie ich, so Gott will, beweisen würde." Dies

100

100

<sup>\*)</sup> Bielsfi kronika polska, I. Ausg. 358.

Schreiben blieb, wie es scheint, unbeantwortet. Auf einen Drobbrief des Bischofs erwidert er u. A.: "ia, ich bin ein Sünder und bei Guch ja schon gang und gar verdammt, aber doch hoffe ich felig zu werden; freilich nicht durch Gure Indulgenzen, Die Ihr Guch beim Bapfte fauft, auch nicht durch das Jubeliahr, sondern allein durch die Gnade uniers Berrn Jein Chrifti, ber für uns Gott ben Bater anruft." In einem andern Schreiben an Die Universität Rrafau fagt er u. A.: "In Bezug auf bas Saframent bes Altars hatte Bavit Junocens aegen Wifleff feine Beweisgrunde und auf Die Bibel fich ftütende Araumente und erfette den Mangel durch den Bomp und die Theaterscenen, mit denen den Un= gehilbeten gegen Wifleff Sand in die Augen gestreut murde, aber wir lesen nicht, daß die Apostel die Kniee por dem Saframent gebeugt haben und dies geschah auch nicht in den Anfängen der Kirche. Ich rathe Euch, verachtet den Wifleff nicht und vertilgt seine Bücher nicht, es wurde Euch nichts nüten: feine Lehren fteben auch im Thomas Waldus und übrigens giebt es in Polen Abschriften genng. Sind Die Bücher Menschenweisheit, so werden fie zu Grunde gehen, find fie von Gott eingegeben, jo fonnen fie nicht aus der Welt geschafft werben." Die weiteren Schickjale Galtas find unbefannt: wahrscheinlich lebte er unter bem Schut ber ichlefischen Fürften ftill und unbeläftigt fort bis an fein Ende.\*)

Das tragische Ende des jungen Polentönigs, welches durch den Abgeordneten des Papstes verschuldet wurde, irug nicht wenig dazu bei, den Hussitismus, wie überhaupt die Opposition gegen die katholische Geistlichkeit, zu stärken. Władysław III. hatte mit den Türken, gegen welche er zu Felde gezogen, Frieden geschlossen und war im Begriffe zurückzukehren, als ihn der Großpönitentiarius Kardinal Julian de Caesarinis zum Bruche des Traktats aufporderte. "Die Türken, so argumentirte er in dem dieserhalb gehaltenen Kathe, führten nicht mit Władysław und Ungarn

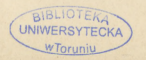
Caro 405 ff.

Rrieg, sondern mit der gangen Christenheit, es fonnte also auch nur durch die gesammte Christenheit Frieden geschloffen werben, und nicht durch einen Theil derfelben, somit sei auch der Traktat ungültig, oder vielmehr existire nicht. türkische Bevollmächtigte war weder ein Chrift, noch ein Beibe, sondern ein Renegat, d. h. ein Mann ohne Treu und Glauben, deshalb find auch alle mit ihm eingegangenen Verträge null und nichtig. Es wäre doch wunderbar, wenn eine religibje Sandlung, wie ber Gid ift, jum Schaben und Berderben der Religion felbst follte angewandt werden. Sabe man fich ben Turfen gum Frieden verpflichtet, fo habe man fich vorher der Christenheit zum Kriege gegen die Türken per= pflichtet, bis zu deren völligen Bertreibung. Frieden und Freundschaft mit den Türken halten heiße von den Chriften abfallen. Go fprächen die religiösen Grundfate für einen Rrieg; dazu biete fich auch gerade jest die gunftigfte Be= legenheit: die Dardanellen seien mit einer mächtigen Flotte besett, der Raiser stehe in Bereitschaft, der Keind gittere por Entsetzen. Wenn noch Bedenken wegen bes Gides blieben. jo habe ja die oberfte Kirchengewalt das Recht, vom Gide gu entbinden und nie fei die Ausübung diefes Rechtes nöthiger gewesen als in dem gegenwärtigen Falle; im Namen bes Bapftes erfläre er benn alle ben Türken geleifteten Gibe für aufgehoben und nicht geschehen und ertheile polle Absolution." Gang Bolen ward über diesen geplanten Gid= bruch mit Traner erfüllt, die polnischen Adligen schickten unverzüglich eine Botschaft an ben König mit ber Bitte, nach Bolen zurückzukehren, aber auch diese vermochte nicht, bas feindliche Vorrücken Waadystaws aufzuhalten. Um zehnten Rovember 1444 fam es bei Warna gur entscheidenden Schlacht, welche mit dem völligen Siege der Türken endete. Władysław felbst fiel in der Schlacht. Die Türken schlugen ihm den Ropf ab und nahmen benfelben nach Constantinopel mit, wo er als Trophäe umhergetragen wurde. Der Rath= geber des Königs, Kardinal Julian, entfam glücklich vom Schlachtfelbe, ward aber beim Ueberseten über die Donau

von dem nach seinem Gelde lüsternen Schiffer erschlagen und ins Wasser geworfen.\*) Es konnte nicht sehlen, daß ein solcher Ausgang des Feldzuges den Polen, auch selbst den rechtgläubigen Katholiken unter ihnen, als ein, das päpstliche Urtheil vernichtendes und verdammendes Gottesurtheil erschien und der Autorität des Papstes und seiner Organe in Polen großen Abbruch that.

Nach einem Interregnum von gegen zwei Sahren ward Władysławs Bruder Rasimir zum Rönige gewählt (1446-92). Unter ihm nahm die Verstimmung nicht nur des Abels. sondern auch der Menge gegen die katholische Geiftlichkeit mehr und mehr zu. Als der Bavit 1449 dem Krafauer Bischof für seinen Gifer gegen die Suffiten die Cardinals= würde ertheilte, erregte diese Ernennung in gang Großpolen eine große Erbitterung, obichon der Bavit dabei an die Barone und Ritter von Grofpolen schrieb, es solle mit dieser Ernennung dem Vorrechte des Gnejener Erzbisthums in keiner Weise Gintrag geschehen; der Erzbischof folle, wie bisher, im Reichstage u. f. w. zuerst sein Votum abgeben, ber Cardinal nur in der durch sein Bisthum bedingten Reihe: wenn der Cardinal fortan im Rathe den Sit vor dem Erzbischofe ein= nehmen werde, so würde diesem doch dadurch nichts vergeben. da solche Auszeichnung nur der Person des Cardinals gelte. nicht der von ihm verwalteten Kirche. Als Abigniew auf bem Reichstage zu Betrifau 1449, nachdem die Berathungen bereits begonnen, in den königlichen Rathe eintrat, mit Bomp und Glang, umbrangt von den Saufen feiner Freunde und Verwandten, erhob sich der Brimas, der Bischof Andreas von Bosen, die Wojewoden von Posen und Lentschipa und andere Burbentrager Grofpolens und verliegen die Sigung; fie versammelten sich in der Wohnung des Erzbischofs und ersuchten den König, sich zu ihnen zu begeben, was dieser auch, begleitet von den Wojewoden von Krafau und Lemberg und dem Castellan von Krafan, wirklich that. Der König

<sup>\*)</sup> Moracz. II. 274 ff.



wurde lebhaft bestürmt, die Cardinalsernennung nicht zu bestätigen; er lehnte dies, der vollendeten Thatsache gegenüber, ab, versicherte aber mit den ihn begleitenden fleinpolnischen Herren, daß die Rechte des Erzbischofs unangetaftet bleiben follten; doch auch diese Versicherung genügte den Grofpolen nicht. Mit Mühe nur gelang es bem Könige und einigen einflußreichen Männern, den Erzbischof wie den Cardinal zur Abreise zu bewegen und so den Streit zu vertagen; der Reichstag ging in Folge der erbitterten Stimmung, die auf ihm lastete, resultatlos auseinander.\*) Auf dem Reichstage Betrifau 1451 fam es zu einem Rachipiele; Die großpolnischen Herren machten den Kleinpolen harte Borwürfe, daß sie eine Anmaßung unterstützten, welche Grofpolen eines auten und alten Rechtes beraube. Um den Streit zu schlichten wurde ein Statut vereinbart, wonach der Erzbischof von Gnejen für alle Zeit die Jurisdiftion über das Bisthum Krafan, die ihm von Alters her zustand, behalten sollte. Roigniem folle als Cardinal anerkannt werden, aber fortan fein Bischof oder Erzbischof sich um die Cardinals- oder Legatenwürde bewerben ohne Genehmigung des Königs und aller Mitglieder seines Rathes; Erzbischof und Cardinal jollen im Reichstage alternirend ericheinen, nach Bestimmung des Königs. Das Recht der Krönung bleibt die Prärogative des Erabischofs. \*\*)

Dem päpstlichen Stuhl gegenüber bevbachtete Kasimir eine ebenso stolze und selbstbewußte Haltung, wie die meisten seiner Borgänger. Auch er unterstüßte die böhmischen Hussiten und blieb dem Bündniß mit König Georg Podiebrad treu, selbst als über diesen die Exfommunikation ausgesprochen war. In der Besehung der polnischen Bisthümer solgte er seinem eigenen Gutdünken und sagte dem päpstlichen Legaten, der das Recht des Papstes gegen ihn versocht, geradezu, er wolle lieber die Herrschaft verlieren, als zugeben, daß Jemand wider seinen Willen in Polen Bischof werde. Er verstand

<sup>\*)</sup> Caro 421.

<sup>\*\*)</sup> Caro 428.

sich zwar dazu, den Papst (Nikolaus V.) zu bitten, ihm die Ertheilung kirchlicher Bürden zu gestatten, was dieser auch unter gewissen Zu überschreiten, fo oft der Papst eine ihm mißliedige Bischosswahl getroffen hatte.

Nach dem Tode des Brimas Vincenz Kot (1448) empfahl der König dem Gnesener Kapitel den Bischof von Rujawien Władysław von Oporowo als Nachfolger; das Rapitel protestirte, mählte aber doch den vom Könige por= geschlagenen Kandidaten. Für den so vakant gewordenen fujawischen Bischofsstuhl ernannte Bapst Nikolaus V. statt bes vom Kapitel auf Wunsch bes Königs gewählten föniglichen Sekretärs Jan Grufgegynski ben Krakauer Domherrn Nikolaus Lasocki zum Bischof. Kasimir war nicht geneigt. fich der Entscheidung des Papstes zu fügen; er schrieb an Zbigniem, er sehe das Verfahren des Papstes als eine Schande für das Land und eine Beleidigung seiner Königswürde an und bat um des Bischofs Rath. Zbigniew empfahl ihm Die Sache vor den nächsten Reichstag zu bringen und biefen entscheiden zu lassen, was Kasimir auch acceptirte. Der Bavit war außer sich, er forderte den Erzbischof auf, sofort über Die Diöcese Rujawien Interditt und Extommunifation auß= zusprechen, wenn Lasocki nicht in den Besitz derselben gesetzt würde, aber auch der König führte die Sache mit Leidenschaft; er schickte eine Gesandtschaft nach Rom, um mit dem Papste zu verhandeln, und als Lasveti's Freunde Długoja und Fan Elgot zum Jubeljahr nach Rom reisen wollten, wurde ihnen erft die Erlaubnig ertheilt, nachdem fie fich verpflichtet, den Bevollmächtigten des Königs nicht entgegen zu wirken. Der Streit zog fich bis ins Jahr 1450. Unterdeß blieb ber Bischofsstuhl vakant, da Lasocki nicht wagte, nach Polen zu fommen und auch Grufzczyński dem Papste nicht zuwider= handeln wollte. Erst der 1450 erfolgte Tod Lasockis öffnete bem Grujzezpński das kujawische Bisthum.\*)

<sup>\*)</sup> Caro 425.

Ein ähnlicher Streit erhob fich um die Besekung des Rrafauer Bischofsstuhls, als derselbe durch den Tod des streitbaren Abiquiem Dlesnicki erledigt war (1455). Das Capitel hatte nicht den vom Könige gewünschten Fan Grufzezyński, Bischof von Kujawien, gewählt, sondern den Jan Ludto; der Papft hinwiederum ernannte Jakob von Sienna (Sienienski) zum Bischof. Auf der von Capitelsaliedern und Doctoren der Universität reich besuchten Zu= jammenkunft in Brześć in Rujawien beschlossen alle Anwesenden, an der ordnungsmäßig geschehenen Wahl des Ludko festzuhalten zugleich aber auch einen Weg ausfindig zu machen. wie der Bischofssit auf den vom Könige gewünschten Gruszczyński übergehen könne; der König, durch das Entgegenkommen des Capitels befriedigt, erklärte, daß es bei der Uebertragung eines Bisthums an einen bereits fungirenden Bischof der Einwilliaung des Papstes nicht bedürfe. Bius II. erließ nun den ftrengften Befehl an den Administrator und die Capitelsglieder von Krakau, wie auch an Ludko, sofort Jakob von Sienna anzuerkennen und ihm die Diöcese zu übergeben. Statt sofortigen Gehorsams sandte das Capitel einen Courir an den König nach Choinice mit der Mittheilung des päpstlichen Befehls. Der König war außer sich vor Zorn und fandte alsbald aus seinem Lager zwei Castellane ab, um das Pinczower Schloß, in welchem sich Jakob von Sienna befand, zu belagern, bem Capitel aber befahl er, unverzüglich von dem papstlichen Urtheile an das römische Gericht zu appelliren. Das Capitel war unterdeß andern Sinnes geworden; es reichte bei bem Papite unter Anführung des königlichen Befehls die Appellation ein, fügte jedoch gleichzeitig hinzu, daß es bereit sei, auf Befehl des Papstes dem Könige den Gehorsam zu verweigern. Als der König davon erfuhr, ließ er die Güter der vornehmsten Glieder des Capitels mit Beichlag belegen; die Diener des Krakauer Staroften nahmen den Brobst von Wislica, die Vitare, Plebanen und Mensionare in ihren Wohnungen, ja selbst in den Kirchen gefangen, führten sie vor das Thor der Stadt und gaben

fie erst hier frei unter dem Verbote, in die Stadt guruckzufehren; der König ließ überhaupt die Krakauer Geiftlichkeit so sehr seinen Unwillen empfinden, daß selbst zur Abhaltung des feierlichsten Gottesdienstes in der Rathedralfirche mir eine kleine Zahl Vikare übrig blieben. Als die Boten des Königs in Rom ankamen, fanden fie Bins II. in verföhn= licher Stimmung, ja erhielten von ihm die Versicherung besonders freundschaftlicher Gefühle für ihren Könia: er ernannte auch, um dem Könige entgegenzukommen, den Archidigkon Bniewski zum Administrator der Krakauer Diöcese und versprach, einen Legaten zu schicken, der den Streit in passender Weise schlichten werde. Der Legat kam denn auch 1460 nach Polen, fand aber die passende Weise nicht, und konnte es auch nicht, da er zwischen zwei unbeugsamen Parteien vermitteln sollte. Als er dem Könige vorstellte, daß der Bapit felbst den Sienienski jett nicht mehr feines Bischofamtes entheben fonne, erklärte der König, er wolle lieber das Reich im letten Verfall sehen, ehe er diesen Mann zum Krakauer Bisthum zulasse, worauf wieder der Legat: der Fall dreier Reiche sei von weniger Gewicht, als eine einzige Verletzung des Rechts durch den papstlichen Stuhl. Erst nach dem Tode des Primas kam es zu einem Ausgleich: Grufzczyński ward Erzbischof, Ludko erhielt Krakau und Sienienski Rujawien.\*)

Auch der Abel widersetzte sich mit dem Könige jeder Einmischung des Papstes in die Regierungsangelegenheiten Polens und nahm nicht selten eine seindselige Handlung gegenüber der Geistlichkeit an. Die Besehle Koms erkannte man nicht mehr für bindend, gestattete vielmehr nur Anträge, welche man nur insoweit in Gesetze umwandelte, als sie dem Lande nicht schädlich erschienen. In den Traktaten mit den Kreuzrittern wurde die Verwahrung ausgenommen, daß Kaiser und Papst und selbst ein allgemeines Concil feinen Gehorsam sinden sollten, falls sie die Auslösung des Traktates beschlössen.

<sup>\*)</sup> Moracz. III. 90, 91.

Damit in einem Streite zwischen Papft und König die Bischöfe auf Seiten des Rönigs ständen, beanspruchte Rafimir das Patronat über die Bisthümer und das Recht, dieselben nach feiner Bahl zu besetzen; seinem Beispiele folgend, begehrte auch der Adel, den Bischöfen gegenüber, ein gleiches Recht in Bezug auf die Probsteien und Pfarreien seines Vatronats. Auch sonst suchte der Adel in jeder Weise die Autorität der Geiftlichkeit zu schmälern. Er weigerte sich nicht nur oft von den eigenen Gutern den Zehnten zu entrichten, sondern riß auch den dem Geiftlichen zustehenden Rehnten von den bäuerlichen Grundstücken an sich. In Folge dessen erließen Die Geiftlichen in vielen Parochien, gemäß den fanonischen Rechten und den Ennodalbeschlüssen Bannflüche, wie gegen die Ritter, so auch gegen deren Bauern, die Ritter wieder fühlten ihr Müthchen an den Geiftlichen und gestatteten sich Die mannigfachsten Eingriffe in deren Rechte und ruhiges Dasein. Wollten bann die Bischöfe ben Schuldigen strafen, fo nahm ihn die gesammte Ritterschaft in Schut.

Die Hauptursachen der Verstimmung und Feindseligkeit des Adels gegen Papst und Geistlichkeit, sowie die Größe und Energie derselben, lernen wir am besten aus einer Denkschrift des Castellans von Meserit, Jan Ostrorog vom Jahre 1460 kennen, worin er sich u. A. in solgender Weise ausläßt:

Der König von Polen behauptet, wie es sich auch in Wahrheit so verhält, daß er Niemandem unterworsen ist und Keinen über sich hat, außer Gott. Wie soll man aber damit das vereinigen, daß er in solchen Ausdrücken, wie bisher üblich, den neuen Papst beglückwünscht? Mag er ihn besuchen, um ihm seine Achtung zu bezeigen, nicht aber seine Unterwürsigkeit. Auch geziemt es ihm nicht, so demüthig an den Papst zu schreiben, als ob er von diesem in Fesseln gehalten würde. Wohl hat Christus besohlen, dem Obershaupt der Kirche Gehorsam zu erweisen, aber nur in geist

<sup>\*)</sup> Moracz. III. 263-8.

lichen Dingen, nicht in weltlichen. Der Papft nennt sich Den Statthalter Chrifti; Chriftus aber fagt, fein Reich fei nicht von dieser Welt... Es wäre gut, die geistlichen Wahlen ganz in die Hand des Königs zu geben. Auch das ist sehr zu beklagen, daß wir, durch die nimmer ruhende Lift der Italiener getäuscht, alljährlich eine fo große Menge Geldes aus dem Lande an den römischen Hof wegführen, zur Be= zahlung jener ungeheuren Abgabe, die sie Annaten nennen. Mag der Bapst auch ein Recht haben, solchen Tribut von andern Nationen unter dem Vorwande der Vertheidigung des katholischen Glaubens gegen die Ungläubigen zu fordern. jo muß doch Polen billigerweise davon befreit sein, das von je her beständigen Rämpfen mit Türken und Tartaren auß= gesett ift und nicht nur seine eigenen Bewohner, sondern auch Schlefien, Mähren, Böhmen und fast ganz Deutschland auf seine eigenen Kojten gegen sie beschützt .... Unsere geist= lichen Väter stecken sich auf eine sehr abergläubische Weise hinter Gott, wenn es fich darum handelt, zu den Bedürfniffen bes Staates beizusteuern. Sie bedenken nicht, daß ihr Ueberfluß Eigenthum der Armen fein foll und daß fie nach ihren eigenen Grundfäten ungerecht handeln, wenn sie es anders verwenden; welches Almojen aber kann beffer fein. als wenn das Eigenthum der Armen für die Bedürfnisse derselben und zu ihrem Schutze hergegeben wird?... Der Papft schickt, wenn es ihm gefällt, selbst gegen ben Willen des Königs und der Herren seine Jubiläumsbullen nach Bolen, um unter dem Vorwande der Sündenvergebung Geld zu sammeln, obgleich Gott durch den Propheten gesagt hat: mein Sohn, gieb mir bein Herz, und nicht: gieb Geld! Der Papft behauptet, daß das fo gesammelte Geld zum Bau ich weiß nicht welcher Kirche verwandt werden soll, mährend es boch gewiß ist, daß diese Schätze für seine Verwandten, seinen Sof und seine Ställe verbraucht werden. Die lebendigen Tempel Gottes, die Menschen, werden hinterliftig ausgeplündert, um todte Tempel zu errichten... Kom ausgenommen, ist in keinem Lande die Simonie und der Wucher so im Schwange,

wie bei uns ... Begräbnisse, lette Delungen, Bönitengen, Taufen, Trauungen, Kirchgänge, Communionen werden überall verkauft, obgleich sie den danach Verlangenden ohne Geld gegeben werden müßten. Dazu find die Bisthumer einge= richtet und mit den Gütern der Republik ausgestattet, daß fie die Diener der Kirche besolden. Ich bestreite nicht, daß Gott geboten hat, Aaron und den Leviten den Zehnten zu geben, aber er hat nirgends geboten, ihn mit Gewalt von ben Laien zu erpressen, wie es jetzt geschieht. Chemals wurde er von den Reichen entrichtet, jest aber muffen ihn die armen Landleute geben, Denen geben, die Alles vollauf haben und ihn mit Hochmuth in Empfang nehmen. Beißt das, fich nach den Worten richten: ich will Barmherziakeit und nicht Opfer?... Die untauglichsten Schwachföpfe er= halten die geistliche Weihe; und kaum ist einer, der den Donat zur Roth lesen kann, zum Priester erhoben, nur durch den Chorrock und das geschorene Haupt, so will er die ganze Welt nach seinem Gutdünken regieren. Selbst Leute aus bem niedern Stande, die nur einigermaßen gebildet find, hören mit Schmerz dem leeren Geschwätz Derer zu, welche Die Glaubenslehren verkündigen sollen, dieselben aber eher verlästern. Viele, wenn sie auch völlig untauglich sind, brängen sich nach ber Priefterwürde, benn die Freiheit ist angenehm und das Nichtsthun füß und ehrenvoll. Vielleicht ermuntert sie das Wort St. Pauli: begehrt Jemand ein Bischofsamt, der begehrt ein köftlich Werk ... Daß die Rahl der Landleute, Handwerker und anderer Arbeiter immer ge= ringer wird, tommt zum größten Theile baber, baß alle Briefter fein wollen. Wenn ber Republik baran liegt, Die Bahl ber unnügen Müßigganger nicht zu vermehren, fo muß fie in ben Städten nicht fo große Genoffenschaften von Mönchen und Studenten bilden. Wer es dazu hat, der ftudire, wer aber nicht, der baue das Land, trete ins Beer, ober diene irgendwo; benn es heißt, man muß erst etwas haben und dann philosophiren... Wie blind seid ihr Herren und Lenker bes Staates, zu bulben, bag aus ben Klöftern,

die von unsern Vorfahren ausgestattet sind, die, welche auf polnischem Boden leben und von uns Polen erhalten werden, eure Landsleute ausschließen und nicht zu den Orden zu-lassen, vielleicht, weil ihre Regel sie verpflichtet, nur Deutsche aufzunehmen, u. s. w.\*)

Die bittern und heftigen Vormürfe, welche Oftrorog in dieser Denkschrift gegen die Geistlichkeit schleuderte und von denen einige ziemlich hoch hinaufzielen, waren nur ein Echo der öffentlichen Meinung. Wie hätte er auch eine fo fühne und rücklichtslose Sprache gegen diesen mächtigen Körper führen können, wenn er sich nicht eines bedeutenden Rückhaltes besonders am Sof und beim Abel, bewußt gewesen ware. In der That bußte er durch seinen fühnen Mahn= ruf nichts in der Gunft Kasimirs ein, ja er wurde sogar zum Wojewoden von Bosen ernannt und als Legat nach Rom. gesandt mit der Bitte, der Papft moge den Vertrag zwischen Bolen und dem Deutschen Orden sanctioniren. \*\*) Aus den von ihm erhobenen Anklagen ersehen wir, daß es dem Adel weniger um eine Reformation der Lehre und des Bekenntnisses. als um eine Verfürzung und Schmälerung ber weltlichen Gewalt des Papites und der Geistlichkeit zu thun war, daß nicht sowohl die Lehre, als das Leben des Klerus ihm ein Aeraerniß war, besonders die unter demselben wuchernde Herrschsucht und Geldgier, die Trägheit und Unwissenheit der Mönche u. deral. Da indeß die so übel empfundenen Mißstände zum Theil nur ein Ausfluß des Dogmas waren, jo ist es natürlich, daß auch der Glaube an dieses mehr oder weniger erschüttert wurde, wie denn schon die in Oftroroas Denkschrift enthaltenen Ausstellungen in dieses Gebiet hin= überspielen. Man könnte nun freilich fragen, ob diese Gegenbewegung wirklich eine lautere gewesen und hierin ein Kampf des Evangeliums gegen Menschensatungen, oder nicht vielmehr ein feindlicher Zusammenstoß gleich weltlicher und selbst= füchtiger Interessen zu erblicken ist; allein wenn dies auch

<sup>\*)</sup> Nach einem Auffațe im Zwiastun ewanj. erster Jahrgang.

<sup>\*\*)</sup> Kraficti 19.

wirklich der Fall war, so wurde doch jedenfalls durch diese Gegenbewegung auch den wahrhaft evangelischen Bestrebungen eine Bahn gebrochen, welche den ansangs verschlämmten Strom mehr und mehr läuterten und darum können wir in ihr immerhin eine heilsame und für das Reich Gottes förder-liche Erscheinung sehen. Hat doch selbst da, wo sich von dem Geiste des Evangeliums seindlichen Kräften und Geistern die einen wider die andern kehren, das Evangelium oft einen sichtbaren Erfolg und Gewinn gehabt. Wenn die Steine, die auf dem Wege des himmlischen Königs sich hemmend und sperrend aufthürmen, wider einander schlagen, so zertrümmern sie sich gegenseitig und machen die Bahn frei.

Auch das Verhalten der päpstlichen Legaten in dem Kriege Polens mit den Kreuzrittern, das mehr mit den Grundfäten der damaligen papstlichen Politik, als mit denen ber Moral übereinstimmte, mußte dazu dienen, die Autorität des römischen Stuhles in Polen bis in den Grund zu er= Von einem derfelben erzählt der reformirte Geiftliche Kraiński in seiner Postille: "Der Erzbischof von Kreta, Legat des Papstes Bius II., welcher gegen ein tüchtiges Geldgeschenk die Seite der Kreuzritter, der Mönche und Räuber Polens hielt, dankte ihren Unterthanen, daß fie ftandhaft bei den Rittern, ihren Berren, aushielten und ermahnte besonders die Frauen, ihre Männer dazu zu be= wegen, bei den Rittern zu stehen, indem er sie zugleich von allem ehelichen Gehorsam absolvirte, wenn ihre Männer sich dazu nicht willig zeigen. Die Polen tadelte er, nannte sie schlechte, grausame und gottlose Menschen und behauptete, daß sie kein Recht an Breugen hätten; ja er verfluchte fie wegen ihres Widerstandes und verbot ihnen den Gottesdienst. Aber die braven Polen gaben auf seine Bannflüche nichts, ja, als sie hörten, Skalski habe ben Rrengrittern eine Stadt genommen, und einen großen Theil ihres Gebietes erobert, ließen sie mit allen Glocken läuten und sangen, dem Legaten zum Trotz, das Tedeum, Gott für den Sieg dankend. Der boshafte Legat, hierüber außer sich, lief umher und schrie wie ein Wahnsinniger, eiserte auch im Senat, der König thue den Kirchen Gewalt an, verachte die päpstliche Obrigkeit und heiße ihren Dienern Trotz dieten, worauf Ostrorog, Kastellan von Kalisch, ihm rauh und ditter antwortete: "Herr Gesandter, du bist nicht hergekommen, uns zu versöhnen, sondern eher zu entzweien, wie wir das aus deinen Briefen ersehen, die du an den preußischen Ordensmeister geschrieben und die wir unterwegs aufgesangen haben; darum mach, daß du aus Polen fortkommst!" So klagen auch die katholischen Chronisten Długosz und Kromer den päpstlichen Legaten der Verkäuszlichkeit und des Verraths an.

Unter biesen Umständen magte auch der Suffitismus wieder, aus dem Schatten, in den er fich vor dem Gbift von 1424 zurückgezogen, hervorzutreten. 1450 gaben die polnischen Suffiten ein Glaubensbekenntniß in polnischer Sprache beraus. um zu beweisen, daß sie gut katholisch glauben;\*) das Ver= langen nach dem Albendmable unter beiderlei Gestalt machte fich immer lauter geltend. Es gelang indeg ber Beiftlichkeit noch, diesen Sturm zu beschwören. Seitdem 1480 ein Priefter in Juowrazlam, Matthias mit Namen, ber bas Abendmahl in huffitischer Weise an viele Bersonen ausgetheilt hatte, von Zbigniem Dlesnicki, Bifchof von Rujawien, zu ewigem Gefängniß verurtheilt war, wagte fürs erfte fein Beiftlicher wieder, fich einem ähnlichen Schickfal auszusetzen: auch der Versuch des großpolnischen Abels, das Abendmahl unter beiderlei Geftalt von dem Bischofe von Posen zu er= langen (1500), hatte keinen Erfolg, obichon die Bittsteller mit Entziehung des Zehnten brohten. Der Bijchof zeigte fich zwar erbötig, ihren Wünschen zu willsahren und erbat sich nur eine turge Frift, um die Ginwilligung des Papftes ein= zuholen, jette aber Alles baran, diese keterischen Absichten zu vereiteln, was ihm benn auch glücklich gelang.

<sup>\*)</sup> Maciejowsti Piśmiennictwo I. 120.

## Zweites Capitel.

## Ausbreitung der lutherischen Confession.

Der reformatorische Same, welchen Luther in seinem persönlichen Wirken wie in seinen Schriften ausgestreut, wurde schon früh auf dem vielbetretenen Verkehrs= und Sandels= wege zwischen Sachsen und den preußischen Städten auch nach preußisch Polen\*) getragen, wo der Boden für ihn bereits gelockert war, theils durch die Stammverwandtschaft, theils durch das Verhalten des Papstes in dem Streite der preußischen Städte mit den Kreugrittern. Denn als 1454 der preußische Städte= und Adelsbund sich unter den Schut Bolens gestellt, sprach Papst Calixt III. die Excommunication über diejenigen aus, welche in sechzig Tagen sich nicht mit dem Orden aussöhnen würden; die Breußen ließen sich indeß dadurch nicht schrecken, erklärten vielmehr den Bannfluch für ungültig, da der Papst die verurtheilte Partei nicht zuvor gehört habe.\*\*) Von Preußen aus pflanzte fich die Bewegung dann auch bald in das benachbarte Großpolen weiter fort. nach letterem brachte außerdem auch die studirende Jugend, welche in großer Zahl die berühmte Schule des Troten= dorf, eines Freundes Melanchthons, in Goldberg in Schlefien besuchte, Luthers Lehren in ihre Heimath mit.

Am frühesten, weitgreisendsten und tiefsten schlug das Lutherthum seine Wurzeln in polnisch Preußen. Zumeist waren es freilich nur die deutschen Einwanderer, die Handwerker

<sup>\*)</sup> In dem Frieden von 1466, welcher den langen Krieg zwischen Polen und den Kreuzrittern endete erhielt Polen das ganze kulmer und michalover Gebiet mit Thorn, Kulm 2c., das ganze Ordenspommern oder Pomerellen mit Danzig Lauenburg 2c.; auf der rechten Seite der Weichsel Marienburg, zwischen Weichsel und Nogat Elbing 2c.; das übrige Land behielt der Orden; der Ordensmeister ward Lehnsfürst Polens und leistete dem Könige von Polen den Eid der Treue. Woracz. III. 105.

<sup>\*\*)</sup> Moracz. III. 55.

und Kaufleute, deren Zahl besonders in den Städten einen bedeutenden Bruchtheil der Bevölkerung bildete, welche das lutherische Bekenntniß annahmen, und zwar mit einem Eiser, wie wir ihn kaum bei ihren Stammesgenossen in den Mutterlanden sinden, doch war die Verbreitung desselben auch unter dem deutschen Adel und der polnischen Bevölkerung nicht gering. Mehrere der ersten und angesehensten Adelssamilien und selbst einige Bischöfe traten offen zu ihm über, und gewiß hatte ihr Vorgang einen großen Einfluß auch auf den Theil der Bevölkerung, der dazu verurtheilt ist, in der Geschichte nur als Zisser zu siguriren, wenn er überhaupt noch eine Beachtung sindet.

Den Anfang mit der Reformation in lutherischem Geifte machte Danzig, die für ben Sandel Bolens wichtigfte Stadt, beren Beispiel darum auch von nicht geringer Bedeutung war. Schon im Jahre 1518 fagte fich hier ein Mönch, Johann Anade, offen von der katholischen Kirche los und brach badurch Bahn für die große Menge Derer, Die durchaus eines Vorgängers bedürfen, wenn sie überhaupt gehen follen. Er warf die Kutte ab, nahm ein Weib und predigte von der Rangel herab unter großem Beifall feiner Ruhörer gegen ben Antichrist — die damals unter den reformatorisch Gesinnten allgemein beliebte Bezeichnung bes Babftthums. Er wurde wegen seiner Neuerungen balb barauf eingesperrt, mußte aber aus Furcht vor einem Bolksaufruhr wieder freigelassen werden, worauf er Danzia verließ und in der Nähe von Thorn ruhig und unbelästigt weiter predigte. Ihm folgten andre Priefter, trot ber Wachsamkeit des Offizials, den der Bischof von Kujawien, Matth. Drzewicki, mit bem Auftrage scharfer Bigilang nach Danzig gesett. Da erschien ber Bischof felbst in ber Stadt, um den wankend gewordenen Clerus durch seine persönliche Ginwirkung zu festigen; man schwur ihm auch, allen Neuerungen zu entsagen, allein, sobald er die Stadt verlaffen, waren alle feierlichen Bersprechen wieder vergeffen. Die lutherische Lehre ward jest von Dr. Jakob Hegge von Karmelitermonchen

(von den Katholiken spottweise Winkelploch oder, wie Eichhorn schreibt, Finkenblock genannt) seit 1520 auf einem Rirchhofe unter einer mächtigen Linde, wo man ihm eine Kanzel errichtet hatte, gepredigt; ihm schlossen sich ber Scholaftifus des Karmeliterklosters und andere fatholische Geiftliche an. Run erschien der Bischof wieder in Danzig, bemächtigte sich des lutherischen Geistlichen Paul Körlin, beffen Predigtweise Die Gemüter besonders erregte, und ließ ihn in der Bfarrwohnung in Saft, während er felbst in die Kirche ging, Die Messe zu hören: inzwischen hatten sich gegen dreihundert Unhänger des inhaftirten Geistlichen por der Bfarrei persammelt, die den Bischof als er schweigend hindurchaing, auf das Gröblichste insultirten und Miene machten, die Pfarrei zu stürmen und den Gefangenen zu befreien: um nicht Schlimmeres zu befahren, hob er die Saft wieder auf und verließ unverrichteter Sache die Stadt; bald darauf folgte ihm auch sein Offizial, der sich ebenfalls in Danzig nicht mehr sicher fühlte. Die Reformbewegung breitete sich hier nun weiter und weiter aus: als Beage aus Sachien, mo er ein halbes Jahr verweilt, um bei Luther felbst Belehrung zu juchen, mit den ihm beigegebenen Selfern zurückfehrte, hielt er einen wahren Triumpfzug in die Stadt und auf die Kanzel der großen Marienkirche, deren erster lutherischer Prediger er wurde (1524); neben ihm wurden furz barauf noch vier andere Geiftliche angestellt.

Nunnehr vereinigten sich die Eifrigsten und Angesehensten unter den lutherisch Gesinnten zu gemeinsamem planmäßigen Wirken und es gelang ihnen, noch im Lause des Jahres 1524 in jünf weiteren katholischen Kirchen den lutherischen Gottesbienst einzuführen. Der Stadtrath sperrte die Hauptführer der Bewegung ein, sie wurden aber alsbald durch einen Volksaufstand wieder befreit und beschlossen nun, im Bewußtsein ihrer Macht, die Angelegenheiten der Stadt selbst in ihrer Macht, die Angelegenheiten der Stadt selbst in ihrer Mitte erschienen vor dem Rathe der Stadt und forderten ihn auf, eine Hauptversammlung der Bürger zu berufen, um

Die Reform der Kirche zu proklamiren, und als der Rath fich beffen weigerte, beriefen fie felbst eine solche Versammlung, welche den Mönchen anheimstellte, ihr Kloster zu verlassen, ihnen aber, wenn sie vorzogen zu bleiben, alles Predigen, Ulmosensammeln, Messehalten zur Nachtzeit und die Aufnahme neuer Novizen unterjagte. Der alte Rath ward mit Waffengewalt abgesetzt und ein neuer gewählt, welcher der Reformation gunftig war. Dann versammelte fich die ganze Gemeinde auf dem Markte und schwur, daß fie bei dem Worte Gottes leben und sterben, dem Könige treu verbleiben und dem Rathe der Stadt gehorsamen wolle (dies geschah im Jahre 1525). Nach dieser Zusammenkunft wurden dann noch, um das Werk der Reformation zu einem befriedigenden Unschlusse zu bringen, die Klöster geschlossen, die römische Weise des Gottesdienstes abgeschafft, die Kirchenschätze für Staatseigenthum erklärt, doch unberührt gelaffen, die Rlöfter und anderen firchlichen Gebäude in Schulen und Sosvitäler verwandelt. Immer mehr Bewohner der Stadt schlossen fich der Bewegung an; es schien, als sollten in Rurzem alle Glocken Danzigs zum letten Mal zur Meffe läuten.

Allein die Bewegung ward bald in noch gewaltsamerer Beise gehemmt. Eine Deputation des alten Stadtrathes erschien, in Trauerkleider gehüllt, vor Siegmund I. und bat in beweglichen Ausdrücken, die unglückliche Stadt zu retten, Die durch Einführung der Reterei ihrem völligen Untergange entgegengehe. Der König erließ auch alsbald einen strengen Befehl an Danzig, die alte religiöse und politische Ordnung der Dinge wiederherzustellen und alle Neuerungen abzuschaffen, welcher Befehl indeß auf die aufgeregten Gemüther gar feinen Eindruck machte. Der neue Rath protestirte in seinem und der Bürger Namen und weigerte sich, vor dem Tribunal des Königs zu erscheinen. Dies Verfahren sah nun einer offenen Rebellion zu ähnlich, als daß der König nicht aufs energischste bagegen hätte einschreiten sollen. Der Reichstag von Petrikau 1526 erklärte Danzig für gesetzlos und seine Privilegien und Freiheiten für aufgehoben, Siegmund felbst

begab fich nach ber aufrührerischen Stadt, die Achtserflärung in Ausführung zu bringen. Die Danziger faumten nicht. ihm eine Deputation entgegenzuschicken und durch dieselbe ihre Unterwürfigkeit zu bezeugen, beeilten fich aber auch zu= aleich, allen Bersuchen des Königs, fie ftreng beim Wort gu halten, vorzubeugen. Gie schafften die Stücke auf die Balle und hoben die Thore aus, damit man ungehindert aus einem Stadttheil in den andern fommen und im Nothfall einander Sulfe leiften konnte. Der König befahl bei feiner Ankunft, über das, was er sah, noch mehr erzürnt, als über das, was er gehört hatte, das Bolf zu entwaffnen, die Ranonen zurückzuziehen und die Stadtschlüffel abzuliefern. Dies alles geschah auch, aber nach vielem Zögern und Sinhalten und erst als man die Nutlofigkeit jedes Widerstandes erkannte. Unterdeß rückten bewaffnete Truppen, an ihrer Spite polnische und preußische Edelleute und die Basallen= herzoge Albrecht von Preußen und Barnim von Pommern in die Stadt ein. Bon diesen und einem Theil der Bürger umgeben und unterftütt hielt bann Siegmund Gericht über die aufrührerische und neuerungssüchtige Stadt. Mehrere Bürger wurden eingesteckt, mit ihnen auch die lutherischen Beiftlichen; ber Hauptanstifter ber Unruhen, ein gewisser Johann Schulz, ftarb nebst zwölf anderen Bürgern unter bem Senkerbeil; gleichzeitig ward ein Gbikt erlaffen, laut beffen alle Reter, die nicht reumuthig zurückfehrten, in vier= gehn Tage bei Tobesftrafe die Stadt und Preußen verlaffen jollten; kein Prediger follte fortan ohne Vorwissen des neuen Raths berufen werden; Allen, die im Besitz lutherischer Bücher waren, ward die Auslieferung derfelben unter ftrengen Strafen anbefohlen. Der Gottesbienft ward nach fatholischer Beise wiederhergestellt, die vertriebenen Mönche kehrten zurück und die Bürgerschaft mußte dem Könige aufs neue ben Gib der Treue leisten.

Unter dem strengen Zügel dieses Stiftes, an welchem übrigens der religiöse Sifer des Monarchen kaum einen Faden mitgewebt hatte, kehrte denn auch alsbald Alles wieder ins

alte Geleis zurück: sobald aber der Zorn des Königs ver= raucht und sein Gemüth über ben Patriotismus ber Danziger beruhigt war, wurde auch aufs neue der Versuch gemacht. das alte verwischte und ausgefahrene Geleis wieder zu ver= laffen und in das neue binüberzulenken. Schon im Sahre 1534 begann abermals ein Mönch, begabter und vorsichtiger als sein Vorgänger, der Dominikaner Bernhard (nach Andern Bankraz) Klein unter großem Zulauf des Volkes das reine Evangelium zu verkündigen, ohne sich indek offen von der römischen Kirche loszusagen. Drei Jahre nachher wagte er indeß auch diesen Schritt; er legte sein Monchsgewand ab und ward Prediger an St. Marien, wo er längere Zeit unbelästigt wirkte und durch seine Beredsamkeit dem lutherischen Bekenntniß immer neue Anhänger gewann. Nur einmal während seiner zehnjährigen Wirksamkeit gerieth er in eine furze Gefahr. 1544 nämlich kamen zu gleicher Zeit ber Rangler Maciejowski, Bischof von Plock, Nik. Dzierzgowski von Rujawien und Tidemann Giese von Kulm nach Danzia. Untersuchung anzustellen und ließen zuerst Klein vor sich laden; dies erregte aber einen so bedenklichen Aufruhr unter dem Volke, daß sie sich gezwungen jahen, von ihrem Vorhaben abzufteben. Der eine der Bischöfe führte felbst Klein bei der Hand heraus und übergab ihn den zahlreich versammelten Tumultuanten mit den Worten: "da habt ihr euren Abgott! ich werde aber ihn und euch wohl zu finden wissen." Während Rleins Amtsthätigkeit vollendete die Stadt das Werk der Kirchenreinigung in einer mehr evangelischen Weise, als fie es vordem begonnen hatte; der Rath der Stadt fah seine Machtlosigkeit, den Umschwung der Dinge zu hindern, ein, verhielt sich völlig passiv und machte nicht einmal den Versuch, das vorhin erwähnte königliche Edikt in Anwendung zu bringen. Unter dem milben und bulbsamen Siegmund August, Siegmund I. Nachfolger, sanken auch die letten, von den Reformerschütterungen noch stehengebliebenen Trümmer ber katholischen Kirche in Danzig; die katholischen Geistlichen traten über oder verließen ihre Stellen aus Mangel an

Ruhörern; die Bürger, durch das Schweigen und ruhige Aufehen der weltlichen Macht ermuthigt, versuchten es jett sogar, die Ausübung ihres lutherischen Bekenntnisses durch ein königliches Privileg ficher zu stellen. Sie schickten zu dem Ende, zugleich mit Elbing und Thorn, 1556 eine Deputation nach Warschau, um auf dem daselbst tagenden Reichstage Religionsfreiheit für ihre Stadt zu erwirken. Der Rangler Jan Dsiecki antwortete den Danzigern in einem Brivatgespräch, fie sollten ihre Forderung noch aufschieben, da aus Gewährung derselben großes Unbeil entstehen könnte. Durch solche öffentliche Erlaubniß wurde sich der König dem papstlichen Gehorsam entziehen, der Papst würde gegen ihn den deutschen Raiser und andere Monarchen aufstacheln und hiervon wieder wurde der Moskauer Bar Bortheil giehen; er fügte weiter hinzu: "nicht im Auftrage des Königs, sondern von mir allein rede ich als euer Freund. Wozu diese Anliegen. dies verdriekliche Undrängen? macht doch in Religionssachen was euch gefällt. Der König ist kein Tyrann, es wird teinem deshalb ein Saar vom Saupte fallen. Ihr fagt, die Bischöfe drohen mit dem Bannfluch, was bedeutet aber ihr Bann, wenn ihn der König nicht vollziehen heißt? Oder, wenn die Bischöfe auch gegen euch vom Könige Mandate verlangen, mas thut das? Mandate find Mandate, ber König fann dieselben jeden Augenblick außer Rraft feten. Und solltet ihr noch so lange drängen, ihr werdet doch nichts Bestimmtes erlangen." Tags barauf gab ber Kanzler ben Danzigern im Ramen bes Königs amtlichen Bescheid: auf bem Krönungsreichstage sei beschlossen, daß kein Adliger wegen seiner religiösen Ueberzeugung zu verfolgen sei: der König wolle diesen Beschluß auch auf Danzig ausdehnen: fie können sich Prediger wählen, das Abendmahl unter beiderlei Gestalt empfangen, aber in den Rirchen weniastens Die Bilder dulden, überhaupt in allem ohne Lärm vorgehen. Ein Sahr barauf, 1557, kamen fie noch einen Schritt weiter; der König gewährte ihnen in einer besonders ausgestellten Urfunde den freien Gebrauch des Abendmahls unter beiderlei

Gestalt und sicherte jedem mit seinem königlichen Wort seinen Schut, falls man sie hieran verhindern wolle, zu. Der König umging hierbei vorsichtig die Frage des Consessions-wechsels, denn die Danziger konnten auch bei solcher Aenderung in der Abendmahlsseier immerhin gute Katholisen bleiben, die Danziger aber legten den königlichen Erlaß als eine Ansertennung ihrer Unabhängigkeit von der katholischen Kirche aus, worin sie auch nicht sehl gingen.\*)

In Thorn waren schon vor dem Jahre 1520 die re= formatorischen Grundsätze Luthers bekannt und mit Beifall aufgenommen; benn als Siegmund I. 1520 nach Thorn fam, hielt er es bereits für nothwendig, ein Ebift zu erlaffen, welches die Einführung der Schriften Luthers in die Rronländer bei Strafe der Gütereinziehung und Berbannung verbot, ein Edift, das aber in Polnisch-Preußen ohne Wirfung blieb, auch in Thorn die reformatorische Bewegung so wenig aufhalten konnte, daß selbst Mönche und Ronnen, namentlich die Mönche des Franziskanerordens in großer Zahl austraten und fich den evangelisch Gefinnten anschlossen. Alls darum der päpstliche Legat Zacharias 1521, um den Thornern zu Gemüthe zu führen, wie der heilige Vater in Rom mit den abtrünnigen Rindern zu verfahren pflegte, unter Affistenz des Bischofs von Kamieniec Mecelicfi und des Ortsparochus auf bem Kirchhofe zu St. Johann einen mächtigen Scheiterhaufen entzünden und das Bild Luthers nebst deffen Schriften in das Feuer hineinwerfen ließ, antwortete die umstehende und zuschauende Menge damit, daß fie von allen Seiten Steine auf das Feuer warf: als dann Bischof Mecelicki das Bild Luthers, welches durch einen Steinwurf aus dem Feuer hinausgeschleudert war, wieder in dasselbe zurüchstieß, wuchs Die Erbitterung der Umstehenden derart, daß fie Miene machten, die Regerrichter felbst zum Ziele ihrer Steinwürfe zu machen, so daß diese eiliast den Kirchhof verließen.\*\*)

<sup>\*)</sup> Moraczewski IV. 288-70.

<sup>\*\*)</sup> Wernicke I. 337.

Der Rath der Stadt, obgleich einer Reform des Rirchenwesens geneigt, war gleichwohl nicht gewillt, die Entwickelung der Dinge durch offene Theilnahme zu einem vielleicht allzuraschen Ende zu führen, dem dann ber Rückichlag nicht fehlen konnte. Er verstand es, die reformatorische Bewegung einzudämmen, ohne fie doch aufzuhalten, fo bak fie ruhig und boch ftetig ihren Fortgang nahm, ohne, wie in Danzig, über die Ufer zu schäumen und die Reaktion ber Staatsgewalt herauszufordern. Er berief bis zum Jahre 1530 an Kirchen und Schulen katholische Prediger und Lehrer und bulbete nur, daß die lutherifch Gefinnten ihre Andacht in Brivathäufern hielten. Erft feit 1530 berief er, und zwar aus Mangel an fatholischen Geiftlichen ober vielmehr an tatholischen Gemeindegliedern, auch lutherische Geiftliche an bie vafanten Pfarramter, machte benfelben aber gleichzeitig gur Pflicht, fich in ihren Bredigten aller Mäßigung gegen Diejenigen zu bedienen, welche der alten Religion zugethan waren und entjette fie ihres Amtes, sobald fie hiervon abwichen. So begannen 1530 zwei übergetretene katholische Geiftliche, der Priefter Jakob Sener ober Schweger\*) an der Johannistirche und der Minorit Bartholomaus an der Marienkirche die evangelische Lehre öffentlich zu predigen und zwar mit folchem Erfolge, daß fie bald den größten Theil ber noch schwankenden Bürgerschaft für dieselbe gewannen; ihnen folgten in fürzeren und längeren Zwischenräumen andere lutherische Geistliche, die unangefochten das Werk der Reformation weiter förderten. Die Rulmer Bischöfe Konopat und sein Nachfolger Lubodziejski sahen dem Allen gleichaültig zu, erft auf das Drängen des Ermländer Bischofs Hofius entschloß fich Lubodziejsti, ben 1554 aus Schlefien an die Johannistirche berufenen Johann Syalin (eigentlich Glafer) ber in wenig Wochen einen bedeutenden Anhang gewann, zu exfommuniciren, mas diesen indeß nicht hinderte, weiter zu predigen, noch den Rath, einen weiteren lutherischen Geiftlichen

<sup>\*)</sup> Eichhorn nennt ihn Schwoger.

als polnischen Prediger an die Jakobikirche zu berufen, ben zum Lutherthum übergetretenen Franziskanermönch Ernst Andreas.

1557 nahmen zum ersten Male zwei Rathsherren in der Marienkirche das Abendmahl unter beiderlei Gestalt, denen bald auch die anderen Rathsmitglieder folgten.

1558 erhielt die Stadt ein gleiches königliches Privileg wie Danzig. Darin gestattete Siegmund August den Thornern augsburgischer Confession, das Abendmahl unter beiderlei Gestalt zu empfangen, was die Thorner ebenso wie die Danziger zu Gunsten des freien lutherischen Bekenntnisses auslegten. Nach demselben Privileg blieben die Jakobikirche und die Marienkirche, sowie die beiden vorstädtischen Kirchen im Besitze der Evangelischen; die Lorenzkirche und die Nikoslaikirche behielten die Katholischen, die Johanniskirche blied Simultankirche. 1559 ward auch das Franziskanerkloster von den beiden letzten Mönchen mit Genehmigung des Bischofs Lubodziejski der Stadt übergeben.\*)

In Elbing begannen schon 1523 der Rath und der größte Theil der Bürger eine Reformation des Kirchenwesens anzubahnen, doch hatte diese, wie es scheint, mehr husstischen Charakter und beschränkte sich auf die Einführung des Abendemahls unter beiderlei Gestalt, der deutschen Sprache bei der Messe, auf die Aushebung des Cölibats und der Mönchsegelübde; vielleicht sollten diese Aenderungen aber auch nur eine Etappe bilden, bei dem Vormarsch gegen das Papstthum und das römische Dogma. Zunächst verbot man den Mönchen das Läuten in der Nacht, setzte ihnen aber überhaupt so zu, daß sie, da auch die Mehrheit des Raths der neuen Lehre geneigt war, die Stadt lieber verlassen wollten.\*\*) 1524 traten Matthias vom Karmeliterorden und Pfarrer Zerzh aus der katholischen Kirche aus, verheiratheten sich und predigten lutherische Grundsätze. Der König gebot dem

<sup>\*)</sup> Wernicke II, 25.

<sup>\*\*)</sup> Moracz. IV, 103.

Rathe, gegen sie einzuschreiten, doch geschah ihnen nichts, weil sich, wie es scheint, Bischof Georg Polenz von Samosgitien für sie beim Könige verwandte.\*) Ende 1524 ward im Schießgarten der Stadt eine Art theologische Akademie errichtet. Sin übergetretener Priester legte den Brief an die Römer aus und wandte dabei Alles, was Paulus über die Feinde Christi schreibt, auf den Papst und die Cardinäle an, ein anderer, Namens Lampos, erklärte den Brief Petri mit steter Anspielung auf die Mönche an Stellen, wo von Härestifern die Rede ist. Erst 1526 gelang es dem Ermländer Bischof Mauritius, welcher gegen die übergetretenen Priester und Mönche ernsthaft einschritt, unter Mitwirkung des Königs, den alten Stand der Dinge wieder herzustellen.\*\*\*)

Aber auch in Elbing glimmten die Kohlen unter der Asche fort und schlugen zur Flamme auf, als ein günstiger Wind vom Hose her die Asche hinwegwehte. 1536 ward

<sup>\*)</sup> Moracz S. 111.

<sup>\*\*)</sup> Eichhorn I. 66. Zur Charafterisirung der jesuitischen Geschicht= schreibung führen wir hier einige Proben aus bem Berichte unseres Biographen des Hofius über die Borgange in Elbing an: "Die Luthe= rischen in Elbing faßten den Entschluß, die Domherren in Frauenburg ju überfallen, wo fie eine reichliche Beute gu finden glaubten, gaben jedoch den Plan wieder auf, als fie meder über die Art und Beife der Ausführung, noch über die Bertheilung der Beute fich einigen fonnten und obenein erfuhren, daß die Domherren von der Sache un= terrichtet, militärischen Schutz requirirt hatten". Bon Lompa erzählt er: "Er wußte die Zuhörer durch seine glühende Beredsamfeit so in Buth zu setzen, daß sie mitunter vor sehnsüchtigem Berlangen nach ber Ermordung ber Mönche in tiefe Seufzer (!) ausbrachen . . . in heftigfter Beise wurde bei jenen Bersammlungen, trot ber gemischten Bersammlung gegen Cölibat und Mönchsgelübde vorgegangen, mas für Bucht und Sittlichkeit die traurigften Früchte trug (!)". In dieser Beise ichildert Gichhorn alle Lutherischen in Breugen; nach ihm wandelten fich die Bürger ber prenfischen Städte, fobalb fie bas Lutherthum annahmen, in eine Rotte von Räubern, Mördern und Chebrechern um. 200 bie von ihm erzählten Schandthaten find aber nichts als Erzeugniffe einer vergifteten Phantafie: von alledem findet sich in den Berichten anderer, auch katholischer Schriftsteller, auch nicht eine Spur.

an die neuerbaute Schule ein lutherischer Rektor berufen Deffen Abdankung die katholische Geiftlichkeit erst 1543 erzwang, ohne jedoch verhindern zu können, daß auch die Nachfolger des Berbannten gut lutherisch waren. Schwieriger als das Ratheder, war die Rangel zu ersteigen. Jahre 1549 finden wir einen lutherischen Geistlichen in Elbing, ber aber nur in einem Brivathause predigen burfte und bald wieder die Stadt verlaffen mußte. Indeß gewann Die Lehre des deutschen Reformators immer größeren Unhang; das Verlangen nach einer Neugestaltung der Kirche, besonders aber nach dem Relch im Abendmahl ward endlich so bedenklich laut, daß der Bischof von Ermeland, Hosius, der unermüdlichste Feind der Evangelischen, sich veranlagt sah, 1553 in eigner Berson nach Elbing zu kommen und zu versuchen, den Rath zunächst durch autliche Vorstellung von der Verderblichkeit der begehrten Uenderung in der Abendmahlsfeier zu überzeugen, wobei er sich sogar soweit herabließ, sich auf Luther und Melanchthon zu berufen, welche den Kelch im Abendmahl für etwas Unwesentliches erklärt hätten. Er konnte indek weder den Rath, noch die Gemeinde überzeugen und reifte endlich ab, "ben Staub von feinen Sohlen schüttelnd". Roch in demselben Jahre wirkte er bei dem Rönige ein Cbift aus, welches ber Stadt alle Renerungen in Religionssachen streng untersagte. Dies Editt blieb jedoch unbeachtet in den Magistratsaften liegen; die Deputirten der Stadt erklärren dem Bijchofe auf dem nächsten Landtage\*) zu Graudens (28. Sept. 1553), ihre Stadt mare nicht die einzige, welche das Abendmahl unter beiderlei Geftalt feire: würden die anderen Städte es unterlaffen, fo wollten fie es auch; bis dahin aber follte er ihnen Ruhe vergönnen. Dem Hofius felbst gefiel das königliche Edikt, so drohend es war, keines= wegs, weil er die Ueberzeugung hatte, daß bloße Drohungen nichts fruchten würden; da er zudem die Schwäche und Unschlüssigkeit des königlichen Hofes, wie den hartnäckigen

<sup>\*)</sup> die ordentlichen preußischen Landtage fanden im Frühling und Herbst statt abwechselnd in Marienburg und Graudenz.

Sinn ber Elbinger fehr wohl kannte, auch ber Bicekangler Prerebski ihn anwies, por dem nächsten Reichstage nicht mit Strenge zu verfahren, fo gab er dem Edifte feine meitere Folge. Er erwirkte demnächst zwei weitere königliche Mandate (vom 17. April 1554), welche er dem nächsten Landtage gu Marienburg (Mai 1554) zur Beschluffassung vorlegte: ber Landtag vertagte indeß Diese Sache auf ben nachfolgenden Landtag zu Graudenz; auch auf diesem jedoch richtete Spfing nichts aus, ba die Elbinaer an dem marienburger Bojewoben Achas von Zehmen, welcher der neuen Lehre huldigte, einen ftarfen Rückhalt hatten. Die Elbinger murden noch fühner, als fie durch Bermittelung ihrer Freunde bei Hof das Müngrecht, fowie einen Safen für ihre Stadt erhielten und es den Anschein gewann, als seien sie für ihre Uebertretung ber föniglichen Befehle sogar belohnt worden. 1554 beriefen fie Balentin Sarcerius als protestantischen Prediger, ber in ber Stadt felbit mirfte, mahrend feine Gehülfen auf ben Dörfern um Elbing thätig waren. Hosius wandte fich, um diesen Erzfetzer zu beseitigen, mit eindringlichen Schreiben an den König und den Vicekangler und erwirkte auch ein Mandat, worin die Elbinger zur Bertreibung jener auf= rührerischen Brediger aufgefordert wurden, sowie zur völligen Wiederherstellung der katholischen Religion: dies Mandat ward ihnen auf bem Landtage zu Graudenz übergeben und ihnen anbefohlen, dasselbe nach der Beimkehr an allen öffent= lichen Orten anschlagen und burch einen Berold ausrufen gu laffen; auch diefer Befehl ward indeg ebenfalls nicht ausgeführt. Um 17. Oktober 1555 traf eine königliche Commission in Elbing ein, bestehend aus dem Castellan von Rulm, bem Schatmeister Joh. Rostka und zwei Domherren, um ben religiösen Ruftand ber Stadt zu untersuchen: ber Rath bat die Rommiffion, fie möchte ihr Geschäft bis nach ber königlichen Antwort auf ihren Bericht verschieben, inzwischen solle Sarcerius vom Bredigtamte suspendirt fein; Die welt= lichen Kommiffare willigten hierein, jo daß sich auch die Domherren fügen mußten. "Bährend fich (bei diesen

Berhandlungen) die bischöflichen Abgeordneten ernst und würdig benahmen, zeigten die königlichen eine nicht zu rechtsertigende Schwäche, ja eine Connivenz, welche ihnen mit Recht den Berdacht zuzog, als ob sie mit den Elbingern Nachsicht üben und Freundschaft unterhalten wollten". Der Rath hielt denn auch diesmal in gewohnter Beise sein Bersprechen nicht.\*)

Auf Hosius Betrieb erließ der König am 15. Dezember 1555 ein neues Mandat an die Elbinger, das ihnen unter Androhung der königlichen Ungnade und ernster Bestrasung die augenblickliche Entsernung des Sarcerius gebot. Der Rath wies nunmehr diesen "Erzkeher" aus der Stadt, doch hielt sich derselbe in der Nähe auf und kehrte dann und wann in seinen alten Wirkungskreis zurück, erst nach einem neuen königlichen Edikte (5. März 1556) machte der Rath völligen Ernst und entsernte Sarcerius dauernd aus dem Stadtgebiete, wählte dagegen aber den protestantischen Magister Ioh. Hoppe, den Hosius aus Kulm vertrieben, zum Lehrer am Gymnasium. Dieser Wechsel traf Hossius wie ein Donnerschlag.\*\*)

Auf dem Landtage zu Marienburg 1556 trat Hosius abermals mit Klagen gegen die Stadt auf. Der Prediger, den er dahin geschickt, sei nicht angenommen worden, dafür habe man einen andern gewählt, einen Aufrührer und Bersleher der königlichen Majestät; die rechtschaffenen Katholiken in der Stadt müßten Schmach und Berfolgung leiden. Man mache sogar den König zu einem Keher, indem man sage, er habe den katholischen Glauben verlassen und sei zum fünsten Evangelium übergetreten. Die elbinger Deputirten bestritten die Wahrheit dieser Anschuldigung. Als Hosius von keiner Seite Unterstützung erfuhr, sagte er spöttisch: er merke wohl, daß man es auf die Prälaten gemünzt habe und die Wojewoden und Bürgermeister gern den Bischof, ja den König

<sup>\*)</sup> Eichhorn I, 162—179.

<sup>\*\*)</sup> Eichhorn I, 242.

spielen möchten. Beweis dafür sei auch die neuliche Ein= settung des Pfarrers zu Thorn und des Rektors von Kulm. Der Wojewode von Marienburg, der fich durch diese Bemerkung getroffen fühlte, gestand offen, daß er beide Männer eingesett, er sei aber dazu durch einen ausdrücklichen föniglichen Erlaß ermächtigt gewesen. Auf diesem Landtage ward auch ein von Hosius erwirktes Mandat des Königs verlesen. worin dieser rügt, daß an einigen Orten in Preußen den Unabaptisten, Bifarden und andern Sektirern, den königlichen Befehlen zuwider, freier Aufenthalt verstattet sei und die Rathe auffordert, auf Mittel Bedacht zu nehmen, um den verderblichen Umtrieben derselben zu wehren und deren Ur= heber aus dem Lande zu schaffen. Nach der Verlefung lobte Hosius den Inhalt und gab die darin angedeuteten Mittel genauer an, doch umsonst: der Abel bezichtigte im Gegentheil die Bischöfe der Unterdrückung des göttlichen Worts und warf ihnen vor, daß sie das Volk in Unwissenheit verfallen und Gottesfurcht und gute Sitte schwinden liegen, indem fie gerade die tüchtigsten Prediger und Lehrer, wie den Rektor der Kulmer Schule, verfolgten und des Amtes entsetten: qu= lett baten sie, die Religionssachen bis auf ein allgemeines oder ein Nationalkonzil ruhen zu lassen. Aehnlich traten die Abgeordneten der kleinen Städte auf. \*) Die religiöse Spaltung, erklärten die versammelten Laien, hätte schon viel. Berdruß und Kosten verursacht, weshalb vom Könige auszuwirken sei, daß Gottes Wort lauter und rein gelehrt, deffen Prediger nicht gestört, die Städte nicht mit Mandaten geängstet, sondern Alles in Ruhe gelaffen würde bis gum Ronzil. \*\*)

Die katholische Kirche verlor von jest ab in Elbing immer mehr an Boden; die katholische Bevölkerung der Stadt schmolz zulest zu einem kleinen, kaum noch geduldeten Reste zusammen. Da auch die Stadtobrigkeit lutherisch gesinnt

<sup>\*)</sup> Gichh. I. 243.

<sup>\*\*)</sup> ebdi. S. 246.

war, "so gehörte in der That Muth dazu, katholischer Geistlicher in Elbing zu sein." Hossius sand einen solchen muthigen Mann, da aber der Kath ablehnte, "ihm den ersorderlichen Schutz zu gewähren" — so ging der muthige nicht hin. Auch die serneren stets erneuten Gegenbestrebungen des unsermüdlichen Hossius änderten an dem Gange der Dinge nichts. 1558 erhielten die Elbinger vom Könige ein ähnsliches Privileg, wie Thorn und Danzig; es ward ihnen erlaubt, das Evangesium nach der Augsdurgischen Consession zu predigen und das Abendmahl unter beiderlei Gestalt zu seiern, die zur Entscheidung des künstigen Reichstages oder eines allgemeinen oder Nationalkonzils. Um diese Zeit war sast ganz Elbing lutherisch.

In Marienburg waren die Lutherischen schon 1548 im Besitze der Pfarrkirche und erhielten, besonders durch die Verwendung des lutherischen Wojewoden von Marienburg, Achaz von Zehmen, 1569 (? wohl 1559) gleichfalls ein königliches Privileg, den Gottesdienst nach der Augsburgischen Consession öffentlich ausüben zu dürsen.

In Pomerellen fand die deutsche Reformation schon sehr früh, besonders bei der Ritterschaft, Eingang. Unter Siegmund August wuchs die Zahl der Lutherischen um ein Bedeutendes; sie bekamen selbst mehrere katholische Kirchen in ihren Besitz. Einige Städte, wie Mewe, Stargard, Schöneck, Konitz, Dirschau u. a. waren ganz lutherisch.

In Braunsberg, welches als alte Stadt des Ermländer Bischofs bei der Auflösung des Ritterordens durch Herzog Albrecht dem Bischof übergeben war, ward der lutherische Gottesdienst von der Stadtobrigkeit eingeführt, ohne daß der damalige Bischof, Fabian von Lusignan (1512—24), auch nur den Versuch machte, ihm Hindernisse in den Weg zu legen. Er soll sogar, als das Rapitel ihm dieserhalb Vorstellungen machte, geäußert haben: "Luther sei ein kluger Mann und seine Lehre in der Schrift gegründet. Wer Lust hätte, möge nur ansangen, mit ihm zu disputiren." Da er mit so großer Vereitwilligkeit seiner Heerde die Thür der

Surbe öffnete und felbst ichon mit halbem Fuße braußen ftand, fo ift es fein Bunder, daß nicht nur viele Laien, fondern felbst Geiftliche die Gelegenheit ergriffen und über= traten. Braunsberg felbst war in Rurzem fast ganz lutherisch. Fabians Nachfolger, Mauritius Ferber (1524-37) bemühte fich aus allen Rraften, das Verlorene wieder zu gewinnen. Er warnte die Geiftlichkeit seines Bisthums in seinem Birtenbriefe vor dem lutherischen Glauben und forderte fie auf, demfelben auf alle Wege zu steuern; er felbst vertrieb die Lutherischen aus seinem Bisthum und bittschriftete fo lange, bis eine fonigliche Kommission nach Braunsberg fam und ben abtrunnigen Ginwohnern befahl, jum fatholischen Glauben zurudzutreten oder in vierzehn Tagen die Stadt zu verlaffen, auch anordnete, daß ohne Wiffen des Bischofs kein Prediger berufen werden follte. Dies Edikt füllte die katholischen Rirchen wieder: tropbem blieben Biele heimlich dem lutherischen Befenntniß geneigt. Gine gunftige Zeit begann fur die Lutherischen wieder unter Ferbers Nachfolger Dantiscus (polnisch Dantyfget, eigentlich Flachsbinder, von deutschen Eltern in Danzig geboren). Derfelbe war nach einem bewegten und nicht immer makellosen Leben (er hatte in Spanien, wohin er 1525 mit Rarl V. als Gefandter kam, einen Liebeshandel, der nicht ohne Folgen blieb, hatte aber andererseits als Gefandter an verschiedenen Sofen großes Geschick bewiesen und war von Raifer Maximilian zum gefrönten Dichter, Doktor beiber Rechte und Edelmann gemacht worden) 1537 vom kulmer Bischofssit auf den ermländer berufen worden: er verstand es, mit aller Welt Frieden zu halten, lebte in Freundschaft mit dem eifrigen Ratholiken Hosius (Gichhorn nennt ihn fogar beffen Gönner) aber auch mit bem verbächtigen Grasmus von Rotterdam und bem Undersgläubigen Georg Sabin.\*) Auch fein Nachfolger Tiedemann Gieje (f. 1548) hielt mit den Lutherischen gute Freundschaft, doch konnten diese auch unter ihm wegen des Gifers der übrigen katholischen

<sup>\*)</sup> Wisniewski VI, 238-42.

Beiftlichkeit nur heimlich Gottesbienft halten. Roch brückender wurde ihre Lage unter dem Bischof Hofius (f. 1551). Derfelbe mandte fich junachft gegen Johann von Breud, Brafetten bes Schloffes und ber Stadt Braunsberg, ber durch feine Frau, eine Tochter des Wojewoben von Rehmen die er 1551 geheirathet, für die neue Lehre gewonnen war und unter beiderlei Geftalt kommunicirte. Zuerft versuchte er gegen Breuck, wie deffen Chefrau, wie er in Thorn und Elbing gethan, Die Mittel ber Belehrung und väterlichen Ermahnung; da bies nicht half, erklärte er (1556) bem Chepaare, wenn es im Schisma verharre, habe es Caffation und Exil zu gewärtigen und gab ihm ein Jahr Frift. Auf Fürsprache des von Zehmen ersuchte der König den Bischof, den Mann in feinem Amte zu belaffen, Hofius indeg bat hinwiederum den König, nichts von ihm zu verlangen, was er als Bischof nicht thun fonne, ohne Gott zu beleibigen und sein Gewiffen zu beschweren. Der König legte ihm benn auch feine weiteren Sinderniffe in den Weg und fo sette er Preuck, "ber sonst ein tüchtiger Beamter war," 1557 ab, ließ ihn aber noch im Bisthum bleiben in ber Hoffnung, er werde sich noch bekehren: dies geschah aber so wenig, daß Preuck vielmehr noch andere für die neue Lehre gewann.\*) Go ftellten fich 1562 ber Bürgermeister Marquardt und der Ratheberr Joh. Bartich, beide in vieler Begiehung von Preud abhängig, an die Spite ber Reformpartei in ber Stadt, welche burchaus das Abendmahl unter beiderlei Gestalt begehrte; als das Kapitel einige ber "neuerungs= füchtigen" Bürger exilirte, trat unter ber Bürgerschaft eine folche Erbitterung ein, daß Hosius\*\*) felbst das Rapitel gur Borficht und Mäßigung ermahnte, ja feinen Bikar ermächtigte, jenen Leuten den Kelch zu gestatten, wenn auch unter gewissen Bedingungen; auf vorgelegte Bedenken gog er jedoch diese Concession wieder guruck. \*\*\*)

<sup>\*)</sup> Eichh. I, 238.

<sup>\*\*)</sup> Sofius befand sich damals in Trient.

<sup>\*\*\*)</sup> Eichh. II, 150.

Selbst die dem Hosius unterstellten Geistlichen wurden in die allgemeine Geistesströmung mithineingezogen. Trotz des bestehenden Berbots und der Wachsamkeit des Bischoss waren protestantische Bücher ins Ermeland eingebracht worden, die man auch in den Pfarreien mit Begierde las, so daß sich Hosius veranlaßt sah, auch die Privatbibliotheken, besonders der Geistlichen zu visitiren, um die heterodoren Schristen daraus zu entsernen.\*)

In Kulm trat 1554 ber als Rektor ber neugegründeten Schule angestellte Johann Soppe (aus Baugen gebürtig) auch als Lehrer in der Religion auf und polemisirte jo ftark gegen die fatholische Kirche, daß er in der ganzen Umgegend den Ratholiken zum Aergerniffe Diente; tropbem that der Bifchof Lubodziejski nichts hiergegen und ließ ihn ruhig gewähren. Erft als ber von Hosius gedrängte Bizekanzler Przerebski ihn ermahnte, jene Schule zu schließen, falls er nicht in ben Berdacht der Hinneigung gum Lutherthum gerathen wolle, verstand er sich dazu, den Hoppe aus Schule und Stadt zu weisen. Hierin wieder fah die Stadtbehörde eine Beein= trächtigung ihrer Rechte, da der Bischof sich mit ihr nicht vorher berathen und legte in Gemeinschaft mit dem Rulmer Abel, ber in diefer Sache auf ihrer Seite ftand, auf bem Landtage zu Graudenz 1554 gegen das Verfahren des Bischofs Protest ein. Achas von Zehmen beantragte im Namen des Rulmer Abels, den Reftor Soppe in feinem Umte zu belaffen: derjelbe habe in Wittenberg ftudirt, fei ein gelehrter Mann und tüchtiger Babagoge, ber die Jugend burch Lehre und Beispiel zu allem Guten führe. Da der Bischof nur eine achttägige Frist für Hoppe bis zur Berufung eines neuen Lehrers bewilligt hatte, appellirte ber Abel und ber Schulvorstand an den König und gewann so zunächst einen Aufichub der Ausweifung. Hofius, um die Sache gutlich gu erledigen, forderte ben Bischof auf, ihm ben Mann nach Beilsberg zu schicken, damit er ihn in die romische Rirche

<sup>\*)</sup> Gichh. I. 240.

zurückdisputire, Hoppe weigerte sich indeß, vor Hosius zu erscheinen; er erkenne nur die Jurisdiction des Kulmer Bischofs an, vor dem er sich rechtsertigen wolle. Der Bischof wußte nun nicht was thun, schließlich sah er unthätig zu und ließ sogar seine beiden Nessen in der Schule, an welcher Hoppe lehrte. Nachdem Hosius sich weiter ins Mittel gelegt, ward Hoppe von der Schule entsernt, hielt sich aber in der Stadt auf und ertheilte Privatunterricht, wurde auch bald darauf von Zehmen auß neue in das Kestvrat eingeführt, ohne daß der Bischof sich dem zu widersehen wagte; erst in Folge eines königlichen Mandats, dessen Erlaß von Hosius erwirst war (1555), ward Hoppe dauernd aus Amt und Stadt verwiesen\*), was Hosius aber, wie wir bei der Geschichte Elbings gesehen, nur eine kurze Genugthuung bereitete.

In dem übrigen Kulmer Bisthum, in dem Theile des pomesanischen Stifts, der zur Botmäßigkeit Polens gehörte, traten ebenfalls Viele zum Lutherthum über, doch hatten sie

weder Kirchen noch Geistliche.

Auch in dem Breugen benachbarten Grofpolen fand Luthers Lehre schon früh Eingang, besonders unter der hier anfäffigen, meift bem nieberen Stande angehörenden, beutschen Bevölkerung, boch auch in nicht unbedeutendem Grade unter der katholischen Geiftlichkeit und dem polnischen Abel. Go lichteten sich durch Uebertritte zu dem lutherischen Bekenntniß die Reihen der Leutepriefter und Mönche fehr merklich, fo daß 3. B. die Klöfter in Frauftadt, Paradies, Bledzewo u. a. eine Zeitlang gang verödet standen. Unter ben angeseheneren Abelsfamilien, welche bas lutherische Bekenntniß annahmen, find zu nennen die Tomicki, Bningki, Offomgki, befonders aber die beiden, durch Gelehrjamkeit, Wohlthätigkeit und Gifer für die Reformation ausgezeichneten Grafen Andreas und Lukas Gorka, welche durch ihre Beliebtheit beim König und Abel, ihre hohe politische Stellung — Andreas war Wojewobe von Posen und feit 1557 General von Grofpolen - burch

<sup>\*)</sup> Eichh. II. 190-6.

ihre Reichthümer und ihre nabe Berbindung mit andern mächtigen Magnaten gang besonders befähigt waren, ihren Glaubensgenoffen den wirksamften Schut angedeihen zu laffen. In mehreren Orten fingen die Lutherischgefinnten ichon febr früh an, heimlich gottesbienftliche Versammlungen zu halten. in andern scheuten fie fich nicht, durch einflugreiche Gönner oder die Ohnmacht der fatholischen Geistlichkeit sicher gemacht, öffentlich ihr Befenntnig auszuüben. Der erste Geiftliche, ber in Bojen öffentlich gegen das katholische Dogma auftrat, und im Sinne Luthers predigte, war ein gewiffer Samuel, früher Dominikanermönch (1520). Ihm folgte Joh. Sekluchan (eigentlich wahrscheinlich Sieklucki), aus Bromberg gebürtig (geb. c. 1498), Prediger an der Marienfirche, der bald mit ähnlichen Meinungen, wie Samuel, hervortrat. Er murde auf Befehl des Königs Siegmund I., der dem Bojener Magistrat gebot, ihm nicht zu gestatten, zu predigen und in ber Stadt zu verweilen, bei Strafe von 10000 ungarischen Gulben, c. 1525 von der Marienfirche entfernt, doch blieb er in ber Stadt und breitete seine Lehre weiter aus unter dem Schute der mächtigen Familie bes Andreas Gorfa und feiner Göhne, welche ihn vor der Berfolgung der Geiftlichkeit ichütte und ihm bas Umt eines foniglichen Schreibers beim Pojener Zoll auswirkte. Als er nach Herausgabe des wyznanie wiary chrześciańskiej (Bekenntnik bes chriftlichen Glaubens) c. 1540 nicht widerrufen wollte, ward er auch von diesem Amte entfernt und als Reter zu lebenslänglichem Gefängnisse verurtheilt. Jest nahm sich Bergog Albrecht von Breugen feiner an und veranlagte fast mit Gewalt feine Ueberfiedelung nach Königsberg, wo er 1541 Prediger beim Dome und an der Bfarrfirche in der Altstadt murbe. Bei der Bedeutung, welche dieser Mann auch nach seinem Weggange für die lutherische Rirche Bolens durch feine Schriften behielt, führen wir hier noch seine weiteren Schickfale in Rönigsberg an. Seine außere Lage in ber neuen Beimath entsprach feineswegs seiner unermüdlichen Thätigkeit im Amte; er icheint fich meift in drückenden Nahrungsforgen befunden

zu haben. In einer Eingabe an den Stadtrath v. 3. 1558 bittet er um Gehaltserhöhung, indem er sich darauf bezieht. daß er bereits siebzehn Jahre Brediger an der Königsberger Kathedrale fei. In einer andern Bittschrift vom Jahre 1563 fagt er: "seit fast zwanzig Jahren schon verrichte ich in Diesen drei Städten (d. h. Stadttheilen) schwere Arbeiten indem ich nicht nur predige, sondern in allen drei Studten, Borstädten und Dörfern des herrn herzogs umberlaufe; alles Geld, das ich aus Polen mitgebracht, habe ich theils auf den Lebensunterhalt, theils auf den Druck frommer Bücher, an benen sich gang Bolen, Rugland, Masovien und Litthauen erbaute, verwandt. Denn ich habe, indem ich in Diesem Umte bin, zuerst Erbauungsschriften ins Polnische übersett, einige habe ich selbst geschrieben; das ganze Neue Testament habe ich ins Polnische übersett und auf eigene Roften herausgegeben. Aus diesen polnischen Büchern hatte ich einigen Unterhalt, aber jett sind nicht nur meine Bücher. fondern auch die ganze Lehre der fächfischen Kirchen heraus= geworfen burch die Sektirer in Polen, Litthauen, Rugland, Majovien und Bodolien; alle Winkel find mit ihren Schriften angefüllt und ich weiß nicht, wovon ich in meinem Alter und mit meinen kleinen Kindern leben foll." Er ftarb 1578 in Königsberg, gegen 80 Jahre alt.

Neben den beiden vorgenannten Geistlichen machte sich auch ein Laie um die Ausbreitung des lutherischen Dogmas in Posen verdient, der gelehrte Christoph Endorfin aus Leipzig, den Bischof Latalski selbst, nicht ahnend, welch einen gefährlichen Säemann er auf das beste Stück seines geistlichen Ackers schiekte, c. 1530 als Lehrer der alten Sprachen an die berühmte Schule des Lubranski berief, welche damals in der höchsten Blüthe stand und von der adligen Jugend Polens dis aus den entlegensten Landestheilen her besucht wurde. Endorsin trat zwar nicht offen mit seinen Glaubenssgrundsähen hervor, ließ aber keine Gelegenheit vorbeigehen, in seinen Vorträgen, wie Lehrbüchern, unter die harmlose Aussaat seines gelehrten Wissens auch unvermerkt einige

Samenförner seiner religiösen Ueberzeugung zu mischen und als der Bischof endlich hinter sein ketzerisches Treiben kam und ihn seines Amtes entsetzte, mar es bereits zu spät. von ihm ausgestreute Same war auf einen empfänglichen Boden gefallen und ging bald in gang Großpolen auf. Bu erwähnen ift hier auch der unter Endorfin gebildete Guftach Trepta, Hauslehrer der Rinder des Andreas Gorta, der 1546, als er lutherisch geworden, oder offen mit seinem Befenntnisse hervortrat, sich ebenfalls, weil er in Posen nicht sicher war, nach Königsberg begab, wo ihm Herzog Albrecht ein besonderes Jahrgeld aussetzte mit der Verpflichtung, lutherische Erbauungsschriften in polnischer Sprache zu ver= fassen, oder ins Polnische zu übersetzen. Er übte während seines Aufenthaltes in Posen wahrscheinlich auch auf die religible Denkweise bes Vaters seiner Zöglinge einen bestimmenden Ginfluß aus und legte den Grund zu Gorfas späterem offenen Uebertritt zum Lutherthum.

Der Gottesdienst der Lutherischen ward aufangs in Bosen nur heimlich in Brivathäusern gehalten; öffentlich geschah dies zuerst im Palaste des Gorfa; indeg nahmen an diefen Gottesdiensten wohl nur die hausleute und Diener des Grafen Theil, mahrend die Burger der Stadt aus Furcht vor der Geiftlichkeit nicht magten, durch den Besuch derselben ihre Neugierde, oder ein tieferes religiojes Interesse gu befriedigen. Nach Seklucyans Abgange fand fich lange Zeit Reiner, der zur Fortsetzung seiner Thätigkeit Luft oder Befähigung gehabt hätte; deshalb scheinen benn auch die gottes= dienstlichen Versammlungen der Lutherischen in Posen all= mählich ganz aufgehört zu haben - zum großen Nachtheil der jungen Gemeinde; denn Manche, die noch nicht hinlang= lich befestigt waren, fehrten wieder zum Ratholicismus guruck, Undere, denen es ein wirklicher Ernst um ihr Bekenntniß war, wandten sich den Böhmen zu, die gerade um diese Zeit in Bosen und bessen Umgegend besonders eifrig für ihre Gemeinde warben. Auf diese Weise gingen auch mehrere adlige Familien dem lutherischen Bekenntnisse verloren. Die

Trengebliebenen müssen sich in dieser Zeit sehr verborgen gehalten haben, da wir auch nicht einmal von einem Versuche, sie zu versolgen, lesen, während die Böhmen beständigen Angrissen ausgesetzt waren. Erst im Jahre 1563 singen die Lutherischen wieder an, ihre gottes dienstlichen Versammlungen im Palaste des Górta zu halten; sie konstituirten sich rasch zu einer besonderen Gemeinde und wählten zu ihrem ersten Geistlichen einen gewissen Bartosz oder Bartholomäus, an dessen Stelle bald darauf Nikolaus Gliczner kam, ein tüchtiger und für sein Vekenntniß sehr thätiger und eifriger Geistlicher, dem ein zweiter Prediger und Rektor beigegeben wurde.

Auch in mehreren anderen Ortschaften Grofpolens entstanden in diesem Zeitraum lutherische Gemeinden. Go aaben die Bojanowski, wahrscheinlich 1542, den Lutherischen die Kirche in Bärsdorf, 1550 finden wir lutherische Kirchen in Schwerin, Politiq und Bauchwitz, 1553 in Krenz, 1555 in Liffa, 1556 in Lagwig. In Frauftadt wurde 1553 unter Leitung des Starosten Gorsti und des Bürgermeisters Lamprecht nach dem Tode des katholischen Pfarrers die Gemeinde zur Wiederbesetzung der Pfarrstelle berufen, wobei alle Anwesenden einstimmig erklärten, einen Geiftlichen wählen zu wollen, der das reine Evangelium nach der Lehre der Augsburgischen Konfession predige. 1569 schenkte Lukas Gorka im Ginverständniß mit dem Böhmen Jan Szamotulski, ber die andere Sälfte ber Stadt befaß, ben Lutherischen die katholische Kirche in Samter, nachdem der katholische Bfarrer daselbst gestorben war.

In Aleinpolen fand das lutherische Bekenntniß ebenfalls schon früh Eingang. Die ersten Spuren seiner Wirtsamkeit sinden sich in Arakau schon ums Jahr 1520. Laurentius Korwin, Lehrer der Beredsamkeit an der Arakauer Universität, auch als lateinischer Dichter in jener Zeit berühmt, war der Erste, der hier für die Ausdreitung lutherischer Ideen, besonders unter der studirenden Jugend, thätig war. Er sammelte bald einen nicht unbedeutenden Kreis von Anhängern um sich her, den er auch nach seinem Fortgange von der Universität durch fleifigen Briefwechset und Mittheilung lutherischer ober boch wenigstens antitatholischer Schriften zusammenzuhalten wußte. Ja Diese von ihm übersandten Schriften, welche noch von andern Seiten her bedeutend vermehrt wurden, übten einen noch größeren Einfluß auf die Gemüter aus, als die personliche Wirksamkeit Rorwing, einen Ginfluß, ber in Rurgen fo bemerklich und bedrohlich wurde, daß der König auf die Borftellungen des Bischofs von Brzempsl, Andreas Arzycki. eines der erbittersten Feinde Luthers, fich veranlagt fah. 1523 ein Edikt zu erlaffen, in welchem bas Ginführen. Lesen und Verbreiten lutherischer Schriften, wie das Bekennen lutherischer Grundfate bei Strafe bes Scheiterhauses und der Güterconfiscation verboten, sowie Haussuchung nach solchen Büchern angeordnet wurde; kein Buch solle fortan gedruckt oder eingeführt werden ohne Approbation des Rektors. der frafauer Universität, bei gleicher Strafe für Drucker und Berbreiter; ebenfo follten alle anderen Städte verfahren im Einverständniß mit ihren Bischöfen.\*) Dies Edift scheint indeg den Feind nur von der Strafe hinter die Mauern gedrängt zu haben, denn schon 1534 ging ein neues Gbift von Warschau aus, welches dem Starosten von Krakau aufgab, allen Personen seiner Gerichtsbarkeit das Berbreiten keterischer Bücher und den Besuch keterischer Universitäten zu verbieten, jowie die Rückfehr der bereits dort studirenden innerhalb fechs Monaten anzubefehlen bei Strafe des Todes. der Güterconfiscation und Prostription. Allein auch dies Edift kam nicht zur Ausführung, ja trot besselben studirten noch mehr Bolen wie früher in Wittenberg, fo Modrzemsfi. zwei Barone Kościelecki, Peter Gorka u. a. Auch eine Erneuerung des Edifts auf dem Reichstage zu Krafau 1540 hatte feine Wirkung.

Durch die frakauer studirende Jugend wurden jene Schriften auch nach anderen Theilen Kleinpolens, ja bis

<sup>\*)</sup> Zakrzewski.

nach Podgorze und Rothrußland hin verbreitet, und somag es wohl durch sie hin und da zu kleinen Anfängen lutherischer Gemeinden gekommen sein. Diese hatten indeß jedenfalls wenig Lebenssähigkeit, denn schon zu Ende dieser Periode sinden wir in ganz Kleinpolen mit Ausnahme von Krakau auch nicht die geringste Spur einer lutherischen Gemeinde.

In Litthauen, wo die von Korybut und seinen Genoffen aus Böhmen heimgebrachten huffitischen Ideen noch immer latent lebendig maren, verbreitete fich das lutherische Befenntniß mit gleicher Schnelligfeit unter bem Abel wie unter ber Bürgerschaft. In ben Städten wohnten viele deutsche Sand= werfer und Raufleute, welche mit Sachsen Berbindungen unterhielten und hierbei mit Luthers Lehre befannt murben. auch die Nachbarschaft des herzoglichen Preußens war von Einfluß auf die religiose Denkweise ber Litthauer; die litthauischen und russischen Herren schickten mit Vorliebe ihre Sohne zur Ausbildung nach Deutschland, welche dann meift von den neuen Lehren durchdrungen in die Beimeith gurud= fehrten.\*) Lukaszewicz behauptet zwar, der litthauische Abel habe fich fehr gleichgültig gegen das lutherische Bekenntniß verhalten "weil es ihm noch zu fehr nach Katholicismus geschmeckt", allein bas für Litthauen erlaffene fonigliche Edift von 1544, welches den Bischöfen das Recht religiöse Abtrünnige por ihr Gericht zu ziehen, bestätigte und jeden, der die religiojen Neuerungen annahm, Lehrer aus Deutschland einführe ober bie Rinder babin ichicke, mit ber Strafe ber Ehrlofigkeit (was auch den Tod nach fich ziehen konnte) bedrohte,\*\*) beweist deutlich das Gegentheil. Allerdings war der litthauische Abel später fast durchweg calvinisch, allein dies erklärt sich sehr natürlich aus dem Vorgange und ber Einwirfung des mächtigften Magnaten Litthauens, des Fürften Nifplaus Radziwitt, der ein sehr eifriger Calviner war.

<sup>\*)</sup> Moraczewski III, 182.

<sup>\*\*)</sup> Moracz. III, 183.

um das Sahr 1525 begann der Franziskaner Stanis= laus Rapegatan, ein Schüler Luthers, in Wilna, der Kauptftadt von Litthauen, Die reformatorischen Grundfäte feines Lehrers auszubreiten: er mußte jedoch bald die Stadt verlassen und ging (1543) nach Königsberg, wo er erster Brofessor der Theologie an der neugegründeten Universität wurde. Ihm folgte Abraham Kulwa, ein Litthauer von Geburt, der um 1539 in Wilna eine gelehrte Schule anlegte und durch seine Schüler, wie seine Predigten Luthers Lehre besonders unter den Deutschen der Stadt verbreitete. Nachdem Könia Siegmund auf Betreiben des Bischofs Baul ihm unter Androhung des weltlichen Gerichts befohlen, sich dem Bischof zu stellen und wegen der Anschuldigung der Reterei zu rechtfertigen, begab er fich gleichfalls nach Königsberg, wo er Professor der griechischen Sprache wurde. 1555 kam ein gewisser Wiklef aus Deutschland nach Wilna und wirkte fich bei der katholischen Geistlichkeit, der er fich als einen Amtsbruder vorftellte, die Erlaubniß aus, feinen deutschen Landsleuten in ihrer Muttersprache zu predigen. Durch diesen bedenklichen Kunstgriff gelang es ihm, Luthers Lehre, der er heimlich anhing, unter den Deutschen der Stadt noch mehr zu befestigen, bis ber Bischof endlich hinter sein feterisches Treiben fam und ihn verjagte. Gegen Ende Diefer Beriode finden wir schon eine bedeutende lutherische Gemeinde in Wilna. Sonst entstanden lutherische Gemeinden nur noch in Rowno und auf den Gütern der Radziwills und einiger anderer Großen.

Ein eifriger Beförderer des Lutherthums in Litthauen war auch Herzog Abrecht von Preußen.\*) In tausenden von Exemplaren ließ er seit 1545 die Schriften lutherischer Theologen,

<sup>\*)</sup> Nachdem 1525 im Frieden zu Arakau das Ordensgebiet in ein welkliches Herzogthum verwandelt und der Ordensmeister Albrecht als Basall der polnischen Krone demselben vorgesett, leistete Albrecht dem Könige von Polen den Lehnseid und zog seierlich am 9. Mai 1525 als welklicher Herzog und offener Anhänger Luthers in Königsberg ein.

für deren Uebersetzung er mehrere gelehrte Polen gewonnen hatte, in Litthauen und Samogitien verbreiten. Auch grünsbete er an der Universität Königsberg ein Alumnat für acht Theologie studirende litthauische Jünglinge und errichtete einen besonderen Lehrstuhl der lutherischen Theologie für die litthauische Jugend.

## Drittes Capitel.

## Ausbreitung bes Calvinismus.

Die reformatorischen Ideen Luthers hatten sich bereitsin den preußischen Städten und in Großpolen bei einem großen Theile der Bevölkerung eingebürgert und begannen auch in den Städten der anderen polnischen Landestheile, in welchen zahlreiche Deutsche ansässig waren, weitere und weitere Fortschritte zu machen, als auch die Lehren des Genser Reformators ihren Siegeseinzug in Polen hielten; sie gewannen hier namentlich den Adel für sich, vor Allem den kleinpolnischen und litthausschen, in welchem der Geist des Hussissmus noch immer sortlebte, unter dessen Schutze siesich dann auch in andere Schichten der Bevölkerung verbreiteten.

Von Seiten der katholischen Schriftsteller, selbst der sonst unbefangen urtheilenden polnischen, ist der Abel diesershald auß heftigste und ungerechteste angegriffen worden. Man hat ihm vorgeworsen, er habe das evangelische Bestemtniß nur oberslächlich oder aus unlauteren Beweggründen angenommen, er habe die evangelische Kirche größtentheils in Dürstigseit und Mangel schmachten lassen, habe sich nicht ernstlich genug bemüht, die ländliche Bevölkerung für das Evangelium zu gewinnen und dergleichen mehr; allein diese Beschuldigungen sind völlig aus der Luft gegriffen. Hat doch gerade der calvinische Abel einen bewunderungswürdigen Sifer für sein Bekenntniß entsaltet, einen Sifer, der ebenspwarm und andauernd, wie rein und uneigennüßig war und der vielsach den Sifer der Geistlichkeit beschämt, haben doch

felbst die Zerftörungswuth, die Berdächtigungen und Ent= ftellungen der Gegner, welche oft die einzigen Gewährsmänner für die Geschichte jener Zeit find, das rege Glaubensleben bes reformirten Abels für unsere Renntnig nicht so weit ber= schütten können, daß wir erst tiefe und zum Theil vergebliche hiftorische Nachgrabungen banach anstellen müßten. Es laffen fich genug Beispiele dafür anführen — und unsere weitere Darftellung ift folcher Beifpiele voll - dag bie reformirten Abligen es mit ihrem Bekenntnig treu und ernst meinten und für daffelbe keine Rosten und Mühen, ja selbst keine bürgerlichen Nachtheile scheuten. Sie haben an allen Spnoben den lebendigften Antheil genommen, zu allen Kirchenbauten, Pfarrdodationen und Unterstützungen ihrer Glaubensgenoffen reichlich beigefteuert, bisweilen in dem Maake, daß fie darüber verarmten, und was ihren, übrigens unerwiesenen, Mangel an Gifer in Bekehrung bes Landvolks betrifft, fo war dies doch wohl mehr Sache der Geiftlichen, als der Laien. Die lange Zeit, in welcher fie standhaft bei ihrem Bekenntnig verharrten, beweift zur Genüge, daß fie daffelbe nicht oberflächlich angenommen; wenn später viele Ablige einer andern Generation zum Katholicismus zurücktraten, fo geschah auch dies nicht aus Furcht, ober Höherstellung des weltlichen Interesses über das religiöse, es war vielmehr die Frucht der diabolischen Künste der Jesuiten, wie wir im zweiten Theile für Freund und Feind ausreichend nachweisen werden.

Daß auch das Landvolk das calvinische Bekenntniß willig annahm und nur durch den harten Druck, unter dem es stand, später wieder in die katholische Kirche zurückgetrieden wurde, läßt sich aus mehreren Gründen mit Gewißheit anzuehmen, wenngleich wir über sein Verhalten in dieser Hinsicht keine bestimmte Rachricht haben. Nach dem katholischen Schriftsteller Niniecki, welchem Łukaszewicz beipflichtet, soll zwar das gemeine Volk dei all jenen Veränderungen im Cultus und der Lehre nur stummer Zuschauer gewesen sein und Alles geduldig hingenommen haben, aus Furcht vor seinen Herren, wie es denn auch später mit derselben Gleich-

gültigkeit wieder den Glauben verlassen habe, der nicht zum Bergen sprach und seine Sinne durch seine allzu einfachen und trockenen Ceremonien nicht feffeln tonnte. Bur Chren= rettung der polnischen Ration, der durch dieses hochmüthige Urtheil, aus welchem die jesuitische Schulung herausblickt, ein Leichtfinn und eine Gleichgültigkeit in ben wichtigften Ungelegenheiten des Menschen zugeschrieben wird, wie sie nur bei einem gang gesunkenen Geschlechte benkbar ift, bemerken wir, daß gerade bas gemeine Bolt in Polen an bem Bekenntniffe, welches es einmal ergriffen, mit einer feltenen Gluth und Singebung festhält. Jene Schriftsteller, wie fo manche andere, scheinen überhaupt zu glauben, daß der Bauer, ber nur mangelhaft ober gar nicht lefen und schreiben fann, darum auch aller Intelligenz und alles eigenen Urtheils entbehre - fehr mit Unrecht. Wenn ber Bauer nicht lefen und schreiben fann, jo fann er barum oft besto besser und origineller benken und hat nicht felten einen größeren und werthvolleren Ideenschat, als der mit fremdem Kram angefüllte Ropf des Gebildeten. Allerdings ift das reformirte Bekenntniß unter dem polnischen Landvolke fast gang ge= schwunden, dies erflärt sich aber am Einfachsten baraus, daß das Bolf über hundert Jahre lang ohne einen Geiftlichen, ohne ein Erbauungsbuch seines Bekenntnisses, ja selbst ohne Die heilige Schrift gewesen ift und mahrend biefer Beit ge= zwungen mar, die fatholischen Schulen und Rirchen zu befuchen. Auch der vollfaftigste Baum muß endlich absterben, wenn ihm alle Nahrung abgeschnitten ist.

In Großpolen konnte der Calvinismus nie recht feste Wurzel fassen, wahrscheinlich deshalb, weil das lutherische und böhmische Bekenntniß bereits jeden Boden, auf dem er hätte fortgehen können, vorweg eingenommen hatte. In Posen begann zuerst Andreas Prażmowski, ein Mann von Beredsamkeit und großem organisatorischen Talent, calvinistische Grundsäte auszubreiten. Durch Bischof Izbiński seines Amtes entsetz und aus Posen vertrieben (c. 1549) begab er sich nach Kujawien, wo ihn der Starost von Radziejewo,

Rafael Leizcznński, ein Schüler Endorfins und warmer Freund der Reformation, mit großer Bereitwilligkeit aufnahm. Unter dem Schutze Diefes Edlen, der fich bei feinen Standesgenoffen durch sein Wissen (er beherrschte u. A. die lateinische. italienische, französische und deutsche Sprache wie seine Muttersprache), wie durch seine feinen Umgangsformen großer Achtung und Beliebtheit erfreute, und dem alle angesehenen Personen der Gesellschaft näher zu treten begehrten, konnte er ungehindert seine reformatorische Thätigkeit fortseten, um fo mehr, als auch der Bischof von Rujawien, Drohozewsti. welchen die katholischen Schriftsteller einer großen Parteilich= feit für alle Andersgläubigen beschuldigen, ja einen Abtrünnigen und Reter schelten, ihm völlig freie Sand ließ. Er ließ sich in Radziejewo nieder und wirkte von hier aus für fein Bekenntniß mit jo großem Erfolge, daß in Rurzem fast der ganze kujawische Abel calvinisch wurde; er beschränkte indeg seine Thätigkeit nicht allein barauf, Propaganda gu machen; er errichtete auch in Radziejewo eine Schule und ein theologisches Seminar und organisirte die durch ihn gebildeten calvinischen Gemeinden, benen er als Superintendent vorstand, indem er sie in drei Kreise theilte, den Brzesko-Rujawer, den Arnnsfer und den Inowraglamer, und ihnen eine besondere Kirchenverfassung gab. Bu den ersten calvinischen Geistlichen in Rujawien gehören ber 1544 über= getretene Stanislaus Lutomirsti, ber vorher Propft zu Konin und Tufzyn war und sogar zum Erzbischof von Gnesen Designirt gewesen sein soll, und Martin Czechowicz, die beide später zu ben Socianern übergingen und bei diesen eine bedeutende Rolle spielten. Von der römischen Geiftlichkeit erfuhren die kujawischen Calviner fast nicht die geringste Beläftigung. Rur einmal, im Jahre 1556, ward ber vorhin erwähnte Lutomirsti vor die Synode zu Lowitsch geladen, um fich wegen seines Abfalls zu verantworten; er erschien mit der Bibel unter bem Urm und gum Disputiven bereit, zugleich aber erschien mit ihm eine so große Schaar von Ebelleuten, daß dem papftlichen Nuntius und dem Erzbischof

die Lust verging, ihn ins Verhör zu nehmen. Man ließ sogar vor ihm und seiner Gesellschaft, zu der man sich nichts Gutes versah, die Thüren des Schlosses, in welchem die Synode tagte, verschließen.

In Kleinpolen fing man erft um das Jahr 1540 an, den zuerst eingeschlagenen Weg der Reformation nach lutherischen Grundfäten zu verlassen und mit Reformplanen, Die weniastens ben Namen Ralvins an ber Spige trugen, gegen die katholische Kirche anzukämpfen. Den Rampf felbst begannen, wenngleich noch sehr vorsichtig und aus dem Busche heraus, mehrere Gelehrte und Geistliche in Krakau, meist Schüler des Erasmus, welche zum Zwecke der Berbreitung der reinen Lehre des Evangelii eine besondere Berbindung unter einander geschlossen hatten, deren nähere Gin= richtung uns unbekannt geblieben ift. Un der Spite Dieser Gesellschaft, zu der mehrere der namhaftesten Gelehrten und Geiftlichen gehörten, wie Andreas Trzyciesti, erfter Gram= matifer der Polen\*), der Sefretar des Königs Andreas Frit Modrzewsti, der Rechtsgelehrte Jakob Przyłusti, Grodschreiber von Krafau und Herausgeber der Gesetssammlung, der gelehrte Drucker Bernhard Wojewodka, Drzewicki, Kanonikus von Arafau, Zebrzydowski, später Bischof von Arafau, Uchański, später Brimas von Polen, stand Lismanin, ein geborener Italiener, Beichtvater ber Königin Bona, die ihm wegen ber Stattlichkeit seiner Erscheinung und wegen seiner Beredsamkeit besonders zugethan war, sowie Brovinzial der Franziskaner in Bolen und Rommissar aller Alöster von St. Clara. Daß diese Gesellschaft wenig geeignet war, das Ziel, das sie fich gesett, zu erreichen, dafür zeugt schon die Beimlichkeit, mit der sie ihre Plane ins Wert zu feten suchte; denn die Wahr= heit wird stets das Licht suchen und zum offenen Bekenntniß brangen: noch mehr aber wird bies flar aus den Meinungs= verschiedenheiten, die unter den einzelnen Gliedern herrschten;

<sup>\*)</sup> er war in den alten und neuen Sprachen wohlerfahren, auch als Dichter geschätzt; nach dem Tode seines Wohlthäters N. Radziwill ward er fönigl. Sekretär. † c. 1589.

einig waren fie alle nur in bem Ginen, daß an bem fa= tholischen Dogma etwas nicht in Ordnung sei, wo und wie aber zu bessern, darüber hatte fast jeder seine besondere Un= ficht; der Gine neigte fich den Grundfagen Luthers qu, Undere benen Zwinglis ober Calvins, noch Undere näherten sich bereits der arianischen Irrlehre, Modrzewski wünschte eine von Rom unabhängige polnische Nationalkirche u. f. f. Die Gesellschaft scheint auch, tropbem fie bas bunte Durch= einander von allerhand ungeklärten Meinungen, das in ihr fich regte und zu feiner festen Ginheit zusammenschmelzen konnte, fo klug unter dem Mantel der Rechtgläubigkeit zu verstecken wußte, daß selbst die scharfen Augen des Bischofs von Krafau, Maciejowski, getäuscht wurden, keinen langen Beftand gehabt zu haben, und wenn fie mahrend beffelben einen Einfluß nach außen ausübte, so war dies jedenfalls fein nachhaltiger.

Unter den ersten Geiftlichen und Gelehrten, welche in Rleinpolen das Panier für den Calvinismus erhoben, find besonders zu erwähnen Jakob Sylvius, Rektor von Arzemin, welcher 1547 übertrat und Simon Zachufg, zwei Männer, die sich um die Ausbreitung der reformirten Lehre und ihre Aufrechthaltung gegen bas von allen Seiten anfturmenbe Sektenwesen ein besonderes Berdienft erworben haben, Martin Rrowicki, Propst zu Wisnia, der in Schrift und Wort die anstößigen Sitten des Klerus schonungslos an den Pranger stellte, die Meffe in der Landessprache hielt und in feinen Bredigten mit hinreißender Beredsamkeit besonders die Bilber= und Seiligenverehrung angriff, ber gelehrte Staliener Stantar (geboren 1501 zu Mantua), welchen Bischof Maciejowski 1550 als Lehrer ber hebräischen Sprache an die Universität Bu Rrafau berief und der feine Borlefungen bagu benutte, hin und wieder einen Seitenhieb gegen bas katholische Dogma zu führen und Felix Krzyżał (latinifirt Cruciger, gewöhnlich Felir genannt), Rektor von Niedzwiedz, einem Städtchen bei Rrafau, der seit 1546 das reine Wort Gottes von der Rangel auslegte und dem der Krakauer Bischof felbst zu

feiner Bekehrung geholfen haben soll; er soll nämlich von diesem, der ihn der Reperei für verdächtig hielt, gefragt worden sein, ob er in seinen Predigten Calvin folge, habe in Folge dessen angefangen, die Schriften Calvins, von dem er vordem noch nichts gewußt, zu lesen und sei durch dieselben von der Wahrheit der resormirten Lehre überzeugt worden.

Die katholische Geistlichkeit konnte selbstverständlich Diefer Bewegung, unter der felbst die Bischofssite bedenklich zu schwanken anfingen, nicht gleichgültig zuseben; sie wirkte ihr benn auch alsbald fraftig entgegen, boch immerhin mit wenigen Ausnahmen mit einer Mäßigung und Scheu vor ben äußersten Mitteln, wie fie in andern katholischen Ländern ben Regern gegenüber völlig unbefannt, ja unbegreiflich war und welche nicht immer aus dem noch fraftigeren Widerstande bes Gesammtadels sich erklärt: denn selbst als der Abel unter sich gespalten und damit seine Macht den Bischöfen gegenüber gebrochen war, ift in Polen nie ein Anders= gläubiger um ber Reterei willen am Leben geftraft worden. Rur ein einziger polnischer Bischof, ber Bischof von Krakau Beter Gamrat, eine Creatur ber berüchtigten Königin Bona, beffen Name in gang Bolen zum Spignamen für Buftlinge geworben,\*) gab dem erftaunten und feineswegs befriedigten Volke das Schauspiel eines Autodase. 1539 ließ er die achtzigjährige Ratharina, Chefrau des Krakauer Stadt= verordneten Melchior Zalafzewski unter der Unklage, fie fei jum Judenthum übergetreten, während fie in Bahrheit nur die Anbetung der Hostie getadelt\*\*) und nicht widerrufen wollte, auf dem Martte in Rrafau verbrennen. Gein Rachfolger Samuel Maciejowski befaß zwar im Allgemeinen einen milben Charafter und war zu gewaltsamen Verfolgungen nicht geneigt, erachtete es aber boch für seine bischöfliche Pflicht, die

<sup>\*)</sup> Zakrzewski.

<sup>\*\*)</sup> So berichtet Zakrzewski; nach Moraczewski (III. 186) soll sie unitarische Meinungen ausgesprochen haben, dies ist aber nicht glaublich, denn unitarische Ansichten waren damals in Polen noch nicht aufgetaucht.

Neuerungen mit allen ihm zu Gebote stehenden Mitteln zu dämpfen. Er entsetzte die abtrünnigen Geistlichen ihres Amtes, lud fie vor sein Gericht und sperrte fie, wenn er ihrer habhaft werden konnte, auch wohl ein. Allein der Widerstand des Abels machte all seine Bemühungen ver= geblich. Go mußte er ben Pfarrer von Krzczonow, Balentin, den er 1549 wegen Uebertretung des Cölibatgebots vor sein Gericht geladen, ohne Berhor wieder entlaffen, weil mehrere reformirtgefinnte Edelleute, unter ihnen befonders Dlesnicki, Berr von Binczow, Remigius Chełmsti und Nifolaus Rej. Die dem Angeklagten wohlgerüftet das Geleit gaben, ihm nicht nur die Hände, sondern auch die Zunge banden. Auch dem oben erwähnten Felix konnte er nichts anhaben, da dieser noch rechtzeitig nach Großpolen zu dem Grafen Ditrorog floh. Den Professor Stantar sperrte er zwar ein. der Gefangene befreite fich indeß nach turger Saft mit Sulfe der Edlen Jedrzej Trzyciesfi und Stan. Lajocki, welche die Wachen bestochen hatten, indem er sich an zerschnittenen Tüchern aus seinem Kerfer herabließ und nach Binczow entfloh, wo ihn der Urm des Bischofs nicht erreichen konnte. Maciejowskis Nachfolger, Andreas Zebrzydowski, war ein Mann von bemerkenswerthen Kenntnissen und Talenten, aber von einer jähzornigen, roben Gemüthsart. Diese war es auch allein, die ihn zu Gewaltthätigkeiten gegen die Evangelischen trieb, denn seine religiösen Ansichten waren nichts weniger, als bigott; im Gegentheil, er foll ein vollständiger Atheist ge= wesen sein und die wichtigsten Dogmen des Christenthums öffentlich als Fabeln behandelt haben. So erzählt fein Sefretar: als fie beibe einft neben einer Wiese spazieren gingen, habe Zebrzydowski zu ihm gejagt: "Du siehst diese-Wiese, Andreas, sie ist glücklicher als ich; benn bas Gras, das dort liegt, wird wiederkehren, wenn mich aber einmaldie Sense des Todes gemäht hat, werde ich nicht wieder auferstehen." Unter allen Bischöfen Polens that es ihm Reiner an unheiligem Eifer zuvor. 1550 hatte der Rektor von Kurow, Rifolaus, angefangen, die reine Lehre des Evan=

1

Hin I

gelii zu predigen und das Abendmahl unter beiderlei Geftalt auszutheilen; der Bischof ließ ihn alsbald einsperren und befahl seinem Staroften, ba er gerabe eine Reise vorhatte, ben Gefangenen auf eine beliebige Weise ums Leben zu bringen, und das, ehe er von feiner Reise zurückfehrte. Der Staroft beschloß, seinen Gefangenen durch Hunger zu tödten und ließ ihm bemgemäß keine Nahrung mehr zufommen; ber Unglückliche erhielt sich aber über Menschenverstehen lange, indem er eine Bibel, die er ins Gefängniß mitgenommen, mit etwas Butter, die man ihm gegeben, bis auf die Deckel aufaß. Als der Staroft fah, daß fein erftes Mittel nicht fo rafch, wie er gehofft, wirkte, schickte er einen rohen Menschen in den Kerker, mit dem Befehl, den Gefangenen zu erdroffeln, was denn auch geschah. Zebrzydowski lobte bei seiner Rückfehr die That fehr, der Staroft empfand aber bald nachher tiefe Rene über seine Mitwirkung an einer folchen Mordthat und sagte dem Bischof den Dienst auf. Bon einem andern übergetretenen Geiftlichen ergabt Felix, er sei lange Zeit vom Bischof im Gefängniß gequalt worden, bis ihm einer von den bischöflichen Dienern zur Flucht verhalf. Zebrzydowski habe ihn darauf in der gangen Stadt gesucht und die Thore mit Wachen besetzt, damit er nicht entfame; dem Verfolgten sei es indek, wenn auch auf gefahrvolle Weise, geglückt, über die Mauer zu kommen und zu einem Gartner auf bas nächste Dorf zu fliehen, den er gebeten, ihn zu einem die göttliche Wahrheit und das Evangelium liebenden Mann zu führen. Der Gartner habe sich auch bereitwillig gezeigt, aber unterwegs in einem Walde den Armen, der schon jo viele Hindernisse glücklich besiegt, hinterrücks erschlagen, worüber der Bischof, als er es erfuhr, ausnehmend erfreut gewesen sein soll. Auch den bereits erwähnten Krowicki, der von seinem Bischof, Dziaduski, exkommunicirt, nach Pinczow in Zebrzydowskis Nahe geflüchtet war, suchte dieser, ohne Zweifel, um ihm ein ähnliches Loos zu bereiten, auf alle Weise in seine Gewalt zu bekommen. Er gebrauchte dabei Die verschiedensten Listen, die nur durch die Vorsicht des

Bedrohten, oder einen glücklichen Zufall, vereitelt wurden. So ward Krowicki einst, in des Erbherren Abwesenheit, von einem Mönche, der allein im Kloster zu Pinczow zurückgeblieben war und den der Bischof instruirt hatte, nach vorgängigen Freundschaftsbezeigungen zu Mittag eingelaben: während sie speisten, fielen unversehens die Leute des Bischofs aus einem Sinterhalt über den nichts ahnenden Gaft her. leaten ihn auf einen Erntewagen, warfen eine Menge Stroh über ihn, auf das fie fich felbst setten, und fuhren nun in vollem Trabe über Steine und Baumwurzeln mit ihrem Gefangenen fort, der unter bem Stroh beinah erftickte und unter den gewaltigen Stößen des Wagens nicht wenig zu leiden hatte. Seine Gefangennahme war indeß nicht unbemerkt geblieben; ein Diener Dlesnickis setzte den Fliehenden nach und rief durch sein Geschrei einen von zwei Dienern begleiteten Ebelmann herbei, ber bas Geschehene faum erfahren, als er mit größter Schnelligkeit mit seinen gleich ihm berittenen Dienern den Räubern nachsetzte; er bekam fie auch glücklich zu Geficht und jagte ihnen durch sein und seiner Begleiter lautes Rufen und Schreien einen folchen Schreck ein, daß sie den Wagen im Stiche ließen und entflohen. Dies koftete, fagt Lubieniecki, dem Bischof seine Ruhe, seinen guten Ruf und ein Paar gute Pferde. Auch ein zweites Mal entging Krowicki, als er in Krakau Gottesdienst hielt, nur mit Mühe den Nachstellungen des Bischofs.

Żebrzydowski machte auch wiederholt Bersuche, auch den Abel durch dergleichen gewaltsame Maßregeln von dem Uebertritt zu den Evangelischen abzuschrecken oder dafür zu züchtigen, hatte aber hierin so wenig Ersolg, wie seine Gessinnungsgenossen in anderen Theilen des Landes. Ein ansgeschener Edelmann, Nikolaus Olesnicki, Herr von Pinczow, hatte 1550 auf Stankars Rath den Mönchen des Paulinersklosters daselbst das Leben so schwer gemacht, daß viele das Aloster verließen, während er selbst den Gottesdienst nach reformirter Weise in der neueingerichteten Schloßkapellehalten ließ. Żebrzydowski beschwerte sich hierüber bei dem

11

Oln 11

Könige in so eindringlicher Beise, daß der König ernstlich beunruhigt murde und diese Stimmung benutend befahl der Brimas Dzierzgowski bem Unterkangler Brzerebski als bem Administrator und Probst der Krakauer Rathedra, den Dlesnicki vorzuladen. Derfelbe erichien auch vor Brzerebski und ber mit diesem zum Gericht versammelten Geiftlichkeit. aber mit feinen Sofleuten und einer fo großen Schaar von Berwandten und Freunden, daß der Unterkangler es gerathen fand, von einem förmlichen Berhör und nachfolgendem Ur= theilsspruche Abstand zu nehmen; er ließ die überflüsfigen Ruhörer fich entfernen, beschräntte fich auf strenge und brohende Vorwürfe, welche von Olesnicki augenscheinlich leicht genommen murden und übersandte die Sache zur Entscheidung an den König. Dlesnicki wurde benn auch vor den nächsten Reichstag geladen, wo ihm der König gebot, Stankar zu entfernen. Gott auf väterliche Weise zu verehren, die aus= ländischen Neuerungen zu lassen, die Mönche nicht zu beläftigen, und als Bürgschaft 1000 Gulben zu zahlen; Dlesnicki veriprach Gehorsam und gahlte, wußte aber ben Mönchen ihren Triumph fo zu verleiden, daß fie fich freiwillig entfernten, worauf das Rloster in eine Schule umgewandelt wurde.

Auch als der Besitzer von Iwanowice bei Krakau, Nikolaus Dłuski c. 1550 die Bilder aus der Kirche entsernte und dieselbe zu einer Stätte des neuen Gottesdieustes gesstaltete, beschränkte sich Zebrzydowski, durch die letzten Mißeersolge entmutigt, auf bloße Drohungen, verhielt sich auch unthätig, als bei Dłuskis Tode der Gesammtadel der Umgegend sich zu dessen Begräbniß versammelte, wo die Messe in polnischer Sprache und bei nur einem Lichte gehalten wurde.

Ob diese geringe Widerstandssähigkeit der katholischen Geistlichkeit als ein Glück für die reformirte Kirche Kleinspolens anzusehen? Fast möchte man dies bezweiseln und eher wünschen, sie hätte bei ihrem Aufsprießen einen härteren Boden zu überwinden gehabt; sie wäre dann wohl nicht so rasch, wahrscheinlich aber desto stärker und kräftiger emporgeblüht. Dem sei indeß, wie ihm wolle, jedenfalls diente

Die Ohnmacht der Geiftlichkeit dazu, dem resormirten Befenntniß in dieser Zeit einen überraschend schnellen und weitgreisenden äußeren Sieg zu verschaffen. Gine Menge fatholischer Kirchen verwandelte sich, wie über Nacht, in reformirte, die katholische Geistlichkeit verschwand, durch Fluckt oder Alebertritt, mehr und mehr; bald war der größte Theil der fleinwolnischen Gemeinden, wenigstens dem Ramen nach. reformirt. Unter den Edelleuten, die bei diesem Bermandlungsprozeß besonders thätig waren, verdienen namentlich Dlesnicki. Johann Bonar, Raftellan von Biecz und die Familie 3borowsti Erwähnung. Dlesnicki war vielleicht von allen der eifriaste Anhänger der Reformation; er war seinem Bekennt= nift nicht nur mit Leib und Seele, sondern auch, was viel feltener, mit seinem Vermögen ergeben. Go fundirte er Die ben Reformirten geschenkte Rirche zu Binczow höchst freigebig. nahm die vertriebenen reformirt gesinnten Geistlichen mit großer Bereitwilligkeit in seinem Sause auf und herbergte fie monatelang, wie ben Stanfar, Krowicki, Laski, Lismanin, Blandrata, Statorius, welche seiner Gastfreundschaft freilich. wie wir später sehen werden, meist schlecht lohnten; auch war er ein Sauptbeförderer ber radziwillschen Bibelübersetzung; von ihm erhielten auch die Reformirten die Kirchen in Olegnica, Sienno, Lipst u. a. Bonar gestattete ber fatholi= schen Geistlichkeit, auf seinen Gütern zu bleiben, wenn fie die Messe abschaffen und sich von Bapst und Bapstthum lossagen wollten. Natürlich machten sie von dieser Erlaubnig keinen Gebrauch, sondern ent= fernten sich. Bonar berief barauf felbst 1557 an Die Hauptfirche zu Rigge einen calvinischen Geiftlichen. Die Iborowski, eine der ersten Magnatenfamilien Bolens. Die einen mächtigen Anhang unter dem niederen Abel hatten, schenkten den Reformirten die Kirchen in Stobnica (c. 1851), Jwanista (c. 1552), 3borow, Colec, Miedana u. a.; die Stadnicki die Kirchen in Dubiecto (c. 1550) Lancut, Lesko und Zolyn; Nikolaus Rej die in Raglowice. Desga und Rejowice; die Szafraniec die in

Secumin (c. 1551), Wlojączowa, Rogowo, Kazimierza mala und Checinn: Stanislaus Lafocti Die in Belsznica, Abonsti die in Kurow, Johann Lanskoronski die in Wlodzislaw und Rurozwefi, Filipowski die in Chrzecice, Spotek Die in Bakliczyn und Melsztyn, Stanislaus Zamoiski Die in Ramoscie stare. Andreas Gorka die in Szczebrzeszm und Turobin 2c. Die bedeutenofte reformirte Gemeinde Rlein= polens bildete fich in der Hauptstadt Rrafan. Bonar schenkte ihr zuerft eine Stelle in feinem Garten zum Rirchbau und berief als erften Geiftlichen ben von der Synode gewählten Gregor Pauli 1557 babin, bem Stanislaus Wisniowsti als Gehülfe und Katechet beigeordnet wurde. 1558 ward Daniel Slegak als Brediger ber beutschen Gemeinde berufen. Martin Chelmsti, Kähnrich von Krafau, ichenkte ihnen einen Begräbnifplat in Chelmno bei Krafau, den der Krafauer Böbel pfia gora (Hundeberg) nannte. 1569 gab der König ber Gemeinde ein Brivileg für Begräbnifplat, Schule und Hofpital. 1570 faufte fie ein Saus in der Stadt, Brog genannt, und richtete es zur Kirche und Schule ein.

In Litthauen gewann ber Calvinismus in furger Zeit einen vollständigen Sieg über die fatholische Rirche und zwar burch die Bemühungen eines Mannes, ber damals nach dem Könige der erste Mann des Reiches war. Es war dies der Fürst Nifolaus Janowicz Radziwill, mit dem Beinamen der Schwarze (Czarny), durch die bekannte, unglückliche Königin Barbara, seine Nichte, mit König Siegmund August ver= schwägert, Fürst von Olyka und Nieswiez, Mundschenk von Litthauen, schon unter Siegmund I. Großmarschall von Litthauen, später durch Beleihung Siegmund Augusts auch Kangler von Litthauen und Wojewode von Wilng, Im Auslande erzogen und mit den Lehren der Reformatoren, besonders Calvins, bekannt geworden, wandte er nach seiner Rückfehr seinen ganzen Ginfluß an, dem calvinischen Be= tenntniß in Litthauen Eingang zu verschaffen. Wie ent= scheidend dieser Ginfluß gewesen sein muß, können wir leicht aus der fast unumschränkten Autorität, die er über den

übeigen Abel, felbit über Die Grenzen Litthauens hinaus. ausübte, abnehmen. Der größte Theil des litthauischen Abels folgte blindlings feiner Leitung und felbft unter bem Rronabel befaß er einen bedeutenden Anhang. Wenn er bes Morgens in seinem Empfangszimmer erschien, so brangte sich ftets eine reiche Schaar vom großen und kleinen Abel herzu, ihm seine Ehrerbietung zu beweisen; so war er auch, wenn er sich öffentlich zeigte, von einem mahrhaft königlichen Be= folge von Edelleuten umgeben; jo oft er in den litthauischen Sengt eintrat, erhob fich ber König von seinem Throne und ging ihm einige Schritte entgegen, gab anch nicht gu, baß er sich auf den für den Wilnaer Wojewoden bestimmten Seffel niederließ, fondern ließ ihn gang in feiner Rahe Blat nehmen. Es ist leicht begreiflich, daß schon diese hohe und seltene Gunft des Rönigs dem Fürsten einen bedeutenden Einfluß auf den Abel verschaffte, und, wenn er noch bazu feinen enormen Reichthum und feine ausgebehnten Besith= thümer in die Wagschale warf, nicht viele von den litthauischen Edelleuten waren, welche einem folchen Gewichte widerstehen fonnten. Er veranlagte gunächst seine Frau, seine Rinder und Hausgenoffen, das calvinische Bekenntniß anzunehmen und hielt mit ihnen seit 1553 Gottesdienft in seinem Balafte in Wilna, später ließ er mitten auf dem Ringe ber Stadt, als dem bemerkenswertheften Punkte von gang Litthauen. eine calvinische Kirche mit hohem Thurme erbauen und auf einer Borstadt ein geräumiges Saus in eine Kirche um= wandeln; allmählig führte er auch auf seinen sämmtlichen Bütern den reformirten Gottesdienst ein, wobei er es sich zugleich angelegen sein ließ, die neuen Gemeinden mit tüchtigen Geiftlichen aus dem Kronlande zu verforgen; fo berief er Laurentius Arnizfowsti nach Nieswiez, Thomas Falfonius nach Rleck, Zachufz aus Profzowice nach Brzesclitewsti, Wedrychowski und Martin Czechowicz nach Wilna (1558). Den letteren besonders schloß er in feine Gunft ein und überhäufte ihn mit Wohlthaten und Achtungsbezeigungen, schickte ihn auch 1561 nach Genf, um sich mit ben

Inftitutionen und ber Liturgie bes reformirten Bekenntniffes befannt zu machen. Sein Gifer für die neugewonnene religiöse Ueberzeugung bethätigte sich überhaupt nach den verschiedensten Seiten hin. Er nahm alle Geistlichen, welche fich von der katholischen Kirche lossagten, unter feine Brotektion und verwandte sich wirksam auch für solche außerhalb Litthauens; fo schrieb er an die Rathsherren von Lublin. als diese dem Batlewsti, der in vielen adligen Saufern beliebt war, das Predigen verboten, fie möchten denen, welche ebenjo glaubten, wie er, und die wahrhaft fromme Leute waren, nicht in den Weg treten, denn er miffe feine Freunde mit bem eigenen Blute zu schützen; mehreren Geiftlichen setzte er ein Jahrgeld aus seiner Schatulle aus und bemühte sich besonders, den ihm ergebenen Abel zum Calvinismus bin= überzuziehen. Seine Bemühungen hatten, wie schon erwähnt, einen außerordentlichen Erfolg, der felbst die Erwartungen ber eifrigften polnischen Reformatoren übertraf. "Geistliche, fagt Cichowski, ftromten ihm von allen Seiten haufenweise zu, der katholische Geiftliche ward offen verhöhnt, ja verbannt und mußte Wohnung und Gotteshaus den Bredigern ber Gottlofigkeit überlaffen. Raum der taufendste Theil der fatholischen Bevölkerung blieb der fatholischen Rirche treu: fast gang Litthauen war von der Reterei angesteckt, überall Läfterungen gegen die römische Kirche." Bon bes Fürften großem Berdienste um eine genaue textgetreue Uebersetzung ber Bibel werden wir an einer andern Stelle berichten.

Radziwilł machte sogar den Versuch, auch den König, der bereits im Herzen resormirt gesinnt war, zu einem offenen Bekenntniß dessen zu veranlassen und den noch Schwankenden dadurch ganz hinüberzuziehen. Als Siegmund August 1552 sich in Wilna aushielt, überredete er ihn, einmal dem Gottesdienste in seinem Palaste beizuwohnen. Schon waren sie auf dem Wege dahin, als der Dominikaner Chyrian, Suffragan von Wilna, der diesen Anschlag auf die Rechtgläubigkeit des Monarchen noch rechtzeitig erfahren, ihnen nahe bei dem Palaste entgegentrat, dem Pferde des Königs in die Zügel

fiel und diesem selbst zurief: "nicht dies ist der Weg, den Deine Vorsahren zum Gottesdienst zu gehen pflegten, sondern jener" — wobei er auf die gegenüberliegende katholische Kirche zeigte. Der König, durch diese Anrede überrascht, wählte denn auch in der That den alten Weg.

Nach einem Briefe des päpftlichen Legaten Commendom, soll Radziwiłł ein Jahr vor seinem Tode ein eifriger Arianer geworden sein und nicht nur aus seinen Besitzungen, sondern auch aus andern Orten Litthauens alle calvinischen Geistlichen, welche bei der Lehre von der heiligen Dreieinigkeit blieben, vertrieben haben. Diese Behauptung gehört zu jenem Lügengewebe, dessen Fäden wir noch oft begegnen werden, welches von Hosius begonnen und von seinen Gesinnungsgenossen, namentlich den Iesuiten, weitergesponnen wurde, um das wahre Bild der bedeutenden Männer der evangelischen Airche Polens zu verschleiern und das Urtheil auch der Unbefangenen über dieselben irre zu führen. Auch der katholische Historiser Moraczewski, der den obigen Bericht wiedergiebt\*), zeigt durch sein hinzugesetztes, "wahrscheinlich", daß er seinem Gewährsmanne keinen rechten Glauben schenkt.

Nach dem Tode Nikolaus Radziwiłks († 28. Mai 1565), dieses wahrhaft großen Mannes, der all seine reichen Gaben in den Dienst des Evangeliums gestellt und der noch für seine spätesten Nachkommen allezeit eine stumme und doch beredte Mahnung bleiben wird, stand an der Spite der litthauischen Resormirten sein Oheimbruder, Nikolaus Jurewicz, mit dem Beinamen der Rothe (Rudy), Fürst von Birze und Dubinka, Wojewode von Trock, Großhetman von Litthauen und seit 1565 Wojewode von Wilna, den ein nicht geringerer Sifer für sein Bekenntniß beseelte. Auf seinen zahlreichen Bestitzungen baute er eine Menge calvinischer Kirchen und stattete sie reichlich auß; so in Birze (wo er auch ein Gymanasium errichtete), Biesica, Bojnarow, Dubinki, Kojdanow, oder schenkte die katholischen Kirchen, wie die in Kiejdany.

<sup>\*)</sup> IV. 317.

Um das Jahr 1555 war Litthauen bereits mit calvinischen Gemeinden und Kirchen weithin übersät. Zu den bedeutenderen gehörten die in Wilna, Brześć litewski, Kleck, Nieswiez, Mordy, Orsza, Dziewaltowo (welche Wisniowiecki bauen ließ), Jkaznia, Iwie, Birze, Szhtani, Kiejdany u. a. Die meisten Kirchen waren von Holz; nur die in Wilna, Dubinki, Kiejany, Dziewaltowo und Greze waren von Stein aufgeführt. Der Gottesdienst wurde in polnischer oder litthausscher Sprache gehalten, in deutscher nur in Wilna; in einigen weißrussichen Gemeinden, wie Polock und Witedsk, in polnischer und russischer.

Von Litthauen aus verbreitete sich der Eiser für die calvinische Lehre auch über Weißrußland, Podolien und Samogitien. In letzterem blieben unter Bischof Mich. Gedroic nur einige katholische Geistliche übrig, im Nowgoroder Bezirk von sechshundert adligen Familien griechischen Bekenntnisses kaum sechzehn.\*) Nur in Masovien fand weder Luthers noch Calvins Lehre je einen günstigen Boden.

## Diertes Capitel.

## Die böhmischen Brüder in Polen.

Im Jahre 1548 wanderten die böhmischen Brüder\*\*) von Kaiser Ferdinand I. aus ihrer Heimath vertrieben, gegen tausend Seelen stark, in drei gesonderten Abtheilungen nach Preußen, dessen Herzog ihnen mit großer Bereitwilligkeit einen Zusluchtsort in seinen Landen angeboten hatte. Die eine dieser drei Abtheilungen, die aus einigen vierhundert

<sup>\*)</sup> Wiszniewski VI. 59.

<sup>\*\*)</sup> Sie selbst nannten sich Jednota ober unitas fratrum; die Katholifen gaben ihnen den Schimpfnamen der Pikarden. Ihre früheren Schicksale, sowie ihr Bekenntniß werden hier als bekannt vorausgesetzt.

Bersonen bestand, und von mehreren tüchtigen Geiftlichen begleitet wurde, nahm ihren Weg durch Grofpolen und fam hierbei auch nach Posen, wo nicht nur der Hussitismus noch unter der Asche glimmte, sondern auch das lutherische Befenntnif, wie wir wiffen, bereits festen Guß gefaßt und, so zu sagen, die gange geistige Atmosphäre mit Ideen einer Umgestaltung der Rirche nach evangelischen Grundsäten durchdrungen hatte. Sie wurden denn auch hier von allen Seiten freundlich empfangen und besonders bewies ihnen der schon früher genannte General von Grofpolen, Andreas Gorfa, so viel Theilnahme, daß sie das anfängliche Ziel ihrer Reise aufgaben und fich in ben, Gorta gehörigen, Städten Rurnit, Roschmin, Wronte und Samter niederließen. Sie erhielten furze Zeit nachher einen nicht unbeträchtlichen Zuwachs durch eine neue Schaar böhmischer Auswanderer, die in zwei Saufen unter der Anführung des böhmischen Seniors Matthias Sionius oder Sionski\*) und des Georg Israel\*\*) ankamen. Gorka gestattete ihnen, auf seinen Besitzungen ihre gottesdienftlichen Berfammlungen zu halten, an benen auch Viele aus der lutherischen Gemeinde Posens, die damals ohne Geistlichen war, Theil nahmen. Durch ihr ernstes, gemessenes Wesen und ihren musterhaften Lebenswandel wußten sie sich selbst die Geneigtheit der Katholiken zu ver= schaffen und würden gewiß auch jett schon nicht Wenige unter diesen zu sich herüberzogen haben, wenn es ihnen vergönnt gewesen wäre, sich ihres Aspls längere Zeit zu erfreuen. Allein kaum hatten sie angefangen, sich von den Beschwerden und Drangsalen ihrer Reise zu erholen, als der

<sup>\*)</sup> Er besaß auch einen namhaften Ruf als Arzt.

<sup>\*\*)</sup> Geboren 1500 zu Hunnobrod in Mähren; er befand sich auch bei der bekannten Gesandtschaft der böhmischen Brüder an Luther, (1542) in Folge deren sich dieser so günstig über sie äußerte. Aussgezeichnet durch seine wissenschaftliche Bildung und seine Frömmigkeit, ward er bald das Haupt der Brüderunität in Polen; er war mit den berühmtesten ausländischen evangelischen Theologen befreundet und stand trop seiner vielen Amtsgeschäfte mit ihnen in einem regen brieslichen Verfehr.

König, durch den Bischof von Posen, Benedift Gabinsti, einen fanatischen Giferer, veranlaßt, ein ftrenges Gbitt gegen fie erließ, das ihnen gebot, unverzüglich Bolen zu räumen. So griffen sie benn, nach kaum zehnwöchentlicher Rube. aufs neue zum Wanderstabe und wandten sich nach Thorn, wo sie von der meist lutherischen Bürgerschaft mit Bereitwilligfeit aufgenommen wurden und einige Säuser eingeräumt erhielten, in benen sie wohnen und ihren Gottesdienst halten konnten. Sie hätten auch hier wahrscheinschlich ihrem Bekenntniß manche Anhänger erworben, da die Lutherischen, welche aus Furcht vor den Katholischen keine Geistlichen zu berufen magten, mit Freuden die Gelegenheit ergriffen, einen evangelischen, glaubensverwandten Brediger zu hören, wenn nicht Bischof Izbinski, von ihrem Aufenthalte in Thorn in Renntniß gesetzt, abermals bei Sofe die Sturmglocke gegen sie geläutet und es so durchgesett hätte, daß das königliche Edift, welches sie aus Polen vertrieb, auch auf Polnisch-Breugen ausgedehnt wurde. So nach furzer Raft abermals aufgescheucht, wandten sich die heimathlosen Wanderer nun nach dem herzoglichen Preußen, wo ihre zugleich mit ihnen aus Böhmen aufgebrochenen Leidensgefährten bereits von Herzog Albrecht mit offenen Armen aufgenommen waren. Einige böhmische Familien wagten es indeß, dem königlichen Gbift jum Trot, in Thorn zuruckzubleiben; fie hielten bier nach wie vor heimlich ihre Gottesdienste und nahmen späterhin, als die augsburgischen Confessionsverwandten in Thorn die königliche Anerkennung erhielten, an den Ver= sammlungen dieser Theil, wobei sie jedoch das Abendmahl nur von den böhmischen Visitatoren, die aus Polen zu ihnen herüberkamen, empfingen.

Es währte indeß nicht lange, so wußte das böhntische Bekenntniß auch durch das Gitter jenes königlichen Edikts wieder in Großpolen einzudringen. Im Jahre 1549 kam der böhmische Senior Sionius aus dem herzoglichen Preußen auf einer amtlichen Reise nach Mähren auch durch Posen; er hielt sich hier eine Zeitlang auf, um, so gut sich dies

bei der Wachsamkeit des Bischofs Izdinski thun ließ, die bereits früher für sein Bekenntniß gewonnenen Bewohner der Stadt und Umgegend in demselben zu befestigen und womöglich auch noch Andere herüberzuziehen. Es gelang ihm auch wirklich, in Kurzem eine kleine Gemeinde zu bilden, welche sogar heimlich in dem Hause eines ihm geneigten Bürgers von Posen gottesdienskliche Zusammenkünste hielt. Auf seiner Kückreise aus Mähren — 1550 — besuchte er wieder die Stadt und wußte auch diesmal durch sein unsermübliches Werben seiner Gemeinde einen kleinen Zuwachszu verschaffen. Bereits aber singen die Schwächen des Alters an, seinem Eiser unübersteigliche Hindernisse entgegenzustellen. Er legte deshalb die Sorge für die Gemeinde in die Hände des Georg Israel und zog sich nach Dąbrowo zurück, wo er hochbetagt im Jahre 1551 starb.

Bu berfelben Zeit, als Sionius aus Mahren guruckfehrte (1550), waren auch die böhmischen Geistlichen Matthias Alfwila\*), Matthias Czerwienka\*\*) und Georg Israel unter verschiedenen Vorwänden nach Posen gekommen; sie konnten indeß, da Izbinsti ihnen bereits auf die Spur gekommen war, nur hin und wieder die Stadt besuchen und hielten sich meist auf den nahegelegenen Gütern ihrer abeligen Gönner auf, Israel besonders in Awidzun. Letterer war bei diesen Besuchen in Bosen einer gang besonderen Gefahr ausgesetzt, da der Bischof es vor Allem auf ihn abgesehen hatte und spaar vierzig Meuchelmörder gedungen haben soll, diesen gefährlichsten aller feterischen Geistlichen aus bem Bege zu räumen. Er pflegte deshalb auch nur unter verschiedenen Verkleidungen — als Rutscher, Roch, Hofmann u. dal. — nach Bosen zu kommen und seine Anhänger zu besuchen, gewöhnlich an einem Marktiage, wo er in dem Menschengewühl leichter unbemerkt bleiben konnte. Auch er

<sup>\*)</sup> Der die erste Abtheilung der böhmischen Flüchtlinge durch das posener Gebiet begleitet hatte.

<sup>\*\*)</sup> Geboren 1521; ein Mann, durch Bildung, Frömmigkeit und Beredjamteit ausgezeichnet,

ließ fich, wie Sionius, neben der Bflege feiner Gemeinde zwaleich die Vergrößerung derselben durch Anwerbung neuer Geelen angelegen fein und feine Erfolge hierin maren, bei feiner längeren Wirksamkeit und größeren Befähigung, noch bedeutender, als die seines Borgangers. Unter dem um= wohnenden Abel traten in rascher Aufeinanderfolge einige der angesehensten Adelsfamilien zu dem böhmischen Bekenntniß über, befonders einige abelige Damen, wie die Katharina Oftrorozanka auf Pamietkowo, Jankowska auf Bjarski, beide Schweftern bes Grafen Oftrorog, Die Gattin bes Wolfgang Bukowiecki und Barbara Jaskolecka, deren Beispiele bald auch viele posener Bürger folgten. Den mächtigften Gönner gewann er seiner kleinen Gemeinde in dem Grafen Satob Ditrorpa.\*) Dieser hatte bereits, mit der väterlichen Religion zerfallen und von dem Geifte der deutschen Reformation, wenn auch nicht ergriffen, so doch berührt, den Gedanken gefaßt, eine Rirchenverbefferung nach evangelischen Grund= fäten auf seinen Gütern einzuführen. Den Plan zu dieser Rirchenverbesserung, von der er selbst übrigens ziemlich vage Vorstellungen hatte, sollten der bekannte Stankar und der reformirte Geistliche Felix, die Beide, aus Kleinpolen flüchtig, fich unter seinen Schutz begeben hatten, entwerfen. Als er inden von Igrael und den Erfolgen der Beredsamkeit dieses Mannes hörte, beschloß er, auch diesen einen Antheil an bem beabsichtigten Reformationswerte nehmen zu laffen; zum wenigsten bewies er große Luft, ihn und seine Glaubens= grundsätze näher kennen zu lernen. Seinen theologischen Gästen war natürlich diese Einmischung eines Dritten, noch dazu eines Böhmen, beffen Bekenntnif von dem ihren in mehreren Stücken abwich, nichts weniger als erwünscht. Sie fuchten beshalb bem Grafen seinen Entschluß wieder auszureden, und da sie weder Ferael selbst, noch ihre eigenen Gesinnungen und Absichten dabei in ein schlechtes Licht setzen wollten, jo schoben fie die damals in der Umgegend

<sup>\*)</sup> Seit 1566 auch General von Großpolen.

von Pojen graffirende peftartige Seuche vor, indem fie dem Grafen porftellten, wie gefährlich es fei, einen Mann in fein Haus aufzunehmen, der sich in jener von der Best heim= gesuchten Gegend schon seit einiger Zeit aufgehalten. In Folge diefer wohlmeinenden Borftellungen überfandte denn auch Oftrorog an Israel, ber fich bereits zu ihm auf den Weg gemacht hatte, ein absagendes Schreiben. Später besuchte ihn Israel bennoch und unterhielt fich öfter in feiner Gegenwart mit Felix über religibje Gegenstände, wobei der Graf zu der Ueberzeugung kam, daß zwischen dem böhmischen und lutherischen Bekenntnisse kein wesentlicher Unterschied bestehe, ja sogar anfing, sich mehr und mehr dem ersteren zuzuneigen, da Israel in jenen Disputationen seine Glaubensgrundfäte in dem Tone einer festen und unerschütter= lichen Ueberzeugung vortrug, welche allein auch auf der andern Seite lleberzeugung wecken kann, während Felix in den seinigen noch manches Schwanken verrieth — wie er benn ein ganges Leben hindurch ein Mann des Sin- und Serschwankens war. Oftrorog besuchte auch seitdem hin und wieder die Gottesdienste der böhmischen Brüder, ohne sich inden öffentlich von der katholischen Kirche loszusagen. diesem letzten Schritte wurde er durch einen eigenthümlichen Vorfall veranlaßt. Er hatte einst eine Gesellschaft von Freunden bei sich und vergnügte sich mit diesen, vielleicht eben nicht in der erbaulichsten Weise, während seine Gemahlin Barbara, die bereits gang böhmisch gefinnt war, dem Gottes= Dienste der böhmischen Brüder in einem abgelegenen Saale des Balastes beiwohnte. Als während der Unterhaltung einer ber Gafte des Grafen, dem die Abwesenheit der Dame vom Sause auffiel, sich nach dieser erkundigte, ward ihm ge= antwortet, sie sei bei dem Gottesbienfte der Bikarden, worauf ber Frager spöttisch bemerkte: "wenn meine Frau sich unter= stände, Regerei in mein Haus einzuführen, so wurde ich sie mit dem Stocke von folchen Gedanken abbringen". "Wohl, rief der erzürnte Graf," so werde ich's mit der meinigen auch ip machen", ergriff einen Stock und fturmte nach bem Saale, in welchem der Gottesdienst gehalten wurde, um jein eheherr= liches Unsehen in der angedeuteten energischen Weise geltend zu machen. Alls er mit glühendem Gefichte und das Wertzeug seiner Rache wahrscheinlich in nicht zweifelhafter Beise handhabend unter der frommen Versammlung erschien, hielt Czerwienka gerade die Predigt; dieser, durch daß brüske Eintreten bes Grafen und beffen drohende Haltung keineswegs außer Fassung gebracht, richtete sofort seine Rede an ihn und wußte fo geschickt die rechte Stelle in feinem Bergen gu treffen, daß Oftrorog gang verwirrt stehen blieb, ihm mit der größten Aufmerksamkeit zuhörte und sich nicht vom Flecke rührte, bis Israel, ber gleichfalls zugegen war, auf einen leerstehenden Plat hinzeigte und fagte: "fet' bich, Berr!" Oftrorog that dies und wohnte dem Gottesdienste mit der größten Andacht bis zu Ende bei. Später äußerte er, er jei in jenem Augenblicke von jo heiliger Schen und Chrfurcht durchdrungen gewesen, daß er, wenn man ihm auch einen Plat unter ber Bank angewiesen hätte, nicht gewagt haben würde, ihn auszuschlagen. Nach beendigtem Gottesdienste lud er alle Unwesenden ein, an seiner Mittagstafel Theil zu nehmen und befannte sich von jenem Tage an offen zu dem Bekenntniffe, beffen Berkundiger einen jo gewaltigen Eindruck auf seine Seele hervorzubringen vermocht hatte.

Während dessen war die Zahl der Bekenner und Freunde der böhmischen Consession in Großpolen sortwährend gestiegen. Seit 1552 traten ihre sogar Viele aus dem gemeinen Volke bei, das disher ziemlich gleichgültig und theilenahmlos zugesehen hatte, wie hie und da unter dem Adel und der Bürgerschaft eine neue Veise der Gottesverehrung eingeführt wurde, vielleicht weil es den Vischof zu sehr fürchtete und Ienen zu wenig traute, vielleicht auch deshalb, weil die ersten Verkündiger und Verbreiter der reformatorischen Ideen gegen seine Theilnahme eine große Gleichgültigkeit bewiesen hatten und auf einem viel zu hohen Lehrstuhle saßen, um ganz unten unter den ungebildeten und ungeschulten Volksklassen verstanden zu werden. Israel

ward nun (1553) von den böhmischen Senioren zum ordentslichen Geistlichen der Posener Gemeinde ernannt und wohnte von da ab in der Stadt selbst, in einem Hause, welches einer der neugewonnenen Bekenner, ein gewisser Jankowski, ihm zur Wohnung und Verrichtung des Gottesdienstes gesichenkt hatte. Da seine Thätigkeit indeß sehr bald außershalb der Stadt in hohem Grade in Anspruch genommen wurde, so schlug er seine Wohnung in Ostrorog auf und beschäftigte sich vorzugsweise mit der Sinrichtung neuer Gemeinden und Kirchspiele an vielen Orten Großpolens, deren Besitzer gleichfalls für sein Bekenntniß gewonnen waren, besiuchte zwar noch häusig Posen, ließ sich aber hier noch öfter von den beiden Geistlichen Jan Petrawius Morawezyk und Gregor vertreten.

Es läßt sich leicht denken, daß die römische Geistlichfeit diesen Fortschritten des böhmischen Bekenntnisses besonders in einer so bedeutenden Stadt wie Posen, nicht mit Gleichgültigkeit zusah und fort und fort versuchte, trot der Theilnahmlosigkeit der weltlichen Behörden, das Unfraut der Reterei aus ihren Diöcesen auszurotten, wobei sie in der Wahl ihrer Werkzeuge nicht eben sehr bedenklich war. Schon Jabiński mit seinen — übrigens etwas zweifelhaften — vier= gig Meuchelmördern hatte in dieser Sinsicht keinen Gifer gespart, und auch sein Rachfolger im pojener Bisthum, Un= dreas Czarnkowski, trat gang in feine Fußtapfen, trothem dieselben zum Theil über einen auch für gläubige Ratholifen bedenklichen Boden liefen. Raum hatte er fein Amt angetreten, so forderte er einige der ärmeren Glieder der böhni= schen Gemeinde Posens, für deren Schickfal er kein besonderes Interesse bei ihren vornehmen Glaubensgenoffen porausietzte, vor sein Tribunal, verurtheilte sie, als sie bei ihrer Reterei beharrten, und ließ sie in das Rathhaus einiperren (1553). Er hoffte, in dieser Weise in seinem Reinigungswerke der Kirche allmählich und unmerklich immer höher hinaufsteigen zu können, bis in die Region der Aristofratie: allein er hatte sich in seiner Rechnung getäuscht. Gorfa und Ditrorog hatten faum von der Gefangennahme jener ihrer Glaubensbrüder gehört, als fie fich an ber Spite eines großen Haufens bewaffneter Edelleute nach Pofen aufmachten, in das Rathhaus eindrangen und die Gefangenen aus ihrem Gewahrsam befreiten. Nicht beffer gelang ein zweiter Bersuch. Der Bischof hatte einen gewissen Paul Organista, einen posener Schuhmacher, welcher der böhmischen Regerei angeklagt war, auf feine, einige Meilen von Pojen entfernte Refidenz bringen laffen, um dort Gericht über ibn zu halten. Obgleich er aber in diesem Falle behutsamer zu Werke ging, so wurde die Sache doch noch früh genug ruchbar. Sogleich machten fich auch Oftrorog, Jan Tomicki, Kaftellan von Rogasen, Leszczyński und mehrere andere Edelleute nach der Refidenz des Bischofs auf, um sein Borhaben zu hinter= treiben. Der Bischof war nicht wenig betreten, als er eine jo ansehnliche Gesellschaft von Edlen, deren Gesinnung er jum Theil recht gut fannte, vor feinem Balafte erscheinen fah. Er empfing fie fehr höflich und erklärte, als fie ihm den Zweck ihres Kommens mitgetheilt, ber Urtheilsspruch über den Reter fei bereits gefällt und muffe es dabei fein Bewenden haben: übrigens hätte er es ja nicht mit ihnen, sondern mit einem simplen Schuhmacher zu thun, deffen Berurtheilung oder Freisprechung so vornehmen Berren doch wahrlich nicht am Bergen liegen könne. Schlieflich erfuchte er fie noch, zum Beweise seiner freundschaftlichen Gefinnung gegen fie, an seiner Mittagstafel theilnehmen zu wollen. Oftrorog erwiderte ihm darauf im Namen der Uebrigen fehr falt und gemeffen, es ware ihnen freilich an bem einzelnen Manne nichts gelegen, aber was diesem jest begegnet jei, tonne in Rurzem ihnen allen felbst widerfahren, wenn fie nicht bei Zeiten solchen Retergerichten vorkehrten. Gie dankten schließlich für die ihnen gewordene Ginladung zur bischöflichen Tafel, baten sich ben Gefangenen aus, ber ihnen auch wohl oder übel ausgeliefert werden mußte, nahmen ihn in ihre Mitte und zogen im Triumphe mieder ab

Czarnfowsti rufte indeg auch jest noch nicht, obgleich er einsah, daß sein anfänglicher Blan, erst das niedere Gestrüpp auszurotten, um nachher die stolzen Bäume besto bequemer zu fällen, ein verfehlter gewesen. So erwirkte er 1556 vom Könige einen Befehl an Janufg Roscielecki, ber bem Gorka in der Generalschaft von Großpolen gefolgt mar. Die häretischen Kirchen in Dieser Proving zu schließen und alle religiösen und gottesdienstlichen Zusammenfünfte daselbst zu hindern, ein Befehl, den Roscielecki auch nicht faumte. aufs punktlichste und genaueste zu vollziehen, da er ein eben so wüthender Feind der böhmischen Brüder mar, als fein Vorgänger ihr Freund gewesen. Er ließ das Gotteshaus ber Böhmen in Bosen, auf ber Borstadt St. Abalbert, welches ihnen Oftrorog auf ewige Zeiten geschenkt und mit bedeuten= ben Summen für die gottesdienstlichen Zwecke eingerichtet hatte, schließen und machte auch in anderen königlichen Städten — benn auf die adeligen Besitzungen erstreckte sich seine Macht nicht — allen ihren öffentlichen Versammlungen ein Ende. Indeg konnte es nicht fehlen, daß, bei der beden= tenden Macht, welche die bohmischgefinnten Großen im Staate bejaßen, auch zu ben Schlöffern eines Roscielecki bald die Schlüffel gefunden waren. Oftrorog fette es in furzer Zeit durch, daß den Böhmen ihr Gotteshaus in Pofen wieder zurückgegeben wurde und auch an den übrigen Orten fingen fie an, ihre Verstecke allgemach zu verlassen und sich wieder in der gewohnten Beije zum Gottesdienst zu versammeln. Ja, wie es scheint, trug gerade diese kurze Berfolgung bagu bei, ihnen eine Menge Anhänger und Freunde zu gewinnen, nicht nur unter bem Abel, beffen angestammte Grogmuth immer geneigt war, fich auf die Seite der Berfolgten gu ftellen, sondern selbst bei der römischen Geiftlichkeit. Die Bahl ber ihnen geschenkten Kirchen wuchs mit jedem Jahre Durch Ditrorog hatten fie bereits die katholischen Kirchen in Ditrorog, Rozminet und anderen Orten erhalten, durch Tomicki die in Wieruschau; überhaupt besagen sie gur Zeit bes fonialichen Gbiftes gegen breißig Rirchen in ben

Wojewohichaiten Pojen, Kalisch und Sieradz. Diese Zahl wurde nach der theilweisen Bollstreckung des Sdikts noch um ein Ansehnliches vergrößert, indem der zu ihnen übertretende Adel ihnen die katholischen Kirchen auf seinen Gütern schenkte oder auch neue errichten ließ. So schenkte ihnen Leizczyński die Kirchen in Lissa und Lasveice, Johann Krotowski die in Lobsens und Bartschin\*), Niemojewski die in Liszkowo in Kujawien, Wienkiski die in Choczowien, Mienkiski die in Choczowien, wienkiski die in Choczowien, kirche nebst Pfarrwohnung erbauen — die Latalski die in Lagiewniki, einem Dorfe dei Kłecko und in Schocken, Przyjemski die in Cienin, Lutomirski, Starost von Sieradz, die in Lutomirz, die Trląski die in Trląg u. s.

In Posen war die bohmische Gemeinde durch die ihr zuströmenden Bolen und Deutschen bereits so angewachsen, baß zwei Geiftliche für biefelbe nöthig wurden, von benen ber eine in deutscher, der andere in böhmischer und polnischer Sprache zu predigen hatte. Ihr erfter festangestellter Geiftlicher war Johann Bidzowski, der 1557 nach Posen berufen wurde, bis zu welchem Jahre Jerael die Seelforge über die Gemeinde ausgeübt hatte, soweit bies seine vielseitigen Amtsgeschäfte gestatteten. 1558 ward Johann Korntan als Prediger der beutschböhmischen Gemeinde aus Böhmen nach Bojen geschickt und wirkte hier bis zum Jahre 1565. Für die an anderen Orten neuentstandenen Gemeinden fanden fich bald Seelforger in ben aus bem herzoglichen Breugen ber= überkommenden böhmischen Geiftlichen, die wegen der beftändigen Sändel und Bantereien mit ihren lutherischen Umtsgenossen des Ausenthalts daselbst müde geworden waren und mit Freuden die Gelegenheit ergriffen, die Disputir= maffen wieder einmal in die Scheide stecken zu können. Zugleich mit ihnen siedelten auch viele der nach Preugen ausgewanderten böhmischen Familien nach Grofpolen über,

<sup>\*)</sup> Sier gehörten zu der böhmischen Gemeinde viele eingewanderte Schotten, die sich meist mit Handwerf und Handel beschäftigten.

wo ihnen jetzt eine größere seelsorgerische Pflege und zugleich eine nicht geringere Sicherheit, als in ihrem bisherigen Asple, geboten wurde.

In diefer Zeit gewannen die Böhmen einen neuen, und zwar den mächtigsten Gönner in dem Rönige selbst, der ihrer Gegenwart in seinem Reiche bisher nur mit Mißtrauen zugesehen hatte und stets bereit war, der Kirche seinen Strafarm gegen fie zu leihen. Das hauptverdienft an Dieser gunftigen Sinnesänderung des Monarchen gebührt Oftrorog. der 1563 Siegmund August die böhmische Confession übergab. ihn veranlaßte, dieselbe genauer durchzulesen und hierdurch. wie durch anderweitige Mittheilungen, ihm flärlich bewies. wie trübe die Quelle gewesen, aus der er seine bisherige Renntniß der böhmischen Brüder geschöpft; wie besonders die Anschuldigung, als seien fie Leugner der Dreieinigkeit, welche die katholische Geistlichkeit fort und fort wider sie erhob, völlig unbegründet und erlogen fei. In Folge diefer Verwendung Oftrorogs gewann der König nicht nur eine gunftigere Anficht über die böhmischen Brüder, sondern sicherte ihnen auch durch ein besonderes huldvolles Schreiben seinen Schutz zu, in welchem er u. a. sagt: "Wir haben eure Confession erhalten und mehrmals mit Bergnugen gelesen; wir finden keine Frrthumer barin, besonders in Betreff des Fundamentes des Chriftenthums, der Lehre von der heiligen Dreieinigkeit. Eure Confession stimmt mit dem gemeinen christlichen Glauben überein und daher follt ihr und die Euren fortan in Frieden leben."

Der Bischof von Polen, Czarnkowski, gab von jeht ab jeden Versuch, die Böhmen mit Gewalt zu unterdrücken, auf, da er wohl einsah, daß all seine Unstrengungen jeht, wo der König selbst sich öffentlich zu Gunsten der Keher außegesprochen hatte, noch erfolgloser, als früher, bleiben würden.

## fünftes Capitel.

## Die katholische Kirche. Hof, Abel und Geistlichkeit.

Much die katholijche Kirche Bolens blieb, felbst da, wo fie fich dem Borichreiten des reformatorischen Geistes widerfette, von diesem nicht unberührt, ja, fie ließ ihn noch voller und ungehemmter auf sich einwirken, als felbst in der vorigen Beriode. Der Glaube an die absolute Autorität des Papstes, ber schon im vergangenen Jahrhunderte bedeutende Stofe erhalten, wurde noch tiefer erschüttert und feine besten Stuten weggeschlagen; König und Abel erkannten einmuthig, daß eine Reformation der Kirche nothwendig fei und erwarteten diese fast durchgängig nicht von Seiten des römischen Stubls, sondern von einem Nationalkonzil; die Geistlichkeit hatte sich durch ihre Herrschsucht, ihr Streben, den Schwerpunkt auch der politischen Gewalt nach Rom hin zu verlegen, noch miß= liebiger, ja verhaft gemacht. Gie fand barum bei Sof und Abel nur eine fehr durftige Unterftützung in ihrem Kampfe gegen die Reformation; zudem war unter ihr eine folche Sittenverderbniß eingeriffen, daß es auch einem aufrichtig tatholischen Fürsten schwer werden mußte, Sympathien für fie zu hegen und fich zum Werkzeug eines Gifers zu machen, dessen unlautere und nichts weniger als religibje Quelle beutlich genug zu Tage lag. Nicht wenige unter ben Beistlichen waren ben Lehren ber Reformation geneigt und hielten ihnen, wenn fie fich auch nicht frei zu ihnen befannten, eine Sinterthur im Bergen offen. Roch andere waren völlig indifferent und ließen die Dinge gehen, wie fie geben wollten, wenn sie selbst nur stehen blieben.

Blicken wir uns zunächst am Hofe um. Schon die früheren Könige machten, wie wir gesehen, entschiedene Opposition gegen die Herrschaftsgelüste des römischen Stuhls, waren einer Responation der Kirche geneigt und bewiesen

eine bemerkenswerthe Lauheit in Unterdrückung des Sufsitismus. Auch Sieamund I.\*) (1506-48) trat auf biesem religionspolitischen Gebiete in die Fußtapfen seiner Vorganger. Er gab das erfte Beispiel einer Sätularisation, indem er das Ordensgebiet der Kreuzritter in ein weltliches, der Krone lehnpflichtiges Herzogthum umwandelte. Dem Hochmeister Albrecht half er nicht nur zur Niederlegung des Hochmeisteramtes, er bestätigte auch die ber Gattin besselben zugewiesene Morgengabe und machte hiervon dem Papite nur furze Melbung, mit dem Singufügen, er habe nach seiner königlichen Bflicht gethan, was ihm das Wohl des Landes geboten \*\*). Die Borichläge ber katholischen Senatoren zur Beseitigung ber religiösen Wirren fanden bei ihm fein Gehör, murben theilweise sogar ungelesen zur Seite gelegt \*\*\*). Er erließ. zwar hin und wieder scharfe Edifte gegen die Reuerer, bei denen ihm meist irgend ein fangtischer Priester die Feder führte, aber nur, um dem Ungestum des Klerus, den er fich nicht verfeinden mochte, und einiger bigotter Senatoren genug zuthun; im Uebrigen war er jeder gewaltsamen Unterdrückung seiner evangelischen Unterthanen abgeneigt; er regte feine Sand, um feine Stifte auch in Kraft zu fetzen und gewährte den Evangelischen manche Freiheiten, swie er denn die preus= fischen Städte durch besondere Privilegien in der Ausübung ihres lutherischen Bekenntnisses sichertel. Die strenge Beftrafung der Danziger Lutheraner, die wir oben berichtet, war keineswegs ein Werk seines religiosen Gifers, sondern geschah rein aus politischen Rücksichten. Als der bekannte Dr. Eck ihm seine Streit= und Schmähschrift gegen Luther bedieirte und ihn dabei ermahnte, dem Beispiele Seinrichs von Enaland zu folgen, wies er dies Anmuthen von sich, indem er u. a. in seiner Antwort an Eck sagte: "gestatte, daß ich sowohl über die Bocke, wie über die Schafe Ronig fei."

<sup>\*)</sup> Die Polen fagen "Zygmunt."

<sup>\*\*)</sup> Morazsewski IV. 163.

<sup>\*\*\*)</sup> Eichhorn I. 267.

Unter jeinem Sohne und Nachfolger Siegmund II August (1548-72) genossen die Evangelischen völligen Schutz und Sicherheit, obgleich ber Papft felbst dem jungen Könige durch seinen Nuntius Hieronymus Rosarius ein geweihtes Schwert hatte überreichen laffen, mit ber Mahnung, wider die Reger zu ftreiten. Schon vor feiner Thronbesteigung, als er noch Regent von Litthauen war und in Wilna residirte, bewies er den Anhängern der großen Reformatoren, beren Schriften ihm wohl befannt waren, fein Wohlwollen. Als die Prediger Jan Kozminczyf und Wamrzyniec von Prasinff, genannt Dysfordya, in Wilna die neuen reformatorischen Ideen von der Kanzel verfündeten - in welchem Umfange ift nicht bekannt - und ber Ortsbischof ihnen dieserhalb mit Kirchenstrafen drohte, ftellte er fich auf ihre Seite und nahm fie in feinen Schut.") Rach seiner Thronbesteigung hörten die Edifte gegen die Evangelischen gang auf und selbst die eifrigsten Beiftlichen murben gulett mude, das Dhr bes Königs mit Bitten und Beschwerden zu bestürmen, deren Recht er nie anerkennen wollte. Auch der 1555 nach Bolen gesandte papftliche Legat Alonfins Lippomanni, der ihm begreiflich zu machen suchte, daß Reterei nur durch Gewalt zu unterdrücken fei, wandte feine Ueberredungsfünfte umfonft an. Ja, er fand eine jo üble Aufnahme bei Sofe, daß er keine Lust mehr hatte, noch einmal hinzureisen.\*\*) Der Bapft felbit erließ ein besonderes Schreiben an den Rönig, worin er ibm wegen seiner Begunftigung der Reterei Borwürfe machte, ihn ermahnte, bieselbe auszurotten und brohte, falls feine gegenwärtigen Ermahnungen nichts fruchten follten, von den Waffen, welche der apostolische Stuhl nie umfonft gegen Die Berächter seiner Autorität angewandt, auch gegen ihn Bebrauch zu machen. Indeß hatte auch diese Drohung feinen Erfolg. Der König antwortete: er fürchte, daß er mit bem Unkraut auch ben Weizen ausraufen möchte, \*\*\*) und behielt Diese

<sup>\*)</sup> Moracz. IV. 183.

<sup>\*\*)</sup> Eichhorn.

<sup>\*\*\*)</sup> Wiszniewsti VI. 58.

Rücksicht für den Weizen bis an das Ende seiner Regierung bei. Bei alledem läßt fich weder aus feinem Verhalten, noch aus seinen mannichfachen Kundgebungen ein klares Bild über seine religiöse Ueberzeugung und seine Berzensstellung 311 den Lehren der Reformation gewinnen. Einerseits tritt er stets als ein überzeugter Ratholik auf, der sich ganz unter die Autorität des Papites beugt, andrerseits wieder begünftigt er die Evangelischen und verkehrt mit ihnen in einer Weise. Die sich schwer mit seiner aut katholischen Gesinnung per= einigen läßt und die weit über ein Toleriren der andersgläubigen Unterthanen hingusgeht, zu welchem Stagtstlugheit oder Gerechtigkeitsgefühl auch sonst wohl andere Monarchen bewogen hat. Schon der jugendliche Königssohn erweckte weithin über die Grenzen des Landes in den Evangelischen die Hoffnung, er werde einst auf dem Thron ein Sort der reinen Lehre, ja wohl felbst ein Bekenner derselben sein. Als er neunzehn Jahre zählte, widmete ihm schon Calvin seine Erflärung bes Briefes Pauli an die Bebräer; alle Schrift= steller jener Zeit, welche den religiösen Reuerungen zu= neigten, sprachen es aus, daß Siegmund August ihre Ueberzeugung theile.\*) Zu solchem Urtheil konnte das Verhalten des jungen Fürsten auch wohl berechtigen. Aus feiner stattlichen Bibliothek in Wilna circulirten Die Schriften Luthers. Melanchthons. Calvins und anderer reformatorischer Männer in ganz Litthauen.\*\*) Mit dem litthauischen Fürsten Nifolaus Radziwill dem Schwarzen, dem Haupte der litthauischen Calviner, stand er von 1549 bis zu des Fürsten Tode (1565) in regem Briefwechsel und erholte sich bei ihm Raths, nicht nur in wichtigen weltlichen, sondern auch in firchenpolitischen Angelegenheiten. Dem wohlbekannten Willen der Eltern zum Trot heirathete er noch als Kronpring die Nichte des Kürsten, Barbara, die ihm noch theurer als der Oheim war und von der er sich auch dann nicht trennen wollte,

<sup>\*)</sup> Moracz. IV 183.

<sup>\*\*)</sup> ebbf.

als die Bertreter der Nation, namentlich die geiftlichen Mitalieder des Senats, bei seiner Thronbesteigung eine folche Trennung von ihm forderten. Die Gbelleute, welche feinen Hofftaat bildeten, waren fast alle der Reberei verdächtig. einige von ihnen begunftigten bie Evangelischen gang offen und ungescheut. Den Dichter Nitolaus Rej, ben die Ratholifen wegen feines ftart prononcirten Protestantismus nur den entfesselten Satan, den Drachen von Ofega, den Sarbanapal von Naglowice u. f. w. nannten, ftand wegen feiner Fovialität und Unterhaltungegabe in ber gang besonderen Gunft bes jungen Königs. Als er von der schweren Erfrankung bes Bergogs Albrecht gehört, schreibt er an biejen: "Wir fonnten es nicht ohne ben tiefften Schmerz ertragen, wenn Ew. Durchlaucht widerfahren follte, was aller Menschen Loos ift und jene Länder bes besten Berrichers, Die Göhne Em. Durchlaucht bes würdigften Baters und wir felbst bes treuesten Freundes und Berathers beraubt würden".\*) In einer Urfunde nennt er die Calviner: die Bekenner der Dogmen und Institutionen bes ehrwürdigen Baters Johann Calvin; die Confession der Böhmen lobte er öffentlich vor versammeltem Senate. Er schickte jogar Lismanin, ber ihn 1552 mit den Institutionen Calvins befannt gemacht hatte, in Die reformirte Schweig, um fich Die Ginrichtungen ber bortigen Gemeinde näher angusehen und barüber zu berichten.

Auf der andern Seite läßt sein Zaudern und Hinshalten gegenüber dem Drängen des gesammten Adels auf eine Reform der Kirche und ein Nationalconcil kaum an eine tiesere Zuneigung zu den Lehren der Reformation glauben und noch mehr muß man eine solche anzweiseln, wenn man seine devoten Schreiben an den Papst liest oder andere Kundzgebungen, wie das 1563 an den Kastellan von Sendomir gerichtete Schreiben, in welchem er diesem das Capitaneat von Krakau überträgt und dabei nachstehende Instruktion, ertheilt: "Ich erwarte, Ihr werdet das Amt also verwalten

<sup>\*)</sup> Mencfen 450.

daß Ihr stets Eurer Pflicht gegen Mich und die Republik eingebenk bleibt. Vornehmlich, damit hierin von den katholischen Leuten nichts an Uns vermißt werde, werdet Ihr mit Fleiß darauf achten, daß überall die alten und katholischen Gebräuche bewahrt bleiben und nirgends in Unsern Besitzungen eine Neuerung geschehe. Denn da uns selbst die katholische Religion sowohl wegen ihrer eigenen Vortrefflichkeit, als weil sie am besten zur Erhaltung der bürgerlichen Eintracht dient, am Herzen liegt, so wollen Wir, daß auch Ihr sür deren Erhaltung, um deren willen die Capitäne vornehmlich eingesießt sind, Sorge traget.\*)

Wie dem auch sein mag, Gins bleibt bestehen, baß Siegmund August durch feine Tolerang gegen Andersgläubige vor allen Herrschern und Autoritäten seiner Zeit hervorleuchtet und daß unter seiner weisen und milben Regierung die auch der Chriftengemeinschaft dienenden geistigen Kräfte der Nation fich frei und voll entfalten konnten. Er ward denn auch von allen Unterthanen ohne Unterschied des Glaubens mit gleicher Barme geliebt und als er, nachdem er die Bereini= gung von Litthauen und Bolen vollzogen, finderlos ftarb, der lette der Jagellonen, war die Trauer um ihn eine tiefe und allgemeine. Man zerbrach über seinem Grabe sein Schwert in drei Theile und die Thränen, die von allen Wangen reichlich flossen, gaben ein aufrichtiges Zeugniß davon, wie tief alle den großen Verlust empfanden, wie mächtig durch alle Herzen das schmerzliche Gefühl ging, daß mit dem Bingange dieses größten der Jagellonen auch der Glang des Polenreiches dahingeschwunden sei.

Auch die dritte Gemahlin des Königs Katharina neigte den Ideen der Reformation zu. Schon 1555 (wir lassen hier den Jesuiten Eichhorn reden) hatte sie Verlangen nach dem Genusse des Kelches getragen und hatte ihrem Hofzfaplan viel Sorge gemacht; doch war es gelungen, ihre irrige Ansicht in diesem Punkte zu berichtigen, wozu des

<sup>\*)</sup> Mencken 306.

Hosius Briese wesentlich beitrugen. 1561 tauchte das Verlangen von Neuem und noch stärker auf; sie berief sich eigensinnig und rechtsaberisch auf Christi Spruch: trinket alle daraus, und wies jede von ihrem Hoskaplan vorgetragenegesunde Interpretation dieser Stelle von sich. Sie wandte sich dann an Hosius und stand auf dessen Belehrung von ihrem unkirchlichen Verlangen ab.\*)

Der katholische Abel (wie überhaupt die polnische Nation) war einer gewaltsamen Unterdrückung der Reterei burchaus abgeneigt, felbst der nach seiner Rückfehr zur fatholischen Rirche so fanatische Drzechowski wollte nicht, daß man bas Blut der Reger vergieße, er rieth nur, fie aus dem Landezu jagen. Der papftliche Legat Lippomanni fand, obgleich er überall seine guten Mittel zur Bertreibung ber Reter nach echtem römischen Recepte ausrief, doch nirgends einen Sa, als ihm ber unglückliche Gedanke fam, sich durch ein Bunder bem Bolte zu empfehlen und er wegen einer blutenden Softie, welche die Juden geftohlen und durchstochen haben follten, ein, wie sich zeigte, gang unschuldiges, chriftliches Madchen und einige Juden in Sochazewo verbrennen ließ, \*\*) erscholl ber Feuerruf durch bas gange Land und der Brandgeruch, den er seit jenem Autodase dauernd an fich trug, verschloß ihm alle Bergen und die meiften Thuren. Ms er in die Landbotenkammer eintrat, ward er von allen Seiten mit den Worten: "willfommen, Otternbrut" (salveprogenies viperarum)! begrüßt und auf jede mögliche Beije aufgezogen und verspottet; auch außerhalb bes Landtages war die Migstimmung gegen ihn eine außerordentliche; man machte Pasquille und Carricaturen auf ihn und foll ihm sogar nach dem Leben getrachtet haben. Bon biesem

<sup>\*)</sup> Eichh. II. 33 und 34. Man sieht, daß auch gutkatholische Laien sich in die "gesunde" Auslegung der Einsetzungsworte nicht finden konnten, nach welcher Christus, als er sprach: "esset", all seine Jünger meinte, als er gleich darauf sprach: "trinket alle daraus", aber nur die Apostel meinte.

<sup>\*\*)</sup> Rubala.

Unwillen bes Abels gegen ben fremdländischen Reterrichter lefen wir ein sehr bezeichnendes Zeugniß in einem Schreiben Lasfis an den König, welches sicher die allgemeine Stimmung wiedergiebt und worin er u. A. fagt: "Es ist noch etwas anderes, das ich nicht mit Stillschweigen übergehen fann. Es betrifft dies den Alogfius Lippomanni, einen zwar wirklich unwürdigen, wie er sich selbst nennt, sonst aber fehr geschieckten und würdigsten Gesandten des römischen Stuhls, welcher in einem Schreiben an ben burchlauchtigften Fürsten und Wojewoden von Wilna mich einen Reter genannt hat. Indeß hat der Fürst nach seiner bekannten Gottessurcht und Tugend diese Unverschämtheit bermaßen abgewiesen, daß ich derfelben nicht mehr zu gedenken brauche. Lippomannis gottlose Heuchelei ist ja männiglich bekannt; jeder Gutgefinnte hält den schon billig für verdächtig, den er lobt, und für rechtschaffen und tadellos, wen er verlästert." Ja, selbst unter den Bischöfen fand er nur eine geistesverwandte Seele, ben "jugendlich fräftigen" Bischof von Ermeland Hosius. "Mit diesem suchte er benn auch alle Zeit Sand in Sand zu gehen, um so mehr, als der Papst selbst ihn dazu ange= wiesen hatte. Hofius wiederum kam dem Lippomanni bereit= willig entgegen, angezogen durch des Mannes firchlichen Eifer und besondere Frommigfeit." Beide Getreuen des Papstes theilten sich denn auch in bestem Einvernehmen in das Bekehrungsgeschäft. "Die Bekehrung des Sofes über= nahm Hofius, diejenige ber Bischöfe Lippomanni und beide verfuhren dabei mit Gifer und Alugheit."\*) Aller Gifer und alle Klugheit halfen indeg dem Legaten nichts mehr: Der Entrüftungsfturm, den sein Autodase und ganges Auftreten in der Nation heraufbeschworen, ward bald so stark, daß er ihn gang aus Bolen hinwegfegte. Der Bapft fah fich fehweren Bergens gezwungen, feinen verdienstvollen Legaten, für welchen Bolen noch nicht reif war, abzuberufen und durch einen, wenn nicht milberen, so doch vorsichtigeren (ben Legaten Bernard) zu erfeten.

<sup>\*)</sup> Gichh. I. 261.

Auch der alte Grenzstreit zwischen dem Abel und den Bischösen um die Macht in Strafsachen, der mit dem Hussstrümus unter derselben Aschendecke fortgeglommen hatte, brach in dieser Zeit in hellen Flammen hervor, welche aufsseiten des Adels eine festzusammengeschlossene Schlachtreihebeleuchteten, von dem gut katholischen Abel an durch alleschattirungen hindurch bis zu jenem, der bereits ganz auch mit dem Dogma der katholischen Kirche gebrochen hatte.

Auf dem Reichstage zu Betrifan 1549 erschien auch der Canonicus von Brzempsl, Stanislaus Drzechowski, ausadligem Geschlechte, welcher von dem Bischof von Przemyst. Dziadusti wegen feiner öffentlichen Bertheidigung der Briefter= ehe in ben Bann gethan war und erhob vor feinen Standes= genoffen in der Landbotenkammer Rlage gegen den Bischof; er las ihnen den Bannfluch vor, der ihn aller bürgerlichen Rechte beraubte und bat um Schutz gegen die Uebermacht. Unter den Boten waren nicht wenige den neuen Lehren ge= neigt und da fie insgesammt die Freiheit des Abels über Alles fetten, so erregten fie sich aufs Acuferste darüber, daß die Geiftlichkeit über Leben und Tod eines der Ihren ent= scheiben follte. Sie begaben sich alsbald zum Könige und beschwerten sich bei ihm über solche Eingriffe der Bischöfe in Die Rechte der Staatsgewalt, da nur er, der König und fein Anderer einen Adligen jum Berlufte des Bermögens, der Ehre und des Lebens verurtheilen durfe. Wolle der König dem Uebel nicht steuern, so wisse die Ritterschaft noch ihre Kräfte zu sammeln, um sich gegen diese neue Uebermacht gu schützen; zum Schluß beantragten fie, ber König felbft solle die Sache des Orzechowski untersuchen. Gin solches Vorgehen der Ritterschaft, welche fast einmüthig den Bischöfen das Recht der Jurisdiftion in Glaubenssachen, selbst über einen Priefter, absprach, war etwas bisher Unerhörtes, ein Angriff auf die Grundpfeiler der bischöflichen Autorität. Die Bischöfe hatten barum auch pflichtgemäß gegen jede Gin= mischung bes Königs in diese Sache protestiren muffen, ba aber der Senat nicht wenig Evangelische gahlte und darunter

Die angeseheusten Glieder der Opposition, wie Andreas Gorfa, Martin Zborowski, Wojewode von Kalisch, Rafael Lefzezunski, so hielten sie es für rathsam, für diesmal nachzugeben und willigten darein, daß der König in dieser Sache entscheide. Drzechowski trug benn auch dem Könige vor versammeltem Senate seine Sache vor; so lange er sich über die Borzinge des ehelichen Lebens auch für die Priefter ausließ, hörten die Bischöfe ruhig zu, als er aber die Chelofiafeit der Geiftlichen anariff und dabei die grellen Farben nicht sparte. sprangen sie auf, unterbrachen ihn und verlangten, der König folle ihm das Weiterreden verbieten. Sofort aber erhoben fich auch die weltlichen Senatoren und forderten, daß man bem Angeklagten die Vertheidigung nicht verschränke und dadurch die Rechtsprechung wie die Adelsfreiheit der äußersten Mißachtung preisgebe. Der König, durch den Widerstreit ber Forderungen verwirrt, berieth fich schnell mit den vornehmiten Herren und ließ dann durch den Wojewoden von Rratau, Beter Amita, welcher die Berathungen leitete, er= flären, Orzechowski folle feine Sache weiterführen, aber fich jeder Beleidigung der Bischöfe enthalten. Orzechomski fuhr denn auch in seiner Vertheidigung fort und schloß mit dem Antrage, der König solle nicht gestatten, daß er durch den Bannfluch der Ehre beraubt werde und denselben annulliren. Der König behielt sich sein Urtheil vor, endlich einigte man fich dahin, daß dem Drzechowski aufgegeben wurde, fich dem Erzbischofe mit einem Beistande von sechs Bersonen zu stellen. damit dieser in dem Streite zwischen ihm und seinem Bischofe entscheide.

Tags darauf begab sich denn auch Orzechowski in Begleitung des Nik. Radziwik, M. Zborowski, R. Lefzczynski, Nik. Brudzewski und N. Górka, der noch seine beiden, als freie Diener nichtadligen Geschlechts gekleideten Söhne mitnahm, nach dem erzbischöklichen Pallaste; hinter ihm drein aber folgte eine große Schaar Neugieriger, angezogen durch solchen Aufzug der ersten Würdenträger des Neiches und drängte sich mit ihnen troß des Widerstandes der Thürhüter

in die Gemächer des Erzbischofs ein, ja begleitete sie bis in ben Saal, in welchem ber Erzbischof mit ben Bischöfen Situng bielt, hinein. Der Erzbischof, ftarr bor Staunen über das Erscheinen gerade dieser Männer und ihr großes. nicht geladenes Gefolge, erklärte, er konne in Gegenwart io vieler weltlicher Personen mit einem angeschuldigten Geiftlichen unmöglich verhandeln, worauf Gorfa ihm vorhielt, daß ja auch die Geistlichen bei den weltlichen Gerichten zugegen wären, fie dürften darum auch den weltlichen Personen den Butritt zu ihren Gerichten nicht wehren. Alls der Erzbischof bei seiner Weigerung verblieb, verließen die Wojewoden mit Drzechowski den Ballast und beschwerten sich vor der Land= botenkammer über die üble Behandlung seitens der Bischöfe. Die Landboten schickten benn auch alsbald eine Gefandtschaft an den Primas mit der Erklärung, daß der Abel dem Drzechomsti zur Geite ftehe und nicht dulben werde, daß in Bolen Die Bischöfe Berren über Leben und Tod seien. Endlich fam durch Bermittelung des Hetman Jan Tarnowski ein Bergleich zu Stande, nach welchem Orzechowski sich verpflichtetet ohne Cinwilligung des heiligen Baters nicht zu heirathen. indeß der Bischof den Bannfluch bis zur Antwort aus Rom fuspendirte.

Der Vergleich war indeß nur von kurzer Dauer. Naum war Orzechowski nach Hause zurückgekehrt, als er, ermuthigt durch die Zureden des Górka und Zborowski, um den Bischösen zu zeigen, daß er sich nicht vor ihnen fürchte, nicht nur dem Probst zu Wisnia Martin Krowicki, in seinem Hause in Zurowice eine glänzende Hochzeit ausrichtete, sondern auch selbst die Nichte des Remigius Chelmski heirathete 1551, nachdem er sich nach Przemysl begeben und dort in Gegenwart seiner Verwandten und Freunde allen kirchlichen Aemtern entsagt hatte. Durch diese Ehe gelangte er nicht nur zu Vermögen, welches ihm einen adligen Unterhalt sicherte, sondern auch zur Verwandtschaft mit hohen Häusern, welche ihm in seinem Widestalt bot.

Sobald der Bischof Dziadusti von diejer Keirath Runde erhalten — und das Gerücht von derselben lief schnell genug durch das ganze Land — lud er den Uebertreter por sich nach Brzozowo. Drzechowsti stellte sich auch, aber nicht allein, wie Dziadusti erwartet, sondern in Begleitung einer stattlichen Schaar von Edelleuten, die sämmtlich nach Sitte der Zeit bewaffnet waren und selbst Trompeter mit sich führten. Alls der Bischof Diese Schaar anruden fah, ließ er Die Schlofithore schließen, die Brücken aufziehen und fandte zu Orzechowski in die Herberge zwei Geistliche, welche ihm die Vorladung vorlasen mit der Verwarnung, daß er als Geistlicher keine weltlichen Leute mitbringen burfe. Nun begab sich eine Deputation des Abels zu dem Bischofe, die ihn entrüstet fragte, wie er sie verdächtigen könne, als wollten fie Gewalt üben; die Gesetze verlangten, daß die Recht= sprechung öffentlich ausgeübt werde und so sei auch ihr Erscheinen ein gesetzliches. Der Bischof wies sie mit Schelt= worten zurück und erklärte, er werde fein von Waffen und Uebermacht bedrohtes Gericht halten. Auf diese Antwort zog die ganze Schaar vor das durch Zugbrücken und ver= schlossene Thore wohlverwahrte Schloß und Orzechowski rief: er, ber Beschulbigte, stehe hier und sei bereit, auf die gegen ihn erhobene Anklage zu antworten, aber es sei kein Richter vorhanden und der Eingang zu dem Gerichtszimmer fei ver= wehrt. Tags darauf begaben sich der Bruder des Orzechowski und andere Edelleute zu dem Bischofe mit der Erklärung. der Angeschuldigte habe sich, wie ihm geboten, gestellt, darum dürfe ein Urtheil in absentia nicht gefällt werden. Als der Bischof sie nicht vorließ, auch die bischöflichen Schreiber ihre Erklärung nicht zu Protofoll nehmen wollten, begab fich Drzechowski nach Sanok, wo er fein Erscheinen vor bem bischöflichen Gerichte durch Beter Zboromski in die Grodaften eintrogen ließ.

All diesen Protesten und Verwehrungen zum Trotz erflärte der Bischof die Ehe des Orzechowski für ungültig und verurtheilte ihn selbst als Reger zum Verlust der Ehre, aller beweglichen und unbeweglichen geiftlichen und weltlichen Güter und Verbannung aus der Diöcese. Der Urtheilsspruch wurde durch Anschlag an den Kirchthüren in Przempst und Przemorst publizirt. Als Orzechowski davon erfahren, begab er fich am nächsten Sonntage mit vielen Freunden nach Brzemysl und trat mit ihnen in die Kirche ein. Sobald ihn die Geistlichen erblickten, hielten fie mit bem Gottesbienfte inne und einer von ihnen rief dem Drzechowski zu, er solle sich als ein Gebannter sofort aus ber Rirche entfernen. Drzechowsfi frägt, wer ihn gebannt habe? Der Geiftliche erwidert: der Bischof, und wiederholt die Bannformel. Da stellt sich Drzechowski auf eine Bank, bittet Gott um Berzeihung, Daß er gezwungen sei, die heilige Handlung zu unterbrechen und erklärt vor der versammelten Gemeinde, daß er als recht= gläubiger Ratholik zu Unrecht verurtheilt worden. Dann verließ er das Gotteshaus, begab fich auf das Schloß und gab die Beschreibung des ganzen Vorganges in der Kirche zu den Aften.

Balb darauf erließ der König auf Drängen der Geistlichkeit einen Befehl an Kmita, Starosten von Przemysl, das bischöfliche Urtheil zu exekutiren, aber Kmita, obschon Orzechowski nicht geneigt, beeilte sich nicht mit der Ausführung des Besehls, beschloß vielmehr, der Connivenz des Königs gewiß, die ganze Sache bis zum nächsten Reichstage hinzuziehen.

Achnlich wie Dziaduski erging es dem Bischof von Krakau Żebrzydowski, welcher den Edlen Konrad Krupka Przecławski wegen Berdachtes der Keherei vor sein Gericht geladen hatte. Zugleich mit dem Beschuldigten erschien auch der Wojewode von Kalisch, Martin Zborowski in Begleitung einer Schaar von Edelleuten und bezog sein Quartier gegenüber dem bischöflichen Pallaste. Żebrzydowski, der einen Aufruhr besürchtete, ließ das Hauptthor schließen und einige Geschüße nach der Straße zu aufpklanzen, nur ein Pförtchen blieb frei. Zborowski, durch solche Beranstaltungen des Bischofs nicht beiert, läßt demselben durch seine Abgesandten

fagen, es sei nicht geziemend, den Gerichtshof also zu ver= schließen und zu verwahren, daß man sich zu demselben durch ein Loch hindurchdrücken muffe. Wenn der Verklagte einem solchen Gerichte sich nicht stelle, so sei er ohne Schuld und dürfe ein Urtheil in absentia wider ihn nicht ergehen. Der Bischof hinwiederum läßt durch seine Diener antworten, die Thore seien nicht vor dem Herrn von Kalisch verschlossen. sondern por dem Böbel, damit derfelbe keinen Aufruhr mache, die Geschütze seien schon seit langerer Zeit aufgepflanzt, ohne die Absicht, jemandem zu schaden; an Eingängen zum Sofe fehle es nicht. Nachdem man fich von beiden Seiten verständigt, stellte sich Krupka dem Bischof ohne 3borowski, nur von einigen Freunden begleitet. Das Berhör endete damit, daß Zebrzydowski ben Krupka für einen Reger und damit des Todes und der Güterkonfiskation schuldig erkannte; ber Urtheilsipruch wurde zur Lollstreckung dem Staroften= amte übersandt. Aber Zborowski stimmte Tarnowski und Amita, die Staroften von Sandomir und Rrakau, sowie verschiedene andere Herren für Krupka günstig und erreichte es, daß trot des Urtheilsspruches von einer Confiskation ober anderen Strafe feine Rebe mar.\*)

Als ber Eble Stanislaus Stadnicki einen Schüler Krowickis, einen gewissen Albert, an seinen Hof in der Stadt Dubiecko, welche zur Przemysler Diöcese gehörte, gewonnen hatte, und, von diesem veranlaßt, den Gottesdienst in der Parochialkirche nach reformirtem Ritus halten ließ, ging. Bischof Dziaduski auch gegen ihn alsbald energisch vor. Er citirte ihn vor sein Gericht, und zwar, wenn man hier dem Orzechowski glauben kann, gerade zu einer Zeit, wo Stadnicki nicht zu Hause war und erklärte ihn, als er nicht erschien, in absentia für einen Ketzer, worin zugleich die Verurtheilung zur Insamie, zum Verluste der Aemter, des Vermögens und des Lebens lag.\*\*) Als man ihm wegen eines sorischen Versahrens Vorstellungen machte, entgegnete er: "mit

<sup>\*)</sup> Moracz IV. 200.

<sup>\*\*)</sup> ebdf. 199.

den Kehern muß man schnell aufräumen, mögen sie erscheinen oder nicht, und sie ohne weitere Umstände verurtheilen, proseribiren, außrotten." Der Spruch wurde indeh nicht vollzogen; der Starost, der mit der Urtheilsvollstreckung beauftragt war, erklärte, dieselbe sei gegen die Gesehe des Landes. Ebenso erging es dem Urtheilsspruche, durch welchen der Primas Dzierzgowski den Edlen Christian Lasocki für einen Keher erklärt hatte.

Co war der Anfturm der Bischöfe gegen die Abels= freiheit fürs Erste glücklich abgeschlagen, wer aber konnte für die Folgezeit stehen? Jene Freiheit blieb nach wie vor aufs Aeußerste bedroht. Go rüstete sich benn ber ge= sammte Abel zu einer entscheidenden Aktion auf dem nächsten Reichstage (1552) Auf den Landtagen, welche diesem Reichs= tage vorangingen, erscheinen auch die gebannten Edelleute, bringen die Erfenntniffe der Bischöfe zu Aller Renntnig, verlesen die Briefe des Königs an die Bischöfe, welche diesen als Entgelt für die Krönung der Barbara die Reger aus= liefern und von welchen sie sich die Abschriften verschafft hatten, der schnell populär gewordene Orzechowski reist von Landtag zu Landtag und schwingt gegen die Angreifer die Beigel seiner Beredtsamkeit, mit ben Gebannten erheben alle. benen eine gleiche Verurtheilung droht, ihre Stimme und rufen den Schutz der Brüder an; unter den Anklagen und Sülferufen so beliebter und angesehener Männer erhipten sich die Gemüther derart, daß alle Landtage ohne Ausnahme ihren Abgesandten den Auftrag geben, in keine anderen Be= rathungen einzutreten, in nichts zu willigen, bis ber König nicht die ergangenen Erkenntniffe annullirt und der Reichs= tag erklärt habe, daß es nur bem Könige zustehe, in Gegen= wart des Reichstages zum Berlufte ber Güter, der Memter, der Ehre und des Lebens zu verurtheilen. Die Erbitterung ftieg zu solcher Sohe, daß der kleinpolnische Abel fich geneigt zeigte, fich auf den Klerus zu werfen, ihn niederzumeteln und fremde Geiftliche zu berufen. \*)

<sup>\*)</sup> Kubala 33. Moracz IV. 201.

Unterdessen blieben auch die Bischöfe nicht muffig. Noch vor Zusammentritt bes Reichstages berief ber Primas eine Spnode nach Betrikau, um über die zu treffenden Magnahmen zu berathen. Hier wurde zunächst ein von dem ebenfalls erschienenen Sofius verfaßtes "chriftliches Befenntniß" von allen Anwesenden unterzeichnet und sodann mit einer Dedication des Verfassers dem Könige übersandt mit der Bitte, berfelbe möchte es auch ben öffentlichen Beamten, bem Senate und Ritterstande zur Unterschrift und Rachachtung porlegen. Außerdem beschloß die Synode auf Sofius Betrieb einen förmlichen Krieg gegen die fetzerischen Edelleute 311 beginnen und zu dem Ende eine umfassende Beisteuer pon ber Beiftlichkeit einzutreiben; Die Reter follten auf bas ftrengste verfolgt und die Mithilfe des Königs durch Die Locffpeise von Güterkonfiskationen gewonnen werden; keinem Reter ober der Reterei Berdächtigen follten Schlöffer, Städte, Dörfer u. f. w. zur Verwaltung ober auf andere Art übergeben werden. Bon allen Anwesenden wagte nur Droho= jewski, Bischof von Rujawien, zu einem milberen Berjahren gegen den Abel zu rathen. Der Bischof von Kamieniec. Leonhard, der ihm versprochen, auf seiner Seite zu ftehn, war durch Hosius Gegenwart so eingeschüchtert, daß er kein Wort des Widerspruchs äußerte. Er foll deshalb sein ganzes folgendes Leben hindurch von Melancholie gequält worden fein, fich, um fein Gemiffen gu übertäuben, dem Bein und der Liebe ergeben haben und endlich in der größten Gemiffens= anast gestorben sein.

Auf dem Reichstage zu Petrikau 1552 standen sich nun die beiden Parteien, der Clerus und die Stlachta kampfzgerüstet in ihren Elitetruppen einander gegenüber, beide gleich start und gleich entschlossen, beide aber auch ungewiß über den Ausgang des Kampfes, denn nur die Neigung des Königs konnte der einen Partei das Uebergewicht über die andere geben und der König, obschon er den neuen Lehren günstig war, hatte bisher geschickt die Mitte zwischen den

Parteien bewahrt, so daß man nicht vorhersehen konnte, wohin er sich diesmal neigen würde.\*)

Der erste Vorstoß in dem nun beginnenden Kampse geschah von seiten der Landboten, indem sie den mächtigen Gegner des Clerus, den Resormirten Rasael Leszczynski zum Marschall wählten, obschon dieser bei dem, dem Reichstage vorausgehenden Gottesdienste mit andern seiner Glaubensgenossen auch äußerlich seine Verwersung des Meßopferskundgegeben, sie bewiesen durch diese Wahl, daß für sie vor den gemeinsamen bürgerlichen Interessen alle religiösen Differenzen zurücktraten; denn Leszczynski hatte dadurch, daß er seine Wosenvolenwürde niederlegte und damit aus der Reihe der Herren zur Szlachta zurücksehrte, sich alle Herzen seiner Standesgenossen, auch der gutkatholischen, gewonnen, so daß er in allen Landbotenkreisen als ein Muster und Vorbild der Rechtschaffenheit und Liebe zum Vaterlande hingestellt und gepriesen wurde.

Sobald der Reichstag eröffnet und der Kanzler Ociesti die Thronrede verlesen, trat denn auch alsbald Lesgezhuski hervor und erklärte im Namen der Landboten. sie würden in keine Berathung eintreten, bevor nicht der König das Unrecht, welches der Adel von seiten der Geist= lichen erleide, beseitigt habe; in gleichem Sinne äußerten sich nach ihm die Senatoren weltlichen Standes; fie erklärten durch ihren Sauptredner, den Krakauer Kastellan, Setman Tarnowski, auch fie wurden in keine Berathungen eintreten, che nicht die Bischöfe dem entsaat hätten, was fie sich von der königlichen Gewalt angemaßt. Auch andere Senatoren erhoben nach ihm schwere Klagen und Anklagen gegen ihre geiftlichen Mitberather. So erklärte der Wojewode von Krafau, Martin Zborowsti, wenn die Bischöfe in gleicher Weise, wie bisher, gegen den Abel vorgingen, so bleibe nichts übrig, als das Baterland zu verlaffen und Weib und Kinder und seine Ehre mit sich zu nehmen. Auch der den Jahren

<sup>\*)</sup> Moracz IV. 201.

nach älteste Senator, der streng katholische Wojewobe von Bosen, 3. Latalski, machte bem Könige bittere Vorwürfe und fagte u. a.: "Auf dem letten Seim stand hier Drzechowsfi mit seiner Beschwerde und kaum begann er zu reden, so hieß man ihn schweigen: das ist nicht polnische Sitte, Maiestät, nicht also regiert man in Polen, das ist wälsche Berkehrtheit. Wir haben bagu einen König, daß er uns alle höre und in gleicher Beise richte. Warum sollen jene beffer fein, als mir und über uns herrichen? Deine Sache ift es. Maiestät. Die Ausübung der Majestätsrechte keinem Anderen zu ver-Statten". Gegen die Bischöfe donnerte er gleicherweise: "Ihr habt euch die Majestätsrechte angemaßt auf Grund gemisser Defretalien, welche bei uns nichts gelten und noch weniger bei dem Könige, der unsere Gesetze angenommen und durch fie auf dem Throne sitt und nicht durch den Papst und die Defretalien. Schleudert euren Bannfluch dort, wo man fich fürchtet. Ich billige die Retereien nicht, eure Sache aber ist es, euch zu bemüben, daß feine Retereien entstehen und menn die Reter auf eure Ermahnungen nicht zur gesunden Lehre zurückfehren wollen, ihre Strafe herbeizuführen, aber durch königliches Urtheil, wie unsere Gesetze vorschreiben. nicht durch euer bischöfliches. Ihr fragt, was ihr mit euren Defretalien machen follt, wenn fie nichts gelten, wir fragen euch. was aus unsern Gesetzen werden foll, wenn sie gelten. Me Nationen verachten dieselben bereits, nicht, weil die Frommig= feit in der Welt nachgelassen, sondern weil sie das mensch= liche Leben, Baterland, Chre und Sabe gering achten, weil fie die Schuld durch Verleumdungen und Spione beweisen und das Bekenntniß erzwingen. Nach unsern Gesetzen könnt ihr die Retereien im Senat gemeinsam mit uns im Angesichte gang Polens richten, nicht in den bischöflichen Bierhallen, nach polnischem, nicht nach römischem Recht, damit fein Ingeichuldigter fich durch Gewalt ober Furcht unterdrückt fühle, sondern laut und offen vor dem Könige fich vertheidigen Wenn ihr den Frieden in der Bruft traget und im gemeinsamen Baterlande mit uns in Gintracht leben wollt,

so richtet uns nicht an der Ehre ohne König und Senat. Es lebt niemand in Polen, der nicht fühlte, daß es auf diesem Seim sich um Alles handelt, was er besitzt. Wenn die Abgeordneten, die ihr hier sehet, ihren Brüdern berichten werden, daß ihr auf diesem Seim Herren über Leben und Tod enrer Mithürger geworden, ich frage euch, wie werdet ihr ihren Haß ertragen? denkt an die Juden in Budy, die an einem Tage niedergemetelt wurden; sehet zu, daß euch nicht Aehnliches widersahre. Ich sage, was ich sage, weil ich euch frei von Gesahr sehen möchte; verdächtigt mich nicht wegen Ketzerei oder Begünstigung derselben; was ich als Kind geglaubt, das glaube ich noch in meinem Alter und wie ich selbst bei meinem Glauben bleiben will, so möchte ich, daß alle dabei blieben, aber hier handelt es sich nicht um den Glauben, sondern um die Freiheit, die ihr durch euer Gericht unterdrückt habt."

All biesen Anklagen und Angriffen gegenüber bewahrten die Bischöfe, obschon sie die erste Stimme im Senate hatten, ein eisiges Schweigen, nicht aus dem Gefühle der Schuld — wie sollte auch ein ganzer Stand sich schämen, frägt Drzechowski, — sondern um den Gegnern durch ihre Ruhe zu imponiren, sie zu beschämen und zu verwirren. Aber nach der Sitzung vergaßen sie ihre Rolle, stritten sich unter einander, klagten einer den andern an, sielen alle über Dziaduski her, dem der Primas in aller Gegenwart zurief: "Du bist schuld an dem Allen!"

Bei der nächsten Sitzung erneute sich der Angriff auf die Bischöse in Kammer und Senat. Die Boten nannten dieselben in Gegenwart des Königs Wölse in Schasstleidern, Schlangen, welche die Republik an ihrem Busen erwärmt; Tarnowski trat so herausfordernd gegen die Bischöse aus, daß Żebrzydowski nicht länger das Schweigen bewahren konnte, sondern ausrief: "was bin ich in Polen, Tarnowski, wenn es mir nicht freisteht, die Keher zu richten, Kutscher oder Bischos?" Worauf der alte Hetman: "dir, Żebrzydowski, ziemt es mehr, ein Kutscher zu sein, als mir dein Sklave".\*)

<sup>\*)</sup> Rubala S. 35 ff.

Unter diesen Umständen mußte der Reichstag fruchtlos verlausen; der König verlängerte ihn, so sehr er konnte, bis zu zwei Monaten, und bemühte sich unausgesetzt, die Geistlichkeit mit der Ritterschaft zu versöhnen, als aber all seine Anstrengungen sich als vergeblich erwiesen, bediente er sich seines königlichen Rechtes, rechtliche Zweisel auszulegen und erklärte endgültig durch Ocieski, daß das Gericht in Retzessachen bei den Bischösen verbleiben solle. Dieser Entscheid rief bei den Herren des Senats wie der Landbotenkammer eine außerordentliche Aufregung hervor; sie verließen den Sitzungssaal mit dem Ruse, der König habe Polen den Bischösen zum Berderben und Zerreißen ausgeliesert.

Da der Abel nunmehr auf den Beistand des Königs verzichten mußte, so versuchte er, nachdem die Gemüther sich beruhigt, auf dem Wege der Güte den Streit zu schlichten. Die Boten begaben fich zum Hofe des Primas und richteten durch einen Abgesandten an die Bischöfe die Bitte, um des Friedens willen doch einmal in Erwägung zu ziehen, ob sich nicht die Rechte der Kirche mit der Freiheit der Nation vereinigen ließen, wobei sie ihre Bereitwilligkeit, den Rehnten fortan ohne Widerstand zu entrichten, durchblicken ließen. Sei es nun, daß bei den Bischöfen die natürliche Reigung zur Milde, die ihnen Moraczewski nachrühmt, den Ausschlag gab, ober daß fie, wie Zakrzewski meint, fich durch die Ausficht auf den Zehnten, den man schon vielerseits einzubehalten anfing, sich bestimmen ließen, oder daß beide Motive zusammenwirkten, sie nahmen die Bitte gunftig auf und versprachen, ein Jahr lang ihre Macht gegen die Andersgläubigen nicht auszuüben, wogegen sich der Abel zur longlen Entrichtung ber Zehnten und anderer gewohnheitsmäßiger Leiftungen verpflichtete. So war vor der Hand ein erträglicher Waffen= ftillstand geschlossen.\*)

Auf diesem Reichstage war auch Orzechowski wieder erschienen und erneute vor seinen Standesgenossen seine

#1

11

<sup>\*)</sup> Moracz. IV. 203.

Beschwerden gegen den Clerus. Er sei ein rechtgläubiger Ratholik, denn er glaube aufs strengste an alles, was die Rirche lehre: er hätte nur hinsichts der kirchlichen Ordnungen, was die Chelosiakeit der Priester betreffe, beschuldigt werden fönnen und boch sei er im bischöflichen Gerichte als Reter verurtheilt und muffe fich feiner Sicherheit, ja, feines Lebens wegen verborgen halten. Er erlangte diesmal, daß der Brimas die Bischöfe zu einer besonderen Sitzung berief, um Die Sache dieses Schreckenskindes des katholischen Clerus womöglich zu einem gütlichen Ende zu führen. Orzechowsti ward denn auch, nachdem er ein Glaubensbekenntniß abgelegt, nur für einen Uebertreter erklärt; der Primas nahm ben Bannfluch auf ein Jahr von ihm, bis zur Entscheibung des papstlichen Stuhles, bei welchem Drzechowski Dispens für seine Che nachsuchen sollte, ja, er nahm ihn sogar, trot feiner Che, als einen in religiösen Sachen gewandten und beredten Mann in seine alte Stelle unter den Geiftlichen auf und suchte bei ihm Rath in Sachen der geiftlichen Berichtsbarkeit, welche gerade bei der Angelegenheit des Drzechowski in ihren letten Grundlagen erschüttert war. Der päpstliche Dispens blieb nun allerdings aus und ber Primas nahm 1556 auf Antrag des papftlichen Legaten die Absolution wieder zurück, dies hatte aber weiter keine nachtheiligen Folgen für Drzechowski und als bald barauf seine Frau starb, fiel auch das lette Hinderniß seiner völligen Aussöhnung mit Rom.

Der auf dem Reichstage zu Petrifau geschlossene Wassenstillstand ward zwar stillschweigend verlängert und auf den Reichstagen von 1555 und 1557 seierlich bestätigt, er vermochte jedoch nicht, den auf beiden Seiten treibenden, einander entgegengeseten Kräften zu wehren. Die dissidentischen Goellente suhren sort, die Probsteien auf ihren Gütern, für welche ihnen das Vorschlagsrecht zustand, nach Vertreibung der bischerigen Pröbste mit Geistlichen ihres Bekenntnisses zu besetzen, führten in den Kirchen dissidentischen Gottesdienst ein, des stritten die Rechtmäßigkeit des Zehnten und behielten ihn

zurück, das Interim leaten sie dahin aus, daß sie nur ver= sprachen, solche Neuerungen in der Religion zu meiden, welche sich nicht auf das Wort Gottes gründeten; die geiftliche Jurisdiftion erkannten sie überhaupt nicht an, nicht allein in Reterfachen. Die katholischen Geiftlichen hielten sich unter diesen Umständen ebenfalls nicht für gebunden, sie luden por und verdammten wie früher.\*) freilich aber nicht mit den früheren Erfolgen; nur einige eifrige fatholische Staroften konfiszirten die Güter berer, welche über ein Jahr im Banne blieben, mußten es aber zumeist bei bem Bersuche bewenden laffen. Go befahl der Staroft von Rrakau, Rangler Dciesti bem Arianer (?) Lasocki, den das Krakauer Capitel wegen Weigerung des Zehnten in den Bann gethan, nach Jahresfrist die Güter zu konfisciren; alsbald versammelten sich die Diffibenten in einer Schaar von gegen Taufend, kamen be= waffnet nach Krakau. - (14. Mai 1561) um dem Staroften die Svike zu bieten und verhinderten auch in der That die Confiskation: der Rangler erließ nun auch das Verbannungs= dekret, man hört aber nicht, daß es ausgeführt fei.\*\*)

So war der Reichstag von 1552, so versöhnlich und friedlich er auslief, doch in Wahrheit nur der Beginn eines langen, mit steigender Erbitterung geführten Kampses zwischen Abel und Geistlichkeit. Fast alle nachsolgenden Reichstage boten das Bild zweier seindlicher Heerlager mit dem Losungszuse: hie Papst, hie Polen! unter deren Kämpsen alle anderen Interessen der Nation schwer zu leiden hatten.

Auf dem Reichstage zu Petrikau 1555 traten die Landboten mit einem Projekte hervor, von welchem auch sonst zu anderen Zeiten und an anderen Orten Heilung der kirchlichen Schäden — wiewohl stets vergeblich — verhofft worden,

181

雕

<sup>\*)</sup> Nach Kubala wurde so willkürlich und leichtfertig Gericht gesibt, daß die größte Kirchenstrase, welche Consiskation und Ehrverlust und demnächst Berbannung und Tod nach sich zog, der Diskretion einsacher Geistlicher überlassen war und für rückständige Zehnten oder Brügeln des Organisten verhängt wurde.

<sup>\*\*)</sup> Bafrzewsfi.

fie stellten den Antrag, zur Beseitigung der religiösen Wirren eine Nationalspnode aller religiösen Parteien zu berusen, welche unter dem Vorsitze des Königs auf der alleinigen Grundläge der heiligen Schrift die Kirche Polens resormiren sollte; man machte sogar den Vorschlag, die bedeutendsten Resormatoren Europas, wie Calvin, Beza, Melanchthon, Vergerius zur Theilnahme an dieser Synode einzuladen. Nach längeren Verhandlungen willigte der König ein und versprach diese Sache für den nächsten Keichstag vorzubereiten-

Gang Polen war nunmehr von der Idee des großen Nationalkoncils erfüllt, welches mit dem nächsten Reichstage verbunden sein sollte und alle Parteien rufteten sich auf die entscheidenden Tage. Der König sandte den Kronmarschall. Raftellan von Sandomir Stanislaus Maciejowski nach Rom, welcher dem Bapst die Hauptwünsche der Nation ans Berg legen follte: Berufung eines Nationalkonzils, Geftattung bes Abendmahls unter beider Geftalt, der Messe in polnischer Sprache und der Priefterebe; die erschreckte Geiftlichkeit mandte fich ihrerseits an den Papst mit der Bitte, alsbald einen Runtius nach Polen zu entsenden, mit der Aufgabe, die un= einigen Bischöfe zu versöhnen, die Berufung des National= foncils zu verhindern und die geiftliche Jurisdiktion zu vertheidigen. Der Bapft gab dem Könige eine ausweichende Antwort und vertröstete auf das allgemeine Concil, wo allen billigen Forderungen, auch der Polen, genügt werden solle.

Unterdessen verbanden sich die Dissidenten in Kozminek zu Schutz und Trutz auf dem Reichstage, Radziwikt und Herzog Albrecht von Preußen beriesen vom Auslande den berühmten Vergerius, genannt "der Schinder der Päpste" um die Resorm gegenüber dem angekündigten päpstlichen Nuntius zu vertheidigen; der Adel, der die Wiederkehr der geistlichen Gerichte fürchtete, hielt es für seine erste Pflicht, die Pröbste aus dem Rest der Kirchen zu vertreiben und den Zehnten einzubehalten. So bereitete man sich im dissidentischen Lager auf den Reichstag von 1556 vor.\*)

<sup>\*)</sup> Kubala.

Bu dem Reichstage selbst erschienen die Bischöfe so zahlreich, wie nie zuvor, sie fanden aber unter den weltlichen Senatoren noch weniger Sympathie für ihre Sache, als vordem; so konnte Bischof Hosius (der nicht Senatsmitglied war), der ebenfalls nach Warschau gereist war, um dort auf den König einzuwirken, wie Sichhorn klagt, keinen Platz in der Herberge sinden. Er begab sich nach Pultusk und schried von hier an den Vicekanzler Przerędski, indem er ihn dringend bat, Zeit und Ort zu einer Zusammenkunst zu bestimmen, erhielt aber keine Antwort.\*\*

mi

1881

11811

181

1111

In.

1991

棚。

1011

開

itin ,

制!

Der Abel seinerseits entsandte die angesehensten Führer der Dissidenten: Lefzezynski, Oftrorog, Marszewski, Ofsolinski, Siennicki u. a., die auf dem Reichstage auch fast allein das Wort führten.

Nach Eröffnung des Reichstages trug der Marschall der Landboten Rikolaus Siennicki dem Könige die Bunsche und Antrage des Abels vor; er lobte den König, daß er den Reichstag zur Berathung über die Erhaltung des reinen Gottesdienstes berufen; hiermit, als dem Wichtigften, muffe man sich zuerst beschäftigen. Bei der Berathung selbst klagten die Bischöfe, daß ber Abel in ihre Jurisdiction eingreife, Rehnten und andere Ginkunfte guruckhalte und Priefter ver= treibe; werde die geiftliche Autorität gestürzt, so würde die fönigliche bald nachfolgen. Dagegen flagt ber Abel, daß die Bischöfe den petrikauer Vertrag durch Vorladung der Abligen brechen und dringt auf Befreiung aus dieser egyptischen Anechtschaft. Der Delegirte der Landboten, Marszemsti, fagte im Senate u. A .: "Richt der Abel, sondern die Geift= lichkeit schädige das Ansehen des Königs. An den Gerichten auf dem Reichstage, wo es sich um das Leben handelt, wollen sie nicht theilnehmen, weil ihre Canones ihnen ver= bieten, Blut zu vergießen, aber sie scheuen sich nicht, im Winkel Leute, die sie nicht verhört, noch überführt haben, zum Tobe zu verurtheilen; fie verleten die Reichsgesetze,

<sup>\*\*)</sup> Eichhorn I. 263.

indem sie die adligen Säuser übersallen, die ruhig darin Wohnenden gefangen nehmen und ungesetzlich einsperren. Trotzbem verlange der Abel, von christlicher Liebe geleitet, nicht ihre Bestrafung, wolle vielmehr Alles mit dem Mantel bes Vergessens bedecken, nur solle der König ein Interim bis zum allgemeinen Concil festsetzen und währenddem die Geist= lichen die ihnen bestrittene Jurisdiction nicht usurpiren; wo es sich nicht um Leben und Ehre handle, folle ihnen dieselbe bleiben: Die Auslegung des Wortes Gottes folle freigegeben werden; um den König zu überzeugen, daß sie sich nicht aus fleischlichen Beweggründen in religiöse Renerungen einlassen, seien sie bereit, ihm ein Bekenntniß ihres Glaubens vorzulegen." Die weltlichen Senatoren traten auf Grund dieser Propositionen mit den Landboten in Verhandlungen ein und man einigte sich über nachfolgende Bunkte: 1. Jedem Adligen steht es frei, in Haus und Kirche Caplane zu halten, welche das "reine Wort Gottes" predigen, sowie 2. die Ceremonien nach eigener Ueberzeugung einzurichten; 3. jedem der es be= gehrt, dürfe das Abendmahl unter beider Gestalt gereicht werden: 4. alle vertriebenen römisch katholischen Caplane follen auf Lebenszeit in ihre Benefizien eingesett werden; 5. alle bischöflichen Urtheile in Religionssachen sind aufge= hoben; 6. den Geistlichen steht es frei, zu heirathen; 7. alle Geistlichen haben volles Recht auf ihre Einfünfte nach alter Gewohnheit: 8. alle Lästerungen der Trinität und des Meß= opfers sind verboten, auch solle niemand mit Gewalt von der katholischen Kirche abgezogen werden; 9. diese Bestimmungen follen allseitig verpflichten, bis ein allgemeines Konzil oder eine Nationalinnode allaemeine Eintracht herbeigeführt. Der König stimmte dem Allen 311.

Im Senate wiesen die Bischöse diese Sätze entschieden zurück und es gelang ihnen auch, den König und die weltzlichen Senatoren umzustimmen. Man legte nun den Landboten seitens des Senats ein neues Projekt vor: Der König werde beim Papst um Beschleunigung des allgemeinen Konzils, wenn nicht dies, um eine Nationalspnode nachsuchen,

棚

Hills

1000

Man

Ban

1411

接接持

베

图制

With William

bis dahin sollen keine Beränderungen in der Kirche geschehen; dafür wollen die Geiftlichen ihre Jurisdiftion in allen ftrei= tigen Sachen gegen ben Abel und die Patronatsgeiftlichen nicht in Anwendung bringen, nur follen letztere fich aller Angriffe gegen die katholische Religion enthalten; alles dies unbeschadet der bischöflichen Rechte und der Beschlüffe der nächsten Synode; die bischöflichen Defrete in Religionsfachen follen bis dahin suspendirt sein, auch jede Berfolgung von beiben Seiten unterbleiben; bei Pfarrvafangen follen bie Collatoren den Bischöfen geeignete Personen vorschlagen, alle Ginkünfte der Rirche follen unangetaftet bleiben; die Beiftlichen können wegen der Behnten in den Bann thun, die Staroften aber follen diejenigen, welche ein volles Jahr im Banne find, nach dem Statute strafen. Die Landboten erklärten, daß fie dies Projekt nicht annehmen, fondern bei dem bleiben, was sie mit den Herren unter Zustimmung des Königs ver= einbart: mogen die Bischöfe sie des Frrthums ihrer Lehre überführen, dann würden fie alsbald mit ihren Caplanen die Wahrheit anerkennen. Gegen fie trat der Bischof von Krakau Zebrzydowski auf; er tadelt, daß der Abel, der einst nur zu gehorchen hatte, wo König und Senat befahlen, jest voll Uebermuths überall befehlen wolle; er thue nicht nur den Geiftlichen Unrecht, indem er ihre Jurisdiktion nicht anerfenne, sondern rebellire offen gegen den Rönig. Benn ber Rönig nicht nach dem Beispiele seines Baters die Geiftlichen unterstütze, die Reter verfolge und die geiftlichen Gerichte aufrecht erhalte, so werde diese Bewegung sich bald gegen ihn felbst kehren und ihn vom Throne sturgen. Der König ichwieg barauf, schweigend verließen die Boten den Saal.

Nach Verlauf einer Woche legte der Senat den Landsboten eine neue Proposition vor: der König werde den Papst um Erledigung der religiösen Angelegenheiten bitten, unterdeß werde der Erzbischof eine Nationalsynode berusen, auf welcher es Jedem freistehen solle, seine Zweisel vorzutragen; die Geistlichen suspendiren bis dahin ihre Jurisdistion, vorausegeset, daß die Dissidenten sich der Angriffe gegen die

fatholische Kirche enthalten. Die Landboten unter Lesgezonnefi proteftirten gegen eine folche Synode, auf welcher die Bischöse, Die intereffirte Partei, Richter waren; der Ronig folle Die Synobe berufen; er felbst folle neben vier Mitgliebern aus ben Bischöfen vier weltliche Mitglieder ernennen, der Abel deren acht; zu biefer Synode follen auch alle dem polnischen Szepter unterworfenen Länder eingeladen werden, Litthauen, die schlesischen Fürstenthumer, Preugen und der preußische Bergog; bis dahin folle Jedem freiftehen, gu bekennen und zu lehren, mas er für die reine chriftliche Lehre halte. Der König beharrte auf seiner Proposition, welche schließlich auch von den Landboten unter nachstehenden Modifikationen angenommen wurde: 1) Der König beruft die Synode; 2) die vier Delegirten des Königs find neben den Bischöfen Richter auf derselben: 3) ber Abel behält fich vor, in Entscheidungen über Glaubenssachen an ein allgemeines Concil zu appelliren; 4) den wegen Reterei Verurtheilten folle Appellation an König und Rath freisteben. Dem ftimmte ber Ronig und ber Cenat gu. In seinem Endbescheibe erklärte ber Rönig, er werbe felbst auf der Synode erscheinen; bis dahin folle Frieden gehalten werden und die Bollstreckung der Urtheile der Beiftlichen suspendirt fein\*).

Auf dem Reichstage von 1557 ward das Interim bestätigt und den Geistlichen der Dissidenten Frieden und

Freiheit garantirt.

Inzwischen war die Erbitterung des Abels gegen die Bischöfe in Folge des Beschlusses der katholischen Synode zu Petrikau von 1557, nach welchem die Dissidentenschulen in Pinczow und anderorts geschlossen werden sollten und das den Besuch deutscher Hochschulen verbietende Edikt Sigismund I. exekutirt werden sollte\*\*) noch gestiegen und tam auf dem Wahlreichstage zu Petrikau (1558/59) zum vollen Ausbruch. Die ganze Kammer verlangte hier Ausschließung der Geistlichen von den Berathungen und begründete

<sup>\*)</sup> Zakrzewski.

<sup>\*\*)</sup> Eichhorn I 277.

ihre Forderung durch eine längere Auslaffung Offolinskis: "der Eid, welchen die Bischöfe bem Papste leiften muffen, enthalte eine Gefahr für das Land, besonders bei einer Königswahl; jett, wo der Papst sich mehr als sonst mit Polen beschäftige, werde es ihm um so leichter sein, unter bem Ginflusse der Geistlichen einen ihm genehmen Monarchen, wenn auch zum Schaden des Landes, auf den Thron zu bringen. Daß man solches von den Geistlichen gewärtigen muffe, darauf deute mancherlei hin; auf alle Weise bemühen sie sich, ihre Macht zu vergrößern mit Unterdrückung der allgemeinen Freiheit; hatten sie bisher darin kein Glück, fo liege dies nur daran, daß der König ihnen nicht willfahrt habe. Sie wollen nicht nur herrschen, sondern suchen auch nachzuweisen, daß solche Herrschaft ihnen rechtlich gebührt. Jest treten sie mehr, als je, mit ihren ehrgeizigen Planen hervor; früher fürchteten sie sich vor der Conföderation, die im Statute fteht, in welcher alle Stände beschloffen haben, gegen jeden, der nicht bei dem allgemeinen Rechte bleiben will, einmüthig aufzustehen, und bis zur Bernichtung zu fämpfen; heut find sie kuhner geworden und haben, wo es fich thun ließ, eine Menge eigener Gesetze in die Statuten eingeführt, papftliche Bullen u. f. w., um zu gelegener Zeit davon Gebrauch zu machen. Ja, in ihrem Uebermuthe gehen fie bereits jo weit, wie sie es felbst unter Siegmund I. nicht wagten und wie es überall unerhört ift, den Reichstags= beschlüffen fich zu widerseten, zur Kränkung der Königlichen Majestät. Denn auf ihrer Synode haben sie ein Gesetz erlaffen, welches dem durch den König mit allen Ständen in Betrikau beschlossenen geradezu entgegensteht. Rein Wunder indeß, denn sie verpflichten sich nicht durch einen Gid, wie der König und die weltlichen Räthe der Krone, das Wohl des Staates zu fördern; darum muffen fie fich mehr um den Rugen des herrn, dem sie schwören, des Papstes, muhen, als um benjenigen bes Staates, bem fie nur als Sekretare eidlich sich verpflichten, anvertraute Geheimnisse nicht zu offenbaren; und selbst dieser Gid verträgt sich nicht mit dem, dem

Papfte geleisteten, wonach fie Diesem alles mitzutheilen sich verpflichten. Im Uebrigen, ob fie auch denselben Gib, wie die andern Rathe leisten würden, fo würden fie biefen Gib doch für schwächer erachten, als ben bem Bapfte geleisteten. Dies zeigte fich flar, als man unter Siegmund I. über bas Einbehalten ber Annaten berathen follte; ba erflärten bie Bischöse, nicht im Rathe sitzen zu wollen, in welchem etwas jum Schaben bes Bapftes, ihres herrn und Wohlthäters, durch den sie Bischöfe geworden, beschloffen werden jollte; und boch handelte es fich um eine bem Staate schäbliche Ausführung von Gelb aus dem Lande... fo lange fie von andern fremden Berren abhängen, fonnen fie nicht als ein Rirper mit dem übrigen Senat und mit dem Abel angesehen werden; wollen fie jenem erften Gid entjagen und bem Könige ebenjo wie die andern Rathe schwören und bei bem allgemeinen Rechte bleiben, dann wird der Abel ihnen gern einen Untheil bei ber Königswahl und in andern Ungelegenheiten zugestehen und in Friede und Liebe mit ihnen leben".

Nach verschiedenen Hin- und Widerreden erklärte der König: "die Bischöse hätten in Folge der Beanstandungen der Boten im Senate den gleichen Schwur, wie die weltlichen Käthe geleistet; der Erzbischof selbst (Preredski) habe mit den Bischösen erklärt, daß sie ihre Jurisdistion nur so weit gebrauchen wollten, als das Gesetz gestatte, und auch sonst bereit seien nachzugeben, soweit es nur möglich; somit hoffe er, daß diese Zwistigkeiten zu gelegener Zeit würden beigelegt werden." In der Senatsberathung, welche der Antwort des Königs vorherging, samen alle weltlichen Herren, ohne daß die Bischöse widersprachen, darin überein, daß das einzige Mittel, die ewigen Streitigkeiten zu beseitigen, ein Nationalkoneil sei. Der Reichstag löste sich erfolglos auf.

Auf dem Reichstage von 1562 ward den Starosten eingeschärst, den Bestimmungen des Reichstages von Jedlud (1430) nicht zuwider zu handeln, welcher den firchlichen Be-

schlüffen die Gesetzeskraft absprach.

Auf dem Reichstage zu Betrifau 1565 fam es burch den Uebereifer bes Cardinals Hofius gu neuen Rämpfen zwischen Abel und Geiftlichkeit, bei welchen lettere wiederum ben Rurzeren zog. Der König hatte auf das Drangen ber tatholischen Geiftlichkeit, welchem sich auch ber calvinische Abel unter Oftrorog anschloß, 1564 ein Gbift gegen bie Antitrinitarier und Leugner ber Gottheit Chrifti erlaffen (das fogenannte parczower Ebitt). Dies Ebitt fuchte Hofius nach ber ihm eigenen Auslegekunft auf alle Diffidenten anzuwenden, zunächst auf die Böhmen in Grofpolen, verdarb aber badurch nur, was die Andern gewonnen. Denn als auf fein Betreiben bies Ebift in Bofen am Tage ber Introduktion des Bischofs Konarski (31. August 1564) in gahlreicher Berfammlung vorgelesen wurde, begann der ge= sammte Abel zu tumultuiren und melbete alsbald Brotest gegen das Edift an, welches ohne feine Zustimmung und gegen feinen Billen erlaffen fei; ber General von Grofpolen Roscielecki, welchen Sofius mit der Ausführung des Edikts beauftragt hatte und den ohnehin ein grimmiger Saf gegen die Böhmen trieb, fand nicht Zeit, ben gewordenen Auftrag auszuführen, benn ber bohmische Abel Grofpolens fandte unverzüglich eine Deputation an den König, welche fich auf deffen öffentliche Billigung ber böhmischen Confession berief und auch eine Erklärung bes Königs erwirkte, wonach gedachtes Ebift nur auf die Antitrinitarier Anwendung finden follte. Roscielecki widersette fich ber Eintragung des toniglichen Befehls in die Aften, weil ein folcher bas Berlangen bes gesammten großpolnischen Abels voraussete. während doch viele bem entgegen waren; ber Landtag von Schroda folle entscheiden. Auf Diesem Landtage (26. Dovember 1564) erschienen die Ratholifen in großer Bahl; es fam zum Banke, fogar zum Rampfe, nur mit Roth vertrug man fich, aber die Böhmen blieben. Rach Roscieleckis Tode ward fogar ein Diffident General von Grofpolen\*).

<sup>\*)</sup> Zafrzewsti.

Aehnliche Auftritte, wie in Posen, wiederholten sich auf die Kunde von den Borgängen daselbst an anderen Orten; auf den energischen Widerspruch der Großpolen hielten alsbald auch in andern Provinzen die Andersgläubigen Zusammenkünste und Berathungen, wie man ein so dehnbares Edikt umstoßen und zugleich mit den Katholiken ein Nationalconcil zu Stande bringen könnte.\*\*)

Auf dem Reichstage zu Betrifau 1565 mählten Die Landboten, dem parzower Cbift zum Trot, den Arianer Nikolaus Siennicki, Erzkämmerer von Rulm, genannt "ber polnische Demosthenes" zum Marschall. Dieser ergeht sich in feiner Begrugungsrede an den König darüber, daß alle Angelegenheiten ins Stocken gerathen seien und schreibt dies der Vernachlässigung des Wortes Gottes zu, welches der Ration lauter und rein verfündigt fei; er fordert den König auf, als ein zweiter Josua bas Gefet Gottes in Die Sand zu nehmen und nach ihm zu bessern was geschädigt sei, anfangend an feiner eignen Berfon; dann werde Gott fich vielleicht der Nation erbarmen um deren willen, die ihre Rnie nicht vor Baal gebeugt haben. Schlieflich wiederholten Die Boten die Bitte um ein Nationalconcil. Der König gab eine ausweichende Antwort und damit verschwindet das Nationalconcil aus den Berhandlungen der Reichstage.

Desto größeren Ersolg hatte der Kampf des Adels um seine Privilegien. Als der Erzbischof von Gnesen im Senate Unterdrückung der böhmischen Consession auf Grund des parczower Edikts beantragte, stimmten alle weltlichen Senatoren mit Ausnahme Roscieleckis dagegen. Die Landboten protestirten energisch gegen die Beschränkung der Freiheit durch jenes Edikt, auf Grund dessen einige ausländische Arianer, welche nicht in den adligen häusern, sondern in Krakau sich aufgehalten hatten, ausgewiesen worden waren. Sedenso traten sie für den wieluner Starosten Koniecpolskiein (der auch Landbote war), welchen das gnesener Capitel

<sup>\*\*)</sup> Moraczewski IV, 318. s. auch Eichhorn II, 224.

auf Antrieb des Primas mahrend des Reichstages zur Berantwortung gezogen, weil er einen Abligen, der por Jahresfrist wegen Rückbehaltung der Zehnten in den Bann gethan war, nicht die Güter confiscirt habe. Die ganze Kammer begab sich zum Könige und verlangte, daß er sofort alle folche gesetwidrigen Vorladungen kaffire; ber König gögerte mehrere Tage, endlich erließ er die Constitution, daß alle dergleichen Vorladungen aufgehoben und annulirt seien, auch folle fein Staroft gebunden fein, wenn ihm ein geiftliches Urtheil gegen einen Abligen zur Exekution zuginge, daffelbe auszuführen und sei er dafür niemandem verantwortlich. Gegen diese Constitution protestirten die Bischöfe, ber Legat Commendoni brobte sofort abzureisen, der König gab benn auch am Schlusse bes Reichstages eine Erflärung, burch welche er jene Constitution gleichsam zurücknahm; trothem behielt dieselbe ihre Gültigkeit und die Entscheidung in geiftlichen Sachen ging fortan auf die weltlichen Gerichte über.\*)

Unter den Gelehrten dieser Periode, welche durch Schrift und Wort die reformatorischen Bestrebungen unterstützten und sörderten, sind besonders drei Männer zu nennen: Bielski, Tarnowski und Modrzewski.

Martin Bielski (geb. c. 1495 † 18. Dez. 1575) war der erste polnische Historiker, welcher in der Muttersprache schrieb; er versaßte eine Weltgeschichte, welche sehr gesiel und wiederholt gedruckt wurde (zuerst 1550). Die katholische Geistlichkeit nahm an diesem Geschichtswerfe großen Unstoß, denn obschon er sich einen rechtsgläubigen Katholiken nannte, so legte er doch, wo er von Kirchensachen schrieb, seine nicht immer zustimmende Meinung offen dar und sührte aus seinen Duellen Begebenheiten an, welche das Papstthum in keinem günstigen Lichte zeigten; besonders verdachte man ihm, daß er unter den Päpsten auch die Päpstin Johanna aufsührte, welche als Johannes VIII. 856 den päpstlichen Stuhl bestiegen habe. Er galt deshalb bei Lebzeiten, wie auch nach

<sup>\*)</sup> Kubala. Zakrzewski. Moracz. IV. 330.

dem Tode für einen schlechten Katholiken, ja, wurde selbst unter die Arianer gezählt. Die Bischöse verboten, ihn zu lesen und verbrannten seine Schriften, so daß die Besitzer derselben, um ihre Bücher und sich selbst zu retten, die Titelblätter heraustrennten.\*)

Jan Tarnowski (geb. 1488 † 1591), dem wir schon in der Angelegenheit des Drzechowski und auf dem Reichstage von 1552 als Vertheidiger der Adelsrechte begegnet sind, zeigte schon früh außergewöhnliche Anlagen, wie er benn schon im zehnten Jahre den Virgil erklärte. Er besuchte das heilige Land, Sprien u. f. w., begleitete Emanuel von Portugal nach Afrika und zeichnete fich bei Dieser Expedition jo aus, daß man ihm die glänzenoften Anerbietungen machte, wenn er in portugiefische Dienste treten wollte. Er schlug dieselben jedoch aus, ward, reich beschenkt, entlassen und hielt fich nun eine Zeit lang an den Sofen Franz I., Karls V. und Leos X. auf. Nach Polen zurückgekehrt, ward er Raftellan von Krakau und Krongroßhetman. Sein Reichthum war so groß, daß er in seiner Stadt Tarnow den vertrie= benen Ungartonig und beffen Sof zwei Jahre lang ftandes= mäßig unterhielt. Er war nicht nur ein großer Freund ber Gelehrten, beren er immer einige an seinem Sofe hatte, sondern verfaßte auch selbst mehrere gelehrte Werke. Giner Refor= mation der Kirche war er sehr geneigt und wandte sich selbst an den Bapft mit der Bitte, das Abendmahl unter beiderlei Gestalt, die Verrichtung der Messe in der Landessprache und Die Priesterehe der polnischen Kirche zu gestatten, auch die Fastengebote für dieselbe aufzuheben.

Andreas Friz Modrzewski gehörte zu jenen nicht seltenen Männern, die einen empfänglichen Geist für die Erkenntniß der übersinnlichen Wahrheiten besitzen und vielleicht tief in das Wissen derselben eindringen können, aber aus einer gewissen sleischlichen Aengstlichkeit und Furchtsamkeit dies Eindringen scheuen und darum nicht nur selbst zu keiner

<sup>\*)</sup> Maciejowsti Piśm. I. 406.

Entscheidung, keiner Ueberzeugung gelangen, sondern auch Alle, auf die fie einen Ginfluß ausüben, nur in ein fehr be= benkliches Sin- und Herschwanten bringen. Als Anhänger Calvins hatte er bei feinen bedeutenden Gaben dem calvini= schen Bekenntniß die wesentlichsten Dienste leisten fonnen. aber seine Unentschlossenheit hat ihm nur das eine Verdienst gelassen - wenn dies noch ein Verdienst ist - die Grund= lagen des katholischen Bekenntnisses in Polen erschüttert zu haben. Geboren 1506 zu Wolbor in Kujawien ging er 1534 nach Wittenberg und trat hier zu Melanchthon in ein engeres Freundschaftsverhältniß. Melanchthon selbst schreibt über ihn: "ber vertraute Umgang mit ihm, den ich länger als drei Jahre genaß, war mir nicht nur beshalb angenehm, weil er an benfelben Wiffenschaften, Die auch wir lieben, Gefallen hatte, sondern vielmehr, weil er mich in schwierigen Dingen durch seinen Rath und Zuspruch unterstützte und aufrichtete".\*). 1537 begab er sich nach Rürnberg, wo er einige Zeit blieb. In seine Beimath zurückgekehrt, ward er Gekretar\*) Siegmund Augusts, der ihm unbegrenzt vertraute, sich beständig seines Rathes bediente und die wichtigsten Angelegenheiten des Staates seiner Leitung überließ. Er hielt fich stets zu den Reformirten, wie er benn auch zu dem Kreise jener Gelehrten gehörte, die fich in Krakau um Lismanin vereinigten und eine Verbefferung der Kirche anstrebten, verwandte sich auch unausgesett zu ihren Gunften, konnte sich aber boch nicht entschließen, öffentlich zu ihnen überzutreten, weil er, wie be= reits erwähnt, überhaupt kein Mann des Entschlusses war. Er stellt sich hierüber auch selbst ein bemerkenswerthes Zeug= niß in einer seiner Schriften aus: "Die mit mir leben, faat er, werfen mir bisweilen die üble Angewohnheit zu schweigen por; die Einen halten mich für einen Schwachfopf, die

<sup>\*)</sup> Fuit mihi familaritas ejus amplius triennio non eo tantum iucunda, quod delectaretur his literis, quas nos quoque amamus, sed multo magis, quod me saepe in rebus duris et consilio et oratione sua iuvit et erexit.

<sup>\*)</sup> Es war dies die ehrenvollste Stelle in Polen.

Anderen für unberedt, noch Andere für hochmütig, meine Kenntnisse mitzutheilen. Ich lasse mich in keine Glaubensstreitigkeiten ein. In Wahrheit schreibe ich bisweilen etwasin dieser Materie, aber maße mir keinen gesetzgeberischen Ton an; ich lege meine Zweifel bar, mogen fie biejenigen entscheiden, benen es gutommt." Seinen religibsen Standpunkt hat er am flarsten in seinem berühmten Worte "sylvae" befundet, das erst nach seinem Tode zu Rakau herausgegeben wurde (1590), aber wohl schon lange vorher in vielfältigen Abschriften verbreitet war. Er ermahnt darin, zur Ginfach= beit des apostolischen Bekenntnisses zurückzukehren und sich ausschließlich an biefes zu halten". Warum, bemerkt er, erfinnen wir neben demfelben allerlei gewundene und vielbeutige Formeln, welche in der Sache keinen Grund haben . . . Die mahre Frommigfeit besteht nicht in ber Subtilität ber Worte, noch in der mannigfachen Erwägung des Verstandes, fie verlangt Ginfachheit ber Lehre, ber Sitten und bes gangen Lebens: halten wir uns nicht hieran, fo werden wir nie in der Rirche eine feste Einigkeit verhoffen können." Auch er murbe des Socinianismus beschuldigt, er gehörte aber nach Bock eher zu den Steptifern, welche für und wider die Trinität bisputirten.\*) Die Bapfte beschäftigten fich wiederholt mit ihm, aber die Bischöfe von Rujawien bewiesen fich allen Aufforderungen, ihn als Reger zu verfolgen, gegenüber schwerhörig; so schreibt Bischof Drohojewski auf die vom Papft Bius IV. im gemachten Bormurfe: "Fritz weilt zwar in Bolbor, aber in der Advokatur und in den Gütern, welche er durch Erbschaft erlangt hat und die dem polnischen Recht, wie diejenigen des andern Abels, unterstehen. Bon mir felbst bezieht er keine Benfion, noch ift er in meinen Diensten ober macht meinetwegen Reisen und Geschäfte. Es ist mahr, daß er, als ich auf Befehl des Königs beffen Schwefter als Gattin dem Bergog von Braunschweig zuführte, mich beglei= tete, aber nicht auf meine Anordnung, fondern auf Befehl

<sup>\*)</sup> Bod 488.

des Königs, in dessen Namen er jenes Gesandtenamt innehatte".\*) Modrzewski blieb denn auch bis an sein Ende im Besitze seiner Stellung und des Ansehns, das er bei König und Abel genoß.

Werfen wir schließlich noch einen Blick auf die katholiche Geistlichkeit. Auch diese konnte sich nicht ganz dem Ginfluß der reformatorischen Ideen, mit denen ganz Polen angefüllt war, verschließen. Viele, die nicht allzusest in dem Boden des römischen Dogmas gewurzelt waren, wurden von der gewaltigen geistigen Strömung gang mit fortgerissen: nicht nur viele Weltgeiftliche und Mönche traten zu den Evangelischen über, sondern selbst einige der höchsten Würdenträger der fatholischen Kirche, wie Georg Petrowicki, Bischof von Samogitien und Nifolaus Pac, Bischof von Rijow, der sich nach seinem Uebertritt zu den Lutherischen verheirathete und auf seinen väterlichen Besitzungen niederließ. Andere Bischöfe machten sich durch ihre Unthätigkeit gegenüber der reformatorischen Bewegung, wie durch freundschaftlichen Verkehr mit einzelnen Dissidenten, der geheimen Zustimmung zu den Lehren der Retter oder doch zu einzelnen Forderungen derselben verdächtig. So der Bischof von Rujawien Drohojewski, der sich, wie wir gesehen haben, zu keiner Zenfur gegen Modrzemski verstehen wollte und der auch sonst gegen alles, was um ihn her geschah, durch die Finger sah. Es wurde denn auch von der Synode zu Petrikau 1557, auf welcher er nicht erschienen war, die Ermahnung an ihn gerichtet, alles Tadelnswerthe abzustellen, seine ber Häresie verdächtigen Diener zu entlassen und feinen Umgang mit Baretifern aufzugeben. \*\*) Auf ber andern Seite ertheilte ihm der Abel auf dem Reichstage 1552 das Lob, daß er allein von allen Bischöfen nicht ver= geffen habe, daß er als Ebelmann geboren fei.

Vor Allem ist hier ein Bischof zu erwähnen, der berufen schien und sich selbst berufen glaubte, der Reformator

<sup>\*)</sup> Bock 409.

<sup>\*\*)</sup> Cichhorn I. 277.

der Kirche Polens zu werden und bessen Thätigkeit doch nicht einmal eine Spur hinter sich ließ: es war dies der Bischof von Kujawien Uchański. Was über das sittliche Verhalten dieses Mannes berichtet wird, ist mit Vorsicht aufzunehmen, da die ungünstigen Urtheile über ihn aus der Sphäre des Hossius stammen; daß er habgierig war, wie ihm imputirt wird, ist nach Allem, was wir sonst über ihn wissen, kaum glaublich; unzweiselhaft aber ist, daß ihm die rechte Villenskraft sehlte und jener Muth der Ueberzeugung, welcher ebenso rücksichtslos gegen sich selbst, wie gegen Andere, geradeswegs auf das vorgesteckte Ziel losgeht; er kam aus dem Laviren und Paktiren nicht heraus und errrichte darum auch nie seine Ziele.

Bereits in ben Anfängen der Reformation in Rleinpolen nahm er an den religiöfen Disputen im Saufe des Trancieski Theil und blieb mit Modrzewski, dem er in seinen Unfichten am nächsten stand, auch späterhin befreundet. 2113 Bijchof von Kujawien faßte er den Plan, eine von Rom unabhängige polnische Nationalkirche ins Leben zu rufen, welche die verschiedenen christlichen Bekenntnisse in irgend einer Beise vereinigen ober in welcher doch die fatholische Kirche, nachdem sie sich selbst reformirt, in ein freundnachbarliches Verhältniß zu den andern Confessionen treten sollte; Diesem Zwecke follte ein von dem Könige zu berufendes und auch von den Nichtfatholiken zu beschickendes Nationalkonzil. dienen. Auf seine Urheberschaft sind denn auch all jene Forderungen eines Nationalkonzils, welche zum ersten Male den Reichstag von 1555 beschäftigten und auf den nach= folgenden Reichstagen immer energischer laut wurden, zurückzuführen. So vorsichtig und magvoll er auftrat — auf der fatholischen Synobe zu Petrikau 1557 beantragte er nur, auf bem nächsten Reichstage ber alten Forderung auch der gutfatholischen Bolen nach dem Abendmahl unter beiderlei Gestalt Ausdruck zu geben — so hielt man es doch in Rom für geboten, gegen ihn einzuschreiten. Er wurde vor das Inquisitionstribunal zu Rom vorgeladen, um sich wegen der Anschuldigung der Ketzerei zu rechtfertigen. Uchański proztestirte gegen diese Benennung, welcher keine gerichtliche Prüfung vorangegangen, und ging nicht. Dem Legaten Bernard gegenüber, welcher 1560 als Lippomannis Nachfolger nach Polen gesandt wurde, wußte er sich so geschickt zu vertheidigen, daß der Legat ihn in Kom als Muster eines Bischoss hinstellte und mit seinem eigenen Gelde half, daß Uchański schneller die Bestätigung als Kulmer Bischof erhielt.\*)

Als Brimas von Polen (f. 1562) trat er aus dem Sintergrunde, in welchem er fich bisher gehalten hatte, mehr und mehr hervor. Er fandte seine Bevollmächtigten nach Rom, um bort ohne bes Legaten Bermittelung zu verhandeln; er stellte dem Papfte vor, daß weder ber Legat, als ein Fremder, noch Hofius, der lange auswärts gewesen, die mahre Lage des Landes fenne, Diefelben barum auch ben Rachtheilen und Unbilden, unter denen die Rirche und die Beiftlichkeit litten, nicht murben abhelfen fonnen; er, ber Brimas, sei hierzu bereit und in der Lage, wenn man ihm diefe Sache voll Vertrauen überließe; als einziges Mittel gab er ein Nationalkonzil an, zu welchem auch die Andersgläubigen einzuladen wären.\*\*) Die tridentiner Beschlüffe boten ihm Gelegenheit, für den Reichstag von 1565 den Antrag auf Berufung eines allgemeinen Nationalkonzils behufs Annahme diefer Beschlüsse — oder nach seiner wahren Absicht behufs Revision Derselben - burch die gange Nation und Berföhnung aller Parteien zum Wohle des Landes vorzubereiten. Nachdem er sich durch Modrzewski mit den Dissidenten verständigt. bestimmte er zu einer Vorbesprechung eine Zusammenkunft aller Bischöfe auf den 16. Dezember 1564 nach Betrifau (wo Oftern 1565 der Reichstag zusammentreten follte). Gegen biefe Synode, zu deren Berufung der Erzbischof vollauf befugt war, erhoben der Legat Commendoni und Hofius, ben diese Sache von Amtswegen nichts anging, vom Unterkangler hierin eifrig unterstützt, beim Könige Brotest und

<sup>\*)</sup> Zakrzewski.

<sup>\*\*)</sup> Zafrzewski.

erwirkten auch ein Verbot des Königs an Uchański, die Synode in Petrikau abzuhalten, weil sich hier auch die Andersgläubigen versammeln und die Berathungen beunruhigen würden; er gestatte eine solche nur in Lentschikz oder Sieradz.\*) Bei der außerordentlichen Machtstellung, welche Uchański als Primas von Polen\*\*) inne hatte und dem starken Küchalt den er für seine Resormbestrebungen bei dem gesammten Abel und einem großen Theile der Bischöse besaß, wäre es ihm wohl möglich gewesen, den Widerstand des den Resormen ebenfalls geneigten und dazu willensschwachen Königs zu dessiegen und eine Küchahme des Verbotes zu erwirken, aber er sügte sich und gab mit der Synode auch seinen so geschickt dem Ende entgegengeführten Plan auf; als er den letzten entscheidenden Schritt nach vorwärts thun sollte, trat er einen Schritt zurück und sank damit zu den Todten.

Das Berlangen nach einer unabhängigen katholischen Landeskirche theilte, wie schon erwähnt, ein großer Theil der katholischen Geistlichkeit, ja selbst der excentrische Versechter der absoluten päpstlichen Autorität, Orzechowski, der sich in seiner "Chimära" hierüber in folgender Weise ausläßt: "Laßt uns abwarten, was die Väter in Trient beschließen werden; wenn aber die Verzögerung der Berathungen dort nicht gefällt, so bietet sich in der Heimath ein anderes Heilmittel, damit Deine Majestät (er redet den König an) der kranken Republik zu Hüsse sonnen kann. Besiehl, daß aus der griechischen, armenischen und katholischen Kirche die Metropoliten und Bischöse zusammenkommen und die religiösen Streitsragen in Deinem Keiche untersuchen und entscheiden; ihren Consenssieh als ein Evangelium an und behandle Jeden, der ihm nicht beipssichten will, als einen Verbrecher." In den Herzen

\*) Moraczewski IV, 330.

<sup>\*\*)</sup> Der Primas hatte die Aufsicht über die gesammte Geistlichfeit, ausgenommen den ermelander Bischof, der direkt dem Papste unterstand; er war seit 1515 beständig legalus natus des Papstes und während des Interregnums Regent des ganzen Landes; er hatte ausschließlich das Recht, den König zu trauen und zu krönen. Maciejowski Polska IV. 380.

vieler Geiftlichen war der Gifer für die romische Berrlichfeit fast gang erloschen und alle Bemühungen bes Hosius und feiner Gefolgichaft vermochten faum ein dürftiges Aufflackern besselben hervorzubringen. Orzechowski sagt hierüber: "Jest, wo die alte Bucht, die wir von den Vätern überkommen. fast gang geschwunden ift, wird ben Regern fo viel Freiheit, als fie nur wollen, gewährt, alles in Polen zu wagen. Bischöfe sind allesammt stumm geworden; sie hören ihre Lästerungen, aber fallen ihnen mit keinem Worte beschwerlich. noch belästigen fie den König mit Gesetzen oder die Obrigfeiten mit Interdiften; fie schenken und bewilligen ihnen eine ewige Ungestraftheit in allen Dingen." Selbst Zebrandowsti. Bijchof von Krakau, aufangs der eifrigste Bekampfer ber Reberei, ließ bald, an allen Erfolgen verzweifelnd, die Sande finten und hatte nur noch Interesse an Bergrößerung seines Bermögens und an der Erhebung seiner Verwandten. fonst suchte ihn Hosius durch Ermahnungen und Borhaltungen aus seiner Trägheit aufzurütteln, umsonft befahl ihm der König, auf Hosius Drängen, wiewohl nicht aufrichtig, ben immer weiter und fühner sich ausbreitenden Renerungen ent= gegenzutreten. Ebenso lau und läffig zeigten sich andere Bischöfe, so daß Lippomanni wohl Grund hatte, an den Papit zu schreiben, Bolen fei fur ben Ratholizismus ver-(loren. \*)

Auch die mannigfachen Aergernisse, welche die Streitigsfeiten, die Vernachlässigung der Amtspflichten, die Habsucht und der unwürdige Wandel eines großen Theiles der Vischöse hervorriesen, leistete der Resormation dei dem einsachen gläubigen Volke, welches stets zwischen der Lehre und dem Leben nach einem inneren Zusammenhange suchen wird, keinen geringen Vorschub. So entspann sich zwischen Uchański und

<sup>\*)</sup> Welch weiten Bellenschlag die große reformatische Bewegung auch in der niederen Geistlichkeit hervorgerusen, beweist der Beschluß der Synode zu Lowicz von 1556, nach welchem kein Geistlicher ohne genaues Examen und Unterschrift der Glaubensartikel des Hosius ordinirt werden sollte. Zakrz.

feinem Nachfolger im kujamischen Bisthum, Wolsti, ein lang= wieriger Streit wegen gewisser Geldforderungen des Ersteren welche Letterer nicht anerkennen wollte, selbst dann nicht, als die von Uchansti angerufene römische Curie ihn unter Androhung firchlicher Cenfuren zur Zahlung verurtheilte. Umfonst bemühte sich Hosius im Auftrage bes Papstes einen Bergleich zwischen beiden Parteien zu Stande zu bringen; erit bem Legaten Ruggieri (feit 1566) gelang es, Die Streitenden zu versöhnen.\*) Dieser Kampf zweier hoher kirchlicher Bürdenträger um die Geldfiste, mabrend bas Saus bereits in Flammen stand, erregte auch bei ben Ratholifen nicht geringen Auftoß. Die beiden Hauptprälaten Polens, der Brimas Brzerebski und der Bijchof von Krakau Ladnierewski, ber zugleich Unterfanzler mar, lebten in beständigen Streitig= feiten, die bei ber gerinaften Beranlassung ausbrachen und aller Vermittelung spotteten. Letteren beschuldigte man nicht ohne Grund, er bemühe sich ebenjo um die Gunft der Reter, wie der Ratholifen, um nur das Siegel zu behalten, das mit dem frafauer Bisthum nicht verträglich war. \*\*)

Die meisten Bischöse waren Creaturen der Königin Bona, der zweiten Gemahlin Siegmund I., einer der versworfensten Frauen, welche die Geschichte kennt, an welcher nichts gut war, als der Name. Sie war die Tochter des Joh. Galearius Sforza, Fürsten von Mailand, und konnten die polnischen Gesandten (1517) dem königlichen Bewerber nicht genug ihre außervrdentliche Schönheit und Unmuth, ihr seltenes Wissen und ihre Beredtsamkeit rühmen; nur ihre Seele hatten die Gesandten nicht geprüft, und die Seele in diesem annuthigen Körper war verschlagen, hinterlistig, habgierig, hoffärig, mit dem Keime der Ausschweifung und der Bereitheit zu allen Missethaten.\*\*\*) Um ihren Einfluß auf die Regierungsangelegenheiten zu stärken, suchte sie die Macht der Herren zu schwächen und zu diesem Zwecke verstand sie

<sup>\*)</sup> Eichh. II. 255. Zafrz.

<sup>\*\*)</sup> Zafrz.

<sup>\*\*\*)</sup> Moracz. IV. 116.

es, dieselben in gegenseitige Streitigkeiten zu verwickeln und einen gegen den andern aufzuheten, so insbesondere den Wojewoden von Krafau Beter Kmita und den Ketman San Tarnowski. Auf Amita vertraute sie unendlich, da ihre Charaftere munderhar übereinstimmten, denn auch Kmita war durchtrieben, habsüchtig, gewaltthätig und graufam. Er bezahlte nie seine Schulden: pon den Bürgern nahm er Geld, um auf dem Reichstage die Vertreibung der Juden berbeizuführen und ebenso non den Juden, um sie gegen Berfolgung zu schüken: den Nachbarn nahm er ihre Felder weg und veränderte svaar das Alukbett des San, um ihren Ertraa aus dem Fischfang an sich zu reißen; er hielt Raubzüge, senate und mordete, ebenso ließ er seinen Freunden die aröften Schandthaten ungestraft hingehen; um mit geringen Roften einen prunkvollen Sof zu halten, gewährte er allen Verbrechern aus hoher Abkunft, die aus Furcht vor dem Schwerte der Gerechtigkeit zu fliehen gezwungen waren, in feinem Hause eine Zuflucht.\*) Da Die Königin fürchtete, daß die Bolen und Litthauer bei einem engeren Zusammen= schlusse sich zu einem Feldzuge gegen Moskau ober die Türken verständigen könnten, wodurch ihre litthauischen Güter mit Abgaben belastet werden würden, so störte sie fortwährend bas gute Einvernehmen zwischen Vater und Sohn, wie zwischen den beiden Nationen und hinderte so die Schaffung eines Reiches aus Krone und Litthauen.\*\*) Ihr eigener Sohn Siegmund August ergeht sich in seinem Briefwechsel mit Rif. Radziwill in schmerzlichen Klagen über eine solche Mutter. So schreibt er: "unsere Mutter handelt feindlich mit und unfern Dominien, fo daß fein Feind folchen Schaden in unserm Reiche anrichten könnte, als fie es thun würde, wenn ihr Unternehmen, was Gott verhüte, zur Ausführung fame.\*\*\*) Und in einem andern Briefe: "obschon ich ihr Sohn bin, muß ich mit Thränen überlegen, wie ich ihr

<sup>\*)</sup> Moracz IV, 117.

<sup>\*\*)</sup> ib. 165.

<sup>\*\*\*)</sup> Lachowicz 62.

entgegenwirken möge: ich sehe keinen andern Weg dem zuvor= zukommen, als sie in die Zange zu nehmen,") bak sie, mit allem, was ihr zusteht, wohl versehen, allein für sich säße. ohne von etwas zu wissen." (Krakau 7. September 1553)\*\*): ein andermal schreibt er: "es giebt nichts Boses, das uniere Frau Mutter und jum Trot nicht gern ins Werk feken möchte."\*\*\*) Raum hatte fie fich im Lande orientirt, als fie, um ihrer unermeklichen Sabsucht zu genügen, begann, die vakanten Bisthümer, Wojewobschaften, Kastellanien und Starofteien zu verkaufen: ber König wußte nicht nur um Diesen unwürdigen Schacher, sondern machte auch seiner Gemablin mit einzelnen Würden Geschenke, um Dieselben gu vertheilen, oder vielmehr für große Summen zu verkaufen. Wie einträglich dieser Handel war ersieht man daraus, daß Die Geistlichkeit ein Drittel des Landes inne hatte und ihre Ginfünfte die Sälfte der Landeseinkunfte betrugen. Der Erzbischof von Gnesen besaß 50-60,000 poln. G. jährliche Ginnahme, mahrend der reichste Magnat Bolens, der Hetman Tarnowski, nur auf 50,000 poln. G. geschätzt wurde. †) Das plocker Bisthum batte unermekliche Einnahmen: nur selten und unter Verwahrung theilte der Bischof davon etwas für die Landesbedürfnisse mit. Beträchtlich waren auch die Einnahmen der Pröbste; außer den bäuerlichen und adligen Zehnten erhielten fie Abgaben von den Mühlen, vom Fischfang u. f. w., fie besaßen außerdem eine gewisse Fläche Wald, Acter und Wiese; unter dem Namen der Collende gaben ihnen die Dörfer nach Berhältniß Getreide und Geld. Auch die Ordensgeistlichen besagen gahl= und ertragreiche Güter, erhielten bisweilen auch den Zehnten. ††) Gelbst Fürstenthümer waren im Besitz ber höheren Geist= lichkeit: so gehörte das lowickische dem Primas, das

<sup>\*)</sup> iżby w kleszcze była wzięła.

<sup>\*\*)</sup> ib. 63.

<sup>\*\*\*)</sup> ib. 83.

<sup>†)</sup> Zafrzewski.

<sup>††)</sup> Maciejowski Hist. prawod. V, 221, 223.

ermländische dem Bischof von Ermland, das siewierstische dem Bischof von Krakau; der Bischof von Plock war Fürst von Bultusk, der Probst von Block Bischof von Wielun: das eintrügliche Kanzler= und Unterfanzleramt war in ihren Banden.\*) Co fam es, daß die Konigin in Bolen ein reiches Weld für ihre Habsucht fand, daß aber auch die Rirche in den tiefsten Verfall gerieth, denn bei einem fo schmachvollen Sandel stiegen gerade die Unfähigsten und Unwürdigsten unter der Geiftlichkeit zu den höchsten geiftlichen Bürden empor. Gine detaillirte Charafteristif Diefer Emporfömmlinge giebt der Verfasser der vita Petri Kmithae: "Gamrat ift durch tadelsnwerthe Beziehungen mit der Königin verbunden, Branicki ein Schwätzer, Noskowski ein Schacherer, Dzierzgowski ein Dummkopf, der eine unnütze Last für die Erbe ift, Latalsti \*\*) ein Muffigganger und Caufer, Bucgacti ein Wüftling, Lukas Gorka der habsüchtigste Wucherer, Izbiński ein Mörder, Uchański, Cyffra und Drohojewski Abtrünnige von den Grundsätzen der Kirche: sie alle haben ihre Bisthumer gefauft. Nicht wenig Italiener, befannt wegen ihres überaus unzüchtigen Wandels, haben die Brälaturen bei den Kathedralen besetzt und bei den Collegiaten, sowie die fetten Pfarren. Weltliche von ähnlichen Eigenschaften haben hohe Würden im Lande eingenommen." Aehnlich äußert sich der Kanonikus von Wilna Stanislaus Gorsti in einem Briefe an Bofius: "Ihr wift. welche Käuflichkeit in den bischöflichen Aemtern herrscht. Die entweder Rabulisten gegeben werden, wie Uchansti und Branicki, oder Mördern wie Izbiński, Czarnkowski und Wolski, oder Schacherern und Räubern, wie Zebrandowski, Roskowski und Chwalczewski, oder Regern wie Uchański, Drohojewski und Leonhard, oder Trunkenbolden und Dummköpfen, wie Latalski und Buczacki, oder Atheisten und ähnlichen bestia= lischen Leuten. Was kann von Solchen Gutes für die Kirche

<sup>\*)</sup> Kubala.

<sup>\*\*)</sup> Nach Tomickis Tode 1535 ward der posener Bischof Latalski, nicht ohne Berdacht der Simonie, Bischof von Krakau. Sichhorn.

erwartet werden? Bisweilen werden bei uns Sunoben ge= halten. Beschlüffe gefaßt und Strafen angeordnet; ift aber Die Synobe aufgelöft, fo ift fein Gedanke an Bollitreckung berselben. In der Simonie kennt man weder Mag noch Ziel; fo hat der plocenfer Bischof (Nostowsti) seinen Verwandten Brabenden und Ranonifate, auch vielen andern den Titel eines plocenser Kanonikus verkauft. Im plocenser Kapitel ist auch nicht Giner, der drei lateinische Worte richtig verbinden fanu." Bon Czarnkowski, Bischof von Bojen, fagt er: "Er ftellt fich frant, halt fich in feiner Sohle verborgen, hat feine Diener, ipeist färglich und scharrt Geld zusammen, aber an die Kirche benkt er auch im Traume nicht". Bon Zebrzydowski: "Bie sehr er die Unterthanen der Kirche plündert, welche schrecklichen Dinge er begeht, wird Euch schon durch das Gerücht bekannt geworden fein." Bon dem Bischofe von Brzempst, Dzia= busti, befannt aus feinem Streite mit Drzechowski, ber ebenfalls eine Creatur der Bona war, erzählt Rubala in seiner lebhaften Beise: "Der Bischof liebte Drzechowski wegen seines Wikes und seiner Gewandheit und konnte ohne seine Ge= sellschaft nicht sein. Beim Frühstück erzählten sie sich ihre fleinen Abenteuer, bei Tisch unterhielten sie sich von Reuigkeiten. Der Bischof stellte ihn dem ganzen Capitel als Muster eines jungen Ranonifus bin, ber seine Unregelmäßigkeiten geschickt führe, ohne Standal beende und ihm beshalb feine Unannehmlichkeiten bereite .... auf dem Landtage zu Wisnia (1551) trat Orzechowski mit einer fulminanten Rede gegen die Verberbtheit des Klerus auf, flagte fich felbst und alle andern eines unteuschen und ehebrecherischen Lebens an und verfündigte öffentlich, um die Hurerei aus der Kirche zu ent= fernen, werbe er allen ein gutes Beispiel geben und heirathen. Dieje Erklärung nahm der Abel mit einem ungeheuren Beifallsfturm und Gelächter auf. Dziadusti, mit feinem gangen

<sup>\*)</sup> Nehmen wir jest, bemerkt hierzu Lukaszewicz, die Lebensbeschreibungen jener Bischöse von den katholischen Versassern, welch ein Unterschied! jene Kabulisten, Mörder u. s. f. Górskis sind nichts mehr und nichts weniger als wahre Engel.

Ansehen bewaffnet, fragt ihn: beabsichtigst du, Orzechowski, im Ernst zu heirathen? Ganz gewiß, antwortet der Gefragte. Allgemeine Zustimmung. Darauf der Bischof: so erkläre ich dir, das ich dich von dem Augenblicke an, wo du dies thust, nicht in meiner Diöcese dulden werde. Man ließ ihn nicht ausreden: das ist unwürdig, das ist nicht zu ertragen, rief man von allen Seiten, du duldetest ihn, als er im Chebruche, und willst ihn nicht dulden, wenn er ehelichen will? Der Bischof versuchte, um die allgemeine Aufregung zu stillen, einen Scherz: meine Herren Brüder, sagte er, so gebieten es mir meine daemones — ich wollte sagen canones — ich verwechsele immer diese beiden Worte. Man nahm den Witzmit verächtlichem Schweigen auf. Als Dziaduski sah, daß außer ihm Niemand lachte, stand er beschämt auf, verließ die Stude und reiste sosort ab, auf Orzechowski tödtlich erzürnt."

Auch Orzechowski wirft der Bona (— einer gewissen hohen Person —) in einer Broschüre vor, daß sie Aemter und Bischofssige verkause und das Land verrathe, da sie die türkischen Spione gegen Geld loszugeben besohlen.\*)

Endlich, als sie alles Unheil, bessen sie fähig war, über Polen ausgeschüttet, reiste das unselige Weib, mit Flüchen und Schätzen reich beladen, in ihre Heimath zurück (1556) und befreite so das Land von ihrer Gegenwart, wenn auch nicht von ihrer Erinnerung.

Selbst die katholische Synode in Lowitsch 1556 spricht ihr verdammendes Urtheil über den allgemeinen Verfall des Klerus. "Der Ansang der Unruhen, heiß es in ihren Akten, schreibt sich her von der Sorglosigkeit der Parochialgeistlichen und des höheren Klerus. Auch der apostolische Stuhl hat in manchen Stücken gesehlt, indem er keinen Legaten an den König geschickt, das allgemeine Konzil lange aufgeschoben u. s. w. Die Unthätigkeit der Bischöfe hat die Wirren vermehrt. Siehaben ihre Untergebenen bedrückt, dieselben sogar an Feierstagen arbeiten lassen und selbst die Edelleute in Tyrannistrung.

<sup>\*)</sup> Rubala.

der Bauern übertroffen; sie haben aus Eigennut die Anmaßungen der königlichen Gewalt und ihre Eingriffe in die Rechte der katholischen Kirche begünstigt; gegen die Ketzer sind sie äußerst gelinde versahren, haben sie, statt sie zu strasen, vertheidigt und in ihre eigenen Paläste aufgenommen; selbst excommunicirte Personen haben ihre Gastsreundschaft ersahren; Sinige haben sogar öffentlich bei Zusammenkünsten des Abels gesagt: mögen die Leute glauben, was sie wollen, wenn ich nur meine Abgaben bekomme. Unter dem regulären und irregulären Clerus herrscht die äußerste Sittenverderbniß, Prachtliebe, Habgier, Faulheit und Schwelgerei."

Verschiedene Synoden beschäftigten sich denn auch mit einer Reform des Clerus und Beseitigung ber eingeriffenen Unsitten. So verordnete die Synode in Lentschitza 1527. der Bischof solle sich nach gewandten Theologen und tüchti= gen Rangelrednern umthun, welche die Schrift in gefunder Weise auslegen und sich scholastischer Fragen und der Ein= mischung von Fabeln enthalten; jeder Brediger folle die h. Schrift, die Rirchenväter und andere Erbauungsschriften befiten;\*) die Synode zu Betrikau 1551 ermahnte die Bischofe, bei ihren Gaftmählern den Anstand zu wahren, sich mit geist= licher Lektiire zu beschäftigen und auf gute Sitten ihres Gefindes zu achten; den Klöftern wurde empfohlen, wenigstens zwei Brüder jährlich auf die Krakauer Universität zu schicken;\*) die Synode zu Lowitsch 1556 beschloß, daß die Bischöfe sich um Anlegung eigener Schulen bemühen follten;\*) auch die Shnobe zu Warschau 1561 unter dem Brimas Przerebski beschäftigte sich mit der Reform der Sitten, besonders der Bischöfe; fie empfahl ihnen Ginschränkung im Sofhalt, Bemühungen um die Schulen, eifrigere Bifitation und perfonliche Abministrirung der Sakramente, was noch immer häufig vernachläffigt wurde.\*) All diese Bestimmungen können aber nur geringen Erfolg gehabt haben, ba es an Männern fehlte, welche den gefaßten Beschlüffen Nachdruck gaben oder es auch nur selbst ernst mit ihnen meinten.

<sup>\*)</sup> Zakrzewski.

Co gleichgültig ein großer Theil ber Bischöfe gegen das Ausbreiten der Reformation sich bewies, so unerbittlich traien andere ihr gegenüber. Wir können davon absehen. daß sie in ihren Bredigten und Flugschriften die Geiftlichen der Evangelischen als "giftspeiend" ihre Gotteshäuser als "Synagogen Catans" bezeichneten und aus ihren gottesbienft= lichen Gefängen nur ein "Beulen" heraushörten, benn folche Kraftausdrücke gehörten zur allgemeinen Bolemit iener Zeit und gingen herüber und hinüber, aber fie begnügten sich nicht mit dieser Art Beredtsamkeit, sondern ließen die Reter auch, wie wir gesehen, die eiserne bischöfliche Fauft fühlen. foweit dieselbe nicht von dem ftarten Urm des Adels gurud-Andrerseits suchten sie auf Synoben ben gehalten wurde. Rampf in ein gewisses System zu bringen und die Lauen und Trägen in ihre Mitte zu nehmen. Die erfte Synode, welche dies Ziel im Auge hatte, ward 1523 zu Lentschitza unter dem Erzbischofe von Gnesen, Laski gehalten: fie sprach über alle Abtrünnigen die Extommunikation aus und publicirte die papftliche Bulle gegen die Frriehren Luthers; Reger jollten mit Güterkonfiskation bestraft werden, Berdächtige ebenso, wenn sie sich in Jahresfrist nicht reinigten. zweite, ebendafelbst 1527 unter Lasti abgehaltene Synobe legte den Erzbischöfen und Bischöfen, besonders denen in Breslau, Rujawien und Pomerellen die Pflicht auf, in ihren Sprengeln inquisitores und visitatores haereticae pravitatis zu halten, die überall genaue Nachforschungen anftellen und alle des Lutheranismus Berdächtigen angeben follten; in jedem Sprengel folle zum wenigften Giner fein und zwar ein weltlicher ober regulärer Priefter. Rach Mora= czewsfi foll übrigens die Ginführung der Inquifition auf Dieser Synode eher aus dem Geiste der Tolerang hervorgegangen sein; denn nach kanonischem Recht stand die Inqui= fition direkt unter den Bapften, welche fie durch die Domini= faner und felbst durch Ausländer ausübten und hier ging fie in die Hande der polnischen Bischöfe über, welche als Senatoren auch auf die weltlichen Berhältniffe Rücksicht nahmen und fich nur nebenher an das Rirchenrecht hielten. Wie dem auch fei, die Berordnung biefer Sunode icheint nicht sonderlich befolgt worden zu fein, denn fie wurde aufs neue von der Synode zu Petrikau 1530, gleichfalls unter Lasti, eingeschärft, zugleich auch Anordnungen getroffen, wie die Einführung ketzerischer Schriften zu hindern fei. Die Synode zu Lentschitza 1532 befahl die strengften Magnahmen gegen die Retzer. Die Sunobe zu Betrifan 1542 forderte den König auf, feine früheren Gbifte gegen ben Befuch feberischer Universitäten zur Ausführung zu bringen und beschloß, die Eltern zu verhindern, ihre Rinder in die Schulen ber Reter zu schicken, sowie Saussuchungen nach den Schriften derfelben anzustellen; fie verbot das Lefen der Werfe Luthers und Melanchthons und gebot den Lokalbehörden, in diefer Hinficht ein wachsames Auge auf Drucker und Berleger zu haben. Die Synode zu Betrifan 1544 befahl allen Geist= lichen, die sich auf ausländischen Universitäten aufhielten, binnen fechs Monaten bei Verluft ihrer Benefizien guruckzu= fehren.

Alle diese Synodalbeschlüsse hatten indeß nur einen lokalen und vorübergehenden Erfolg; das weltliche Schwert zeigte sich von Anfang an wenig gefügig für die geistlichen Autoritäten und rührte sich zuletzt überhaupt nicht mehr, trotz allen Küttelns. So konnten all jene Synodalbeschlüsse den Gang der Resormation nur aushalten, aber nicht hemmen, und je weiter dieselbe schritt, desto morscher erwiesen sich alle Schranken, die ihren Weg freuzten.

In dieser, für die katholische Kirche Polens, wie es schien, hoffnungslosen Lage, als selbst der Legat Lippomanni nach Rom berichtete, Polen sei für den Katholizismus versloren, trat ein Mann auf den Plan, der den Kampf nicht nur mit der überall siegreichen evangelischen Kirche, sondern auch mit der Lauheit und Widerwilligkeit der katholischen Geistlichkeit und vor allem des katholischen Adels unerschrocken

<sup>\*)</sup> Moracz. IV, 186.

aufnahm, sich ein blind ergebenes Heer zu schaffen verstand und durch dieses endlich den Sieg davontrug, ein Mann von ungewöhnlicher Thatkraft und Energie, der in Aussührung seiner Pläne vor keinem Frevel zurückwich, aber auch vor keinem Hindernisse. Es war dies der Kardinal Hosius, dessen Thätigkeit in Preußisch-Polen wir bereits geschildert haben. Da dieser Mann, obschon ein Ausländer, auf den Gang der Geschichte Polens einen größeren Sinfluß ausgeübt, als irgend eine andere jener Persönlichkeiten, welche an dem Webstuhl der Geschicke des Landes thätig waren, so geben wir im Nachstehenden eine aussührlichere Darstellung seines Lebensganges und seiner Thätigkeit, dis zu Ende dieser Periode, wobei wir gern seinem begeisterten Viographen Sichhorn das Wort lassen, dessen Naivität auch in den Flecken auf dem Vilde seines Helden nur Glanzstellen erblickt.

Stanislaus Sofius mar ber Sohn eines begüterten deutschen Mannes, Ulrich Hosius (eig. Hos), der schon früh aus seiner Seimath Baden nach Bolen übergesiedelt war. Geboren am 5. Mai 1504 zu Krakau studirte er, nachdem er die Schule in Wilna besucht, in Krakau und dann in Bologna (wo er Dr. juris wurde) und Badua. Nach Volen zurückgekehrt (1533) stieg er bald von Würde zu Würde: er ward zunächst Sefretar bes Kanglers und Bischofs von Płock Jan Choinski, nach dessen Tode 1538 königlicher Sefretar: als folder erwarb er fich durch die Bearbeitung der preußischen Angelegenheiten die besondere Gunft des Königs: 1539 ward er Kanonikus von Krakau und empfing Die Priesterweihe; 1542 ward er vom König zum Domberrn von Sendomir ernannt.\*) Seinen Bemühungen besonders gelang es, daß 1545 Sam. Maciejowsfi, Vicefanzler und Biichof von Blogt, Bischof von Krakau murde: er follte auch ber Vermittler zwischen dem Rapitel und dem neuen Bischofe bei deffen Einzuge in Rrafau fein. "Deshalb murbe er beauftragt, die Empfangsrede an benfelben abzufaffen, jo wie

<sup>\*)</sup> Еіфр. І. 46.

er andrerseits für seinen Berrn auch die Erwiderung barauf ichrieb und so das Organ bildete, durch welches der neue Bischof und sein Capitel fich gegenseitig begrüßten (1). Durch Dieje Beforderung Maciejowsfis fam Sofius in den Befik ber Pfarreien zu Golombie und Radlow".\*) 1549 ernannte ihn der König zum Bischof von Kulm, entgegen den Brivilegien bes Landes, wonach der Bischof das preußische In-Digenat haben mußte. "Um die Breugen zu beruhigen, schrieb der Kangler Maciejowsti an den Ermelander Bischof Tiedemann Giefe: Sofius fei ein gelehrter und frommer Mann; fehle ihm auch das preußische Indigenat, fo fei es doch beffer, das Gefet dem Geifte, als dem Buchftaben nach, auszulegen, zumal wenn ersteres nütlicher und ber Wahrheit entsprechender sei; die katholische Kirche habe ja einen universellen, keinen nationalen Charakter, weshalb die Bischöfe füglich aus allem Bolf genommen wurden. Zudem fehe er nicht ein, wie Hofius Anftog erregen fonne, ein Mann, ber besser deutsch als polnisch rede, ein besonderer Freund der preußischen Nation sei und keine Geschäfte fleifiger ausge= führt habe, als gerade die preußischen".\*\*) Rach dem Tode Gieses beschloß der König, Hosius auf den Bischofssitz von Ermeland zu bringen, obichon hierzu auch das preußische Indigenat nothwendig war. "Um dem Domkapitel die Sache zu erleichtern (!) ichlug er ihm neben Hofius noch brei andere, ebenfalls nicht wählbare Kandidaten vor (der eine war noch zu jung, der andere hatte noch nicht die höheren Weihen, der dritte ebenfalls nicht das Indigenat); das Rapitel zeigte sich aber hartnäckig und als auch der königliche Kommiffar burch persönliche Einwirkung nichts ausrichtete, zog er seine Instruktion hervor, las fie den Domherren vor, proflamirte Hosius im Namen des Königs zum Bischof und forderte die Anwesenden auf, ihn als solchen anzuerkennen und zu ehren. . . Nach seinem Weggange legte das Kapitel

<sup>\*)</sup> Gichh. I. 51.

<sup>\*\*)</sup> ebdj. S. 83.

vor Rotar und Zeugen gegen diefe Ernennung Protest ein und erklärte, daß es dieselbe, als allen Berträgen und Bri= vilegien der Kirche Ermeland's zuwider, nicht als rechtlich gültig anerkenne. . . . Nachdem das Kapitel von Hosius bearbeitet war (!), auch der König ihm drohte, daß ein neuer Widerspruch schweres Unheil nach sich ziehen würde, fügte fich daffelbe und wählte Hofius, legte aber gleichzeitig, da dies gegen seinen Schwur, nur einen eingeborenen Preußen zu mählen, Protest ein, indem es erflärte, es habe, das geringere Uebel (Bruch des Eides?) dem größeren (Ungnade des Königs?) vorziehend, der Uebermacht nachgegeben. Nach solchem Vorgange schritt das Kapitel unverzüglich zur Wahl und postulirte in aller Form Rechtens (!) Hofius zum Bischof von Ermeland. Es war der schönste (!) Akt, den es vollziehen fonnte: die papstliche Bestätigung ward ohne Anstand ertheilt (1551).\*) Mit seinem Domkapitel stand er, wie zu erwarten nicht auf dem besten Fuße. "Dies wußte der Mann nicht zu schätzen, den ihm Gott zum Haupt gegeben." Das Dom= fapitel zu Frauenburg nahm ihm gegenüber eine Stellung ein, welcher entschiedenes Mißtrauen zu Grunde lag. Abge= sehen davon, daß man aus übertriebener Gifersucht für die Landesprivilegien von ihm nur geborene Breußen zu den Memtern eines Dekonomen, Kanglers, Bogts, der Hauptleute und Burggrafen verlangte, Leute, welche eine nationale Abneigung gegen ihn hegten, so wollte man ihm auch eine preußische Dienerschaft geben und bemühte fich, alle bisherigen Hausgenoffen von seiner Seite zu verdrängen. Nothgedrungen mußte er auch einige Preußen in seine Dienste nehmen, welche fich bald als unbrauchbar erwiesen und den Hausfrieden ftorten. Seine Bemühungen (gegen die Reger) hatten mahr= scheinlich einen besseren Erfolg gehabt, wenn er barin von seinem Kapitel unterstütt worden wäre; allein trot wieder= holter Hülferufe des Bischofs verhielt sich daffelbe ruhig, als hätte es fein Interesse daran, ob ein Theil der Diöcese

<sup>\*)</sup> ebdf. S. 135-39.

fatholisch wäre, oder nicht".\*) 1560 schickte ihn Papst Pius IV. als Nuntius nach Wien, 1561 ward er zum Kardinal ernannt, bald darauf zum päpstlichen Legaten auf dem Concil zu Trient. Anfang 1564 traf er wieder in Heilsberg ein. Die letzten Jahre seines Lebens brachte er in, Rom zu, wo er 1579 starb.

Von der Unversöhnlichkeit seines Haffes gegen die Evangelischen legen seine Schriften, abgesehen von seinen Thaten, ein deutliches Zeugniß ab. So fagt er in feinem Briefe an den Cardinal von Lothringen, Guije, nachdem er die Runde von der Pariser Bluthochzeit empfangen: "Alls ich erfahren jene Best Galliens, welche seit mehr benn zehn Jahren dem Reiche so großen Schaden gethan, Coligny mein' ich, sei vertilat, bin ich wie aus einem schweren Schlafe erwacht und gewissermaßen aus der Finsterniß ans Licht geführt, daß ich eine unglaubliche Erquickung des Geiftes verspürte und der Schmerz ber Seele, ber mich fast aufgerieben, ausgelöscht schien, und ich konnte mich nicht enthalten, auszurufen: gerecht bist du, o Gott, und recht ist Dein Gericht. Denn welches Gericht kann gerechter fein, welche Gerechtigkeit größer, als daß jener Verruchte, was er Andern zugefügt, nun felber erfahren mußte. Ich wünschte nur, es wäre ihm dies schon por gehn Jahren begegnet, aber man muß ber Barmbergigkeit Gottes feine Zeit vorschreiben, vielmehr ihm ohne Ende danken, daß er zu der von ihm ersehenen Zeit, Dein Baterland von iolcher Best befreite. Zugleich unterlasse ich nicht, Gott in= brünstig zu bitten, auch auf mein Baterland mit den Augen ber Barmherzigkeit zu blicken und zu machen, daß ich aus ber Bahl eines neuen Königs, ber ein tapferer Bertheidiger bes katholischen Glaubens mare, einigen Trost schöpfen könnte." In einem andern Briefe schreibt er: "Dies ift jener Beza, der den tapfern Herzog von Buife, der in Frankreich die Schlachten bes herrn schlug, da er anders nicht zu überwinden ichien, durch einen elenden Meuchelmörder um's Leben

<sup>\*)</sup> ebdf. S. 232.

bringen ließ. Und nicht genug damit, diese Schandthat ver= übt zu haben, so scheute er sich auch nicht, diesen Mord in einer öffentlichen Schrift zu vertheidigen und mit dem Titel ber Frommigkeit zu schmücken." \*) In seinen Gesorächen und Briefen ward er nicht müde, den Teufel und seinen Anhana zu Vergleichen mit den Retern herbeizuziehen, "der lutherische Glaube muffe eher Teufelsglaube heißen; er fei eine Bernichtung des Christenthums". "Die Neugläubigen träumen von einer polnischen Kirche, welche nur für Polen passen folle, wie ein Stiefel fur ben Jug, und mit Recht nennen darum die Deutschen diese Kirche den polnischen Stiefel. Die Neugläubigen sollten nicht fagen: ich glaube an eine allgemeine Kirche, sondern: ich glaube an den polnischen Stiefel". "Der Rrieg gegen die Baretifer ift der Friede für die Kirche". \*\*) Luther naunte er Malefacius (im Gegenfat zu Bonifacius), auch den Antichrift; ebenso Calvin; die neue Lehre des sechzehnten Jahrhunderts Satanismus, die Protestanten Söhne Belials, ihre Prediger Satansdiener; ja, er billigte sogar die Todesstrafe gegen die Reter, weil Reterei das größte aller Verbrechen fei.\*\*\*) Gelbst folche Forderungen, welche das Doama nicht berühren, welche auch von sonst recht= gläubigen Katholiken wiederholt gestellt und sogar von den Bäpften nicht immer unbedingt zurückgewiesen wurden, riffen ihn zu blasphemischen Lästerungen bin. Go sagte er in einer Audienz bei dem Könige: "schlau fange Satan immer mit Rleinem an und gehe allmählig zu Größerem über. So fordere er zunächft den Relch und die Priefterehe, zwei Dinge. welche er auf Grund migverstandener Schriftstellen leicht plaufibel mache. Ferner (?) deute er die Stelle "trinket Alle baraus" fo, daß nach Christi Befehl auch die Laien aus dem Relche trinfen muffen, um selig zu werden, u. s. w."+) Um über die Vorgänge auf firchlichem Gebiete in Polen ftets-

<sup>\*)</sup> Kraficki 120.

<sup>\*\*)</sup> Moracz. IV. 331.

<sup>\*\*\*)</sup> Eichh. II. 544.

<sup>†)</sup> Cichh. I. 215.

genau orientirt zu jein, hielt er in allen bedeutenderen Städten Polens besondere Agenten, die ihn fogleich von allen Schritten ber Andersgläubigen benachrichtigten und erniedrigte fich dabei zu pertraulichen Korrespondenzen mit Aerzten, Schöffen und selbst den Hofleuten der Bischöfe und Magnaten. Um die Evangelischen mit ihren eigenen Waffen schlagen zu können, studirte er fleißig die Schriften, in benen fie sich untereinander bekämpften und trat bann seinerseits als Polemifer gegen fie auf, besonders gegen die Lutherischen. Anfangs wandte er gegen die Andersgläubigen fanfte Mittel an, ließ fich mit ihnen in freundschaftliche Dispute ein, um sie von ihren Frrthumern zu überführen, ja, lud sie selbst ein, zu ihm zu kommen, zog fie an seinen Tisch, knupfte ein religiöses Gespräch mit ihnen an und brachte durch seine "geistreichen Belehrungen" Biele auf ben rechten Weg zurück"). Der Erfolg seiner Belehrungen muß aber in Wahrheit ein sehr geringer gewesen sein, benn er bemühte sich schon früh, die in Polen vorhandenen Machtmittel in den Dienst seiner Sache zu stellen; unter diesen fehlte freilich bas wirksamste und bem Bischof am meisten erwünschte, da sich in Volen kein zweiter Bergog von Guije fand, um "bie Schlachten des Berrn gu schlagen." Er wandte sich stets aufs Neue, und nicht ohne Erfola, an den Rönig, um Sbitte gegen die Reger in Preußisch= Bolen zu erwirfen und die Bemühungen berfelben am Sofe zu hintertreiben. Als 3. B. die Gesandten der preußischen Städte 1557 nach Barschau reiften, um bei dem Reichstage um Religionsfreiheit nachzusuchen, schrieb er einen abmahnenden Brief nach dem andern an den Ronig und den Kangler, "auf daß, wo er durch die Billigkeit der Sache nichts erhalten tonne, er es mit jener Wittwe im Evangelium burch feinen Ungeftum, damit man seiner einmal los werde, erzwingen möge." Die Königin Bona suchte er 1556 persönlich auf und "hatte mit ihr ein Gespräch über die religibse Lage bes Reiches, welches zeigt, wie fehr die Königin seinen Gifer zuschätzen

<sup>\*)</sup> ebdf. S. 180.

wußte"\*). Freilich, was Hosius von ihr begehrte, und was diese Frau, für welche das Beiligthum nur ein Sandelsobiekt war. ihm zugestanden, darüber erfahren wir nichts; es hat dies auch für die Geschichtsforschung feine Bedeutung, denn die Rolle der Bona in Polen war bereits ausgespielt. Auf die Beschlüsse der Synode zu Petrikau 1552 hatte er einen ent= icheidenden Einfluß, aber all diese Erfolge brachten ihn dem Biele nicht näher. Als nun gar ber Hof fich ihm gegenüber immer unzugänglicher zeigte, die polnischen Bischöfe ihm mehr und mehr mit Mißtrauen begegneten, das sich vielfach zu einer fast feindseligen Saltung steigerte - auf ber Synobe Betrifau 1554 waren außer ihm und dem Erzbischofe Dzierzgowski nur noch die beiden übelberüchtigten Bischöfe Zebrzydowski und Noskowski erschienen, während die übrigen Brälaten sich entschuldigt hatten; es wurde unter solchen Umftänden denn auch nur beschlossen, im Juni k. J. eine neue Synode zu halten, bei welcher alle Bischöfe bei Etrafe des Bannes und der Denunziation beim papstlichen Stuhle perfönlich erscheinen sollten:\*\*) auch auf der Spnode zu Betrifau 1557, zu der sämmtliche Bischöse eingeladen waren, fanden fich nur Dzierzgowski, Zebrzydowski und Uchański ein \*\*\*) als die Jurisdiktion der Bischöfe durch den Abel völlig lahm gelegt war, faßte er einen neuen Kriegsplan, ber allein noch zum Ziele führen konnte, ja, geschieft und nachhaltig ausgeführt, dazu führen mußte: es galt, unter ben Abel, der trot aller Glaubensverschiedenheit wie Gin Mann zusammen= stand, den Samen der Zwietracht auszustreuen, das Bewußt= fein der brüderlichen Gleichheit, das ihn durchdrang, zu ger= ftoren und ftatt beffen den Argwohn und haß des niederen Abels gegen die vermeintlichen Anmakungen der Magnaten zu erwecken, feine bisher unschädliche Beigblütigkeit zur Rauf= lust und zur Verachtung der Gesetze anzustacheln und beson= ders schon von der frühesten Jugend an durch das Mittel

<sup>\*)</sup> Eichh. I. 264.

<sup>\*\*)</sup> Eichh. I. 212.

<sup>\*\*\*)</sup> ebds. S. 277.

der Schulen ihm Vorurtheil und Haß gegen die Evangelischen, wie blinde Unterwerfung unter die päpstliche Autorität einzupflanzen. Was er geplant, hat er denn auch mit Hüsse der von ihm ins Land eingeführten Jesuiten, deren Geschick für Weitersührung seines Werkes er mit kundigem Blicke erkannte, ausgeführt; er hat Polen dem "heiligen Vater" in Rom zurückgewonnen, ja mehr als das, er hat ihm statt des vordem allezeit rebellischen Sohnes einen allezeit gehorsamen Sohn zugeführt. Was er selbst in Aussührung jenes Planes geleistet, werden wir im zweiten Theile berichten.

Nach Hosius war der papstliche Legat Lippomanni der eifrigfte und ifrupelloseste Streitführer ber romischen Rirche gegen die Evangelischen Polens.\*) Er wußte die von Rönig und Abel gewünschte Nationalspnode zu vereiteln und verstand es, wenigstens die Geiftlichkeit wieder unter das alte Soch zu beugen; auch gelang es ihm, in die Kriegführung gegen Die Evangelischen mehr Geschick, Energie und Planmäßigkeit, als sie bisher gezeigt, zu bringen. Seinen Hauptschlag führte er auf der Synode zu Lowitsch 1556, die der Brimas Dzierzgowski auf feine Beranlaffung ausgeschrieben hatte. In den ersten Sitzungen derselben zeigten sich zwar noch merkliche Differenzen zwischen dem höheren und niederen Alerus und eine große Verftimmung gegen den Legaten, deffen bisheriges Gebahren selbst der Geistlichkeit wenig behagte. Man beschloß fogar anfangs, er folle weber Sit noch Stimme auf der Synode haben, sondern nur einen betaillirten Bericht von ihren Verhandlungen erhalten. Auf seine Insimuation, daß er zwischen beiden Parteien den Ber= mittler abgeben wolle, ward er indeß zugelassen und gewann bald einen unbeschränkten Ginfluß auf die Versammlung. Man beschloß unter seiner Leitung, die beständige Anwesen= beit eines papstlichen Nuntius am Hofe zu erwirken, sowie Die Rückaabe des Rechts der Bischofswahl an die Kapitel; die Bischöfe follten alle Reger von ihren Sofen vertreiben,

<sup>\*)</sup> Er war auf das besondere Ansuchen der polnischen Bischöfe vom Bapste 1555 nach Bolen gesandt.

ben Druck feterischer Bücher hindern, den Ronig gur Strenge gegen die Abtrünnigen ermahnen, und, wenn er fich unwillig zeige, droben, den Senat zu verlassen, die Wahlen zu den Reichstagen beeinfluffen, den Besuch fremder Universitäten hindern, die auf benfelben studirende Jugend guruckrufen. Rein fremder Geiftlicher folle Die Erlaubniß zum Bredigen erhalten, wenn er nicht burch ein vorgängiges Eramen vor dem Ordinarius loci oder seinem Offizial seine Rechtaläubia= feit dokumentirt und einen förperlichen Gid auf das Glaubens= bekenntniß des Sofius abgelegt hatte, es fei denn, daß feine Rechtgläubigkeit bereits genügend bekannt sei. Auch solle man die Regerschulen in Koschmin, Secomin und Binczow aufzuheben suchen. Auf dieser Synode drang auch Lippomanni den anwesenden Geiftlichen die in Trient gefaßten Beschlüsse unter Androhung des Bornes und der Ungnade des papstlichen Stubles auf.

## Sechstes Capitel.

## Unionsversuche unter den evangelischen Confessionsverwandten.

Schon in dieser Veriode begannen die Versuche, die verichiedenen evangelischen Bekenntnisse, welche in Bolen Gin= gang gefunden hatten, mit einander in Ginklang zu fegen; man glaubte, wenn man nur die eine Saite etwas ftarfer auschraube, die andere etwas nachlasse, sie beide endlich auf denselben Ton bringen zu können, kam aber, trot alles Experimentirens, nie zu dem gewünschten Resultate: im Gegentheile ward dadurch bisweilen nur eine noch grellere Disharmonie erzeugt. Die Männer, von welchen dieje Unions= versuche ausgingen, wurden auch nicht immer von dem Streben geleitet, durch eine innigere Bereinigung aller auf demfelben Grunde des Glaubens Stehender das Reich Gottes zu fördern; einige begeisterten sich nur aus politischem In= teresse für die Union; sie erwarteten von dieser nicht eine Förderung des Glaubenslebens, fondern nur eine größere äußere Machtstellung gegenüber ber katholischen Rirche,

wollten das Gebäude der Kirche durch diese Vereinigung der Confessionen nicht höher zum Simmel hinaufführen, fondern nur fester gegen die äußeren Feinde verschangen. Die beftehende Uneiniafeit machte fich auch in der That in Dieser Sinficht fehr unangenehm fühlbar. Auf dem Rronungsreichs= tage zu Barichau, erzählt Sarnicki, murde von den Evangelischen eine ganze Reihe von Confessionen, die Augsburgische. Die böhmische, Die bes Lismanin und andere zum Borschein gebracht und jede Bartei wollte die ihrige als die allgemeingültige überreicht wiffen, und seien sie in diesem Wirrwarr von den Papisten ausgelacht und verhöhnt worden. Sätte ber König eine Confession von ihnen verlangt, fo waren sie wegen dieser Uneinigkeit zu Schanden geworben. Es läßt fich leicht benten, daß ber Bunfch, vor bem Könige und Senat als eine in fich festaeschlossene, achtunggebietende Macht zu erscheinen und so die staatsrechtliche Anerkennung leichter gu gewinnen, nicht Wenige veranlagte, gu ben bestehenden Glaubensverschiedenheiten ein Auge zuzudrücken und eine Union mit den Glaubensverwandten als die leichteste Cache von der Welt anzusehen. Noch Andere wurden allein von jener bestructiven Tendenz, Alles zu nivelliren und gleichzumachen beherrscht, die fich auch auf dem politischen Gebiete häufig genug geliend gemacht hat und die im Grunde nichts Anderes ift, als ein Rampf ber geiftig Tobten gegen bas Leben. Bo Leben ift, ba ift auch immer eine Fille von Unterschieden und Abständen: Die todten Wellen bes Meeres fteben immer in gleichem Niveau, indeß eine Bflanze über die andere, und jo weiter hinauf, hinauswächst. Diese bunte Barietat bes Lebens hat von jeher leere und hohle Geifter geängstigt und gepeinigt und fie haben fich bemüht, auch die Erscheinungen um sich her auf einen Zustand zurückzuführen, der ihrem eigenen Zustande entsprach. Eine ähnliche Tendenz ist denn auch bei den erwähnten Unionsbestrebungen thätig gewesen, sehr gum Schaden bes positiven Bekenntniffes; benn ein hoher Baum läßt fich eben mit einem niedriger gewachsenen nur badurch auf ein gleiches Niveau bringen, daß man jenem die Krone abhaut.

Um buntesten spielten all diese Tendenzen durcheinander in den Unionsversuchen zwischen den Calvinern in Kleinpolen und den böhmischen Brüdern. Den Anfang machte ber Superintendent der fleinpolnischen Kirchen, Felix Kruziger, der in seinem Asple zu Oftrorog durch Israel und Czerwienka die Confession, sowie die Ceremonien der Böhmen naber fennen gelernt hatte und diesen auch in den fleinpolnischen Gemeinden, die zur Berausbildung eines besonderen Bekennt= niffes zu wenig Productionsfraft zu haben schienen, bazu auch nicht einheitlich genug organisirt waren, Annahme zu verschaffen suchte. Auf seinen Bunsch tamen 1555 Frael und Johann Rotita zu einer freundschaftlichen Besprechung des Gegenstandes nach Chrzecice in das haus des herrn Filipowski, eines warmen und eifrigen Freundes der Reformation, wo fie außer Felix auch die beiden calvinischen Geistlichen Alexander Witrelinus und Krowicki antrafen. Dieje Drei, sammt dem Wirthe bes Saufes, bezeigten ihre ruchaltslose Bereitwilligfeit, eine Union mit ben Böhmen einzugehen, stellten auch die Art und Weise, wie bieselbe ins Werk zu setzen sei, gang dem Gutbefinden der beiden böhmischen Abgefandten anheim. Ferael inden, fo fehr er anderwärts darauf bedacht mar, die Interessen seines Bekenntnisses gu fördern, fand an diesem allzu bereitwilligen Entgegenkommen fein fo großes Behagen. Er rieth feinen Freunden, vor Allem erst unter sich selbst eins zu werden und sich über gewisse Bunkte, die er ihnen näher bezeichnete, gu perftandigen. Bu bem Ende hielten benn auch die Rleinpolen eine größere Zusammentunft in Goluchowo, an ber Margel ebenfalls Theil nahm. Obgleich auch hier die Ansichten, nach mehrfachen Versuchen zusammenzukommen, schließlich wieder in alter Weise auseinandergingen, so zeigte sich boch Jerael nun geneigter, auf die Beftrebungen feiner Freunde einzugeben; ihre Begeisterung für Die Sache, eine Begeisterung, Die mit bewundernswürdiger Leichtigkeit über alle Bedenken und Hindernisse hinwegsprang, da sie von dem Gewichte einer ftarten Glaubensüberzeugung ziemlich unbeschwert mar,

hatte allmählig auch ihm sich mitgetheilt und seine anfänglichen Bedenken eingeschläfert, jo bag er von nun ab bas traum: hafte Biel ber Union mit einem Gifer verfolgte, ber bie Regjamkeit der Kleinpolen weit hinter fich ließ. Mit seiner Buftimmung wurde benn auch noch in bemfelben Sahre, vom 24. August bis 2. September eine Synode jum 3weck der Union in Rozminet gehalten, auf der nicht nur die Rleinpolen felbst in großer Angahl erschienen, sondern auch Gefandte des Herzogs Albrecht und außerdem eine beträchtliche Schaar von Ebelleuten aus Großpolen, die theils bloße Reugierbe, theils ein wirkliches religiöses Interesse hergeführt hatte. Unwesend waren u. A. Lasocki, Unterkämmerer von Lentschita, Filipowsfi, Trzyciesfi (ber Hauptiprecher ber Synode), Krotojamisti ober Krotowsti, Caftellan von Władysław, Tomicti Caftellan von Rogafen, Marizewsti und Grudziensfi. Rach fieben Sitzungen fam es ju folgenden endgültigen Beichluffen:

1) Die Aleinpolen nehmen das Bekenntniß der Böhmen an, erkennen ihre Lehre für gut und wahr und versprechen, fest an derselben zu halten; 2) sie verpslichten sich, die böhmische Liturgie in ihren Gemeinden einzuführen, wozu ihnen die Böhmen durch Mittheilung ihrer Kirchenbücher und Sendung einiger Geistlichen ihres Bekenntnisses behülflich sein wollen; 3) sie versprechen, nichts Neues in Kirchensachen zu unternehmen, ohne den Kath der böhmischen Brüder eingeholt zu haben; 4) sie behalten ihre eigenen Sehnten, den sie noch bisher nach katholischer Weise genommen.

In dieser Fassung, kann man sagen, erreichte die Synode das Ideal aller Unionsbestrebungen. Sie hatte indeß trotzdem einen Mangel: ihre Beschlüsse kamen nirgends zur Ausführung. Sobald die Synodirenden sich getrennt hatten, ging Ieder, unbekümmert um das Beschlossene, seinen alten Weg ruhig weiter. Die Einen bereuten bald ihr übereiltes Versprechen, als sie sich eingehender mit der böhmischen Consession beschäftigten und darin Manches, das ihnen beim ersten flüchtigen Anhören entgangen, nicht nach

ihrem Sinne janden; Andere denen nur durch den Druck der Majorität - ein Druck, dem schwache Gemüther nie widerstehen fonnen - eine Art Begeisterung fur Die Sache eingezwungen war, kehrten, sobald der Druck aufhörte und fie wieder fich felbst zurückgegeben waren, alsbald auch zu ihrer früheren Sinnesweise gurud. Roch Andere, welche Die Union nur für einen Nothanker angesehn, für den Fall, baß Calvin ihrer Bitte, ihnen einen geeigneten Theologen gur Organisirung ihrer Kirchen zu schicken, nicht nachkäme, ließen Diesen Anter fallen, als der Abgesandte Calvins, Lismanin. in Rleinpolen erichien und einen Brief bes großen Reformators prafentirte, worin dieser den Kleinpolen ernstlich rieth, feine Confession ohne vorgängige Durchsicht der helvetischen und sabaudischen Kirche zu publiciren. Ja, selbst jene Bartei unter ben fleinpolnischen Reformirtgefinnten, welche nur aus politischen Rucksichten und Beweggründen eine Bereinigung mit den böhmischen Brüdern angestrebt hatte und der es dabei auf einen Glaubensartifel mehr oder weniger nicht ankam, zog sich wieder auf ihr früheres Terrain zurück, als im Jahre darauf bas königliche Sbift gegen Die bohmischen Brüder erlaffen wurde, das eine besondere Reindseligkeit der Staatsgewalt grade gegen diese zu bekunden schien und auch für bie mit ihnen Berbundeten Unterdrückung und Berfolgung befürchten ließ.

Unter diesen Umständen kann es nicht Wunder nehmen, daß die von den Böhmen 1556 auf Grund der getroffenen Verabredung übersandten liturgischen Bücher unbeachtet liegen blieben und ihre nach Kleinpolen abgeordneten Geistlichen nichts ausrichteten. Die Vöhmen sahen mit Besorgniß, wie der neue Baustein auf dem Fundament ihrer Kirche, den sie mit so großer Mühe und Sorgfalt hinausgewunden, ansing, immer bedenklicher zu wanken, indeß gaben sie, durch die Größe des Ziels über die Entsernung getäuscht, die Hoffnung, die Union aufrecht zu erhalten, keineswegs verloren. Israel selbst besuchte in Begleitung des Ryba den Superintendenten Felix in Secymin, wohnte einige Zeit in seinem Hause und

belehrte ihn in aller Ausführlichkeit, wie er die böhmischen Ceremonien in seiner Gemeinde am besten und zweckmäßigsten einführen könne. Felix, der zu jenen charafterschwachen Geistern gehörte, welche aus falscher Friedensliebe nicht wagen, der entschieden ausgesprochenen Ueberzeugung des Andern entgegenzutreten, und die darum oft den Vorwurf der Heuchelei auf sich laden, ohne doch eigentlich die Absicht zu haben, den Andern zu täuschen, gab Frael in allen Stücken Recht und begab sich sogar, um die Zwecke Dieses noch weiter zu fördern, nach Chrzecice zum Herrn Filipowsti. der sich nicht minder bereitwillig zeigte, in den unter seinem Batronat stehenden Gemeinden Alles so anzuordnen, wie Brael es fürs Beste hielt. Hierdurch ermuntert, betrieb Israel die Berufung einer neuen Unionssynode, die denn auch noch gegen Ende des Jahres in Chrzecice gehalten wurde, aber, wahrscheinlich weil hier die kleinpolnische Geist= lichkeit um ein Bedeutendes zahlreicher vertreten war, als in Kozminek, einen viel ungunftigeren Verlauf nahm. Die Begeisterung, welche in Rozminet die Herzen Aller in einen fo einhelligen Guß und Fluß gebracht, zeigte fich diesmal bereits beträchtlich erfaltet, und in diejer Erfaltung hatten die Gemüther sich zum Theil zu fehr spitzen und scharfen Formen frustallisirt. Die Rleinpolen machten den böhmischen Gesandten über die Nichterfüllung ihrer Versprechen verschiedene Vorwürfe, die Ferael so gut es ging, ablehute, bis er endlich, ber vielen Wortplänkeleien mude, Die Versammlung aufforderte, fich eatschieden über ihre Stellung zu dem böhmischen Betenntniß zu erflären, damit bie Böhmen endlich wüßten, woran sie mit ihnen wären. So aufgefordert und gedrängt, entschloß sich Felix endlich, mit seiner wahren Meinung her= vorzutreten, für die er diesmal einen guten Rückhalt hatte, und hob an, verschiedene Ausstellungen an der böhmischen Confession zu machen, besonders, daß sie den Geistlichen auferlege, mit ihren Händen ihr Brod zu verdienen und daß fie die freiwillige Ehelofigkeit so hoch über den Ehestand erhöbe, ja dieselbe fast als nothwendig zur Seligkeit hinstelle, was gegen Vernunft und Schrift streite. Nachdem Israel vergeblich versucht, die erhobenen Bedenken zu widerlegen, und die Forderung, die Böhmen möchten ihre eigene Confession in der Verbesserung, die sie von den Kleinpolen ersahren, annehmen, zurückgewiesen, kam man schließlich darin überein, die Erledigung der noch streitigen Punkte der nächsten Synode anheimzugeben.

Auf dieser Synode, welche noch in demselben Jahre zu Binczow gehalten wurde und an der auch die böhmischen Geistlichen Johann Laurentius und Czerwienka Theil nahmen, finden wir den vorhin erwähnten Erfaltungsprozeß, besonders unter der kleinpolnischen Geistlichkeit, noch weiter fortgeschritten. Ru ben bereits angedeuteten Umftanden, welche einen großen Theil der Unionsfreunde zu rückgängigen Bewegungen veranlaßte, war noch ein neuer hinzugekommen, der sogar mehrere von ihnen von dem Besuche dieser Synode Die römische Partei nämlich, der all diese Unionsbestrebungen ein Dorn im Auge waren und die ihrer Gewohnheit gemäß auch jest sich beeilte, die augenärztliche Sulfe der Staatsgewalt in Anspruch zu nehmen, hatte dem Könige einzureden gewußt, daß dieje vielen Zusammenfünfteber Reter die religiojen Interessen nur als einen Deckmantel benuten, um dahinter sicher und ungestört hochverrätherische Plane zu schmieden, eine Berdächtigung, die so ernstliche Folgen nach fich zu ziehen brohte, daß felbst die beiden mächtigen Edlen Dlesnicki und Bonar, beren Fehler sonst eben nicht die Furchtsamkeit war, nicht wagten, nach Binczow zu kommen und die Synode felbst fich zu dem Beschluffe per= anlagt fühlte, die Verhandlungen der beiden früheren Synoden, wie der gegenwärtigen, dem Könige zu überreichen, damit er fich von dem Ungrunde der gegen fie erhobenen Beschuldi= gungen überzeuge. Außerdem hatte auch die Aussicht auf die baldige Begnadigung des 1540 aus Polen verbannten ehemaligen Probstes zu Gnesen, Jan Laski,\*) ber als Pole-

<sup>\*)</sup> Dieser merkwürdige Mann hat von allen polnischen Reformatoren die größte Berühmtheit erlangt, obgleich er eigentlich,

und Edelmann einer großen Beliebtheit genoß und der im Auslande bereits an einer Vereinigung der evangelischen Consessionsverwandten gearbeitet, Viele bewogen, die Unionsverhandlungen bis zur Kückfehr Laskis hinauszuschieben, damit dieser dieselben in die Hand nehme. Wie es scheint, versprachen sich übrigens auch die Böhmen nicht viel von dieser Zusammenkunft, sonst hätten sie wohl wieder Israel dahin abgeordnet.

Gleich nach Eröffnung der Synode trat Sarnicki, Geistlicher in Nieswież bei Krakau, einer der eifrigsten und begabtesten Schildhalter des Calvininismus in Polen auf und machte im Auftrage seines Patrons, des Starosten Bonar, den Borschlag, Laski nach Polen zu rusen und unter seiner Mitwirkung ein besonderes Glaubensbekenntniß unter dem Titel: "Confession der christlichen Kirchen in Polen" abzusassen, ohne darin der Confession der Böhmen zu erwähnen, weil diese unter dem Schimpsnamen der Pikarden verhaßt seien, mit anderen Worten, jede Verbindung mit den Böhmen abzubrechen. Dieser Vorschlag rief in der

jeinem Baterlande nur unwejentliche Dienste geleistet. Geboren 1499 in einer der ersten polnischen Familien — sein Bater war Wojewode von Sieracz, sein Oheim der Erzbischof von Gnesen, Jan Laski befuchte er die berühmten Schulen zu Rom und Bologna und begab fich dann nach der Schweig, wo er 1529 von Zwingli für die Ideen der Reformation gewonnen wurde. 1526 fehrte er nach Polen zuruck, stieg durch den Einfluß seiner mächtigen Gönner zu immer höheren geiftlichen Burden empor, schlug aber das ihm vom Könige 1538 angebotene Episcopat von Rujawien aus und begab sich nach Löwen, wo er 1540 heirathete und offen zu den Reformirten übertrat. In Folge beffen wurde er von dem Primas von Polen feiner geiftlichen Bürden entjett und in die Acht erklart. Rach einem vielbewegten Beben im Auslande, wo er für Ausbreitung der zwinglischen Lehre, für Sammlung und Organifirung feiner Glaubensgenoffen, sowie für eine Union der Reformirten mit den Lutherischen unermüdlich thätig war, gelang es ihm, wie seinen Freunden (unter diesen auch Melanchthon), ihm bei bem Könige die Erlaubnig zur Rückfehr in bas Baterland zu erwirken. 1557 betrat er wieder den heimischen Boden und ließ sich in Binczow nieder.

Versammlung eine gewaltige Aufregung hervor. Der Abel erhob fich fast einmüthig gegen die Zumuthung eines so gewaltsamen Bruches, die Geistlichen schwiegen anfangs und warteten, bis der Redestrom der Herren sich verlaufen, dann fingen fie, Einer nach bem Andern an, ben Antrag Bonars gu unterstüten. Ihren Gründen und Auslassungen traten be= sonders Filipowski, Lasicki und der heftige Iman Karmiński entgegen, denen Felix, wiewohl nur schwach und ängstlich, beistimmte. Der Streit wurde, da Reiner nachgeben wollte und jeder seine Meinung, unbefümmert um das, mas der Andere sagte, in die Versammlung hineinschrie, endlich so groß, daß die Synode beinahe zerriffen wurde. Doch gelang es schließlich den Befonneneren, ben ausgebrochenen Sturm zu beschwören und man fing nun wieder an, die Confession der Böhmen durchzugehen und zu prüfen, was daraus behalten, was verworfen werden solle. Die beiden alten Streitpunkte über das Arbeiten der Geiftlichen und das Colibat veranlaßten auch diesmal eine fehr lebhafte Debatte. Die kleinpolnischen Geiftlichen verlangten, daß der Artikel über das Cölibat gang gestrichen werde, was aber die Herren, besonders Filipowski, nicht zugeben wollten. Endlich beruhigten fich Die Unwälte des Cheftandes, als die böhmischen Abgesandten fagten, daß es auch bei ihnen verheirathete Geiftliche gebe. Dann erhob sich großer Widerspruch gegen bas förperliche Arbeiten der Geiftlichen: dieser Bunkt gerade gefiel aber den Herren fehr und fie erklärten, es stehe dem Geiftlichen beffer an, zu arbeiten, als zu trinken, spielen und faullengen. Den größten Streit gab es über den Artifel vom Abendmahl. ber auf den früheren Versammlungen noch ganz unangefochten geblieben war. Es waren, wie der böhmische Berichterstatter fich ausdrückt, eingefleischte Calviner und Zwinglianer anwesend, die durchaus nicht die mahre Gegenwart Chrifti im Abend= mahl zugeben wollten, trothem fast alle Herren und auch Welix sich für die böhmische Auffassung erklärten und ihre Argumentationen mit denen der böhmischen Abgesandten vereinigten. In all diesen Verhandlungen herrschte, wenig

harmonirend mit bem Zwecke der Zusammenkunft, Die größte Unordnung. Filipowski fpielte nur die Rolle eines gemalten Bräfidenten, benn Jeber sprach, ohne fich an ihn zu fehren, wie und wann er gerade Luft hatte. Endlich erklärten bie Böhmen, die wohl einfahen, daß bei einer folchen Sprachverwirrung der Aufbau einer Union vorläufig unterbleiben muffe, daß die Kleinpolen, wenn fie mit der böhmischen Confession nicht zufrieden wären und eine andere zu haben wünschten, immerhin eine solche aufsetzen und fie ihnen zur Brüfung vorlegen möchten. Bürbe fie ihrem Befenntniß. nicht entgegen sein, so könne die Ginheit der Lehre und die brüderliche Eintracht unter ihnen wohl fortbestehen. Dabei beruhigten sich denn Alle, obgleich die Unionspartei keines= wegs gesonnen war, auf den Borschlag, eine besondere Confession aufzuseten, einzugehn, da es ihr eben vor Allent barum zu thun war, burch ein gemeinsames Bekenntnig vor dem Rönige und Staat als eine geschloffene Maffe bazufteben, gegen die mit Gewaltmaßregeln vorzugehen bedenklich erscheinen mußte. Sie kam beshalb auch auf allen nachfolgenden Bersammlungen immer barauf gurud, die Böhmen gur Streichung ber ihnen migliebigen Artitel aufzufordern, ober ihre vollkommene Uebereinstimmung mit dem Bekenntniffe ber= selben auszusprechen.

Nach der Ankunft Łaskis in Kleinpolen ward denn auch alsbald eine neue Unionssynode zu Włodzisław 1557 gehalten, auf welcher Łaski der Bortführer der Kleinpolen war. Die Abgefandten der Böhmen, die Geiftlichen Czech und Laurentius, erschienen hier mit bereits sehr gedämpften Erwartungen, denn in der ihnen mitgegebenen Instruktion wurde ihnen nur eine Mitwirkung gestattet, um den Kleinpolen bei ihrer Organisation u. s. w. behülsslich zu sein, aber nicht, wie die Instruktion hinzusetzte: "um zu ihrem Geschwäh und zur Beilegung ihrer unaufhörlichen Streitigkeiten beizutragen; denn im Schwahen, Tumultuiren und Widersprechen seien sie Meister." Die böhmischen Abgeordneten beschwerten sich denn auch vor Allem darüber, daß die Kleinpolen ohne

Wiffen der Böhmen den Lismanin zur Reformirung ihrer Gemeinden berufen und die ihnen überfandten Agenden. Gesangbücher und andere liturgische Schriften nicht gebraucht hatten. Gie möchten sich erklaren, ob fie an ber Union halten wollten, oder nicht. Die Kleinpolen entschuldigten fich und bezeugten ihren guten Willen und ernstlichen Borfat. bei der Union zu bleiben, wofür fie als einen bundigen Beweis anführten, daß sie kurz vor Ankunft der böhmischen Gesandtschaft den Vertrag zu Rozminek einstimmig bestätigt hätten. Daß diese Bestätigung jedoch nur eine leere For= malität war, follte ben Böhmen bald flar genug werden: denn die Kleinpolen ließen die Unterhandlungen wegen einer Union von jest ab fast gang ruhen und hielten bis zu Lasti's Tobe keine einzige Unionssynode mehr. Die Kauptveranlassung zu diesem Abbruch der Unionsverhandlungen mit den Böhmen gab Lasti, der eine Union der drei evangelischen Bekenntnisse, welche in Polen vertreten waren, plante und für eine diesbezügliche Unterhandlung mit den Lutherischen in Grofpolen freie Sand behalten wollte. 3mar luden die Rleinpolen noch in demfelben Jahre die bohmischen Brüder abermals zu einer Zusammenkunft nach Chodez, wo alle Sinderniffe einer engeren Vereinigung aufgehoben werden follten: als aber die böhmischen Abgeordneten ankamen, fanden fie zu ihrem großen Staunen und Aerger Niemand vor und erhielten erst nach einigen Tagen vergeblichen Wartens ein Entschuldigungsschreiben der kleinvolnischen Geistlichen, worin diese die Erfrankung Lasti's und noch einige andere Umstände als Grund ihres Nichterscheinens anführten. Auch auf der Zusammenkunft der Böhmen in Lipnik in Mähren 1558, wo auch von Seiten der Rleinvolen Filipowsfi und Sarnicki erschienen, tam man nicht weiter. Griterer erklärte hier: fie hätten zwar die böhmische Confession in Rozminet angenommen, aber in der Gile nicht Alles überlegt. Nachmals hätten fie bei genauer Prüfung Einiges in derselben als zweifelhaft, Anderes als ihrer Ueberzeugung widerstreitend erkannt, besonders in den Artifeln

von der Priesterehe, vom Abendmahl und von den Kirchengütern, und demgemäß Mehreres darin geändert, Anderes zugesett oder weggelassen, und seien nun gekommen, für diese Nenderungen auch die Einwilligung der böhmischen Brüder zu erlangen. Hierzu wollte sich begreislicherweise die Versammlung nicht verstehen; sie rieth vielmehr den Kleinpolen, ein eigenes Bekenntniß aufzustellen, wobei ja die Einheit des Geistes unter ihnen immer bewahrt bleiben könnte.

Db die Rückfehr Lasti's nach Bolen ein wirklicher Gewinn für die polnischen Calviner war und ob die Unionssache und über= haupt die Sache ber evangelischen Rirche Polens bei längerem Leben beffelben einen gunftigeren Berlauf genommen, wie der begeisterte Biograph Lasti's, Dalton, annimmt, erscheint doch recht zweifelhaft. Dalton macht in dem Rachrufe, welchen er dem polnischen Resormator widmet, den Evangelischen Polens den Borwurf, daß fie auf die Stimme Diefes Gottesmannes nicht gehört und fieht hierin eine Urfache bes nachmaligen Berfalls des Reiches; er schreibt: "Spurlos fast ist Diefer Held an dem Leben seines so treu geliebten Bolfes vorübergezogen; treuere und dankbarere Sande aus fremden Landen haben feine Worte gesammelt, feine Schriften gu einem bleibenden Denkmal zusammengestellt. Ein fast tragijcher Ausgang eines polnischen Glaubenshelden, vielbedeutjam und wie ein Schlüffel zum Berftandnig bes verhängnifvollen Ausgangs biefes Bolfes. Die Stimme aus Rom flang ihm füßer, als das polnische Manneswort, das aus der Tiefe des Wortes Gottes geschöpft war." \*) Das ist schön gejagt, ftimmt aber mit den Thatsachen nicht überein. Dalton jelbst berichtet, Laski habe 1557 bei einer Baftoralkonferenz in Iwanowice thatfraftig eingegriffen und bald habe man im ganzen Kirchenwesen die thätige Sand gespürt, welche stramm die Zügel anzog; er habe die Oberleitung übernommen und schon nach Sahresfrist sei in den Prototollen seinem Namen der Titel "Bater" beigefügt; die Brediger hatten ihm ben

<sup>\*)</sup> Dalton S. 565.

Rozminefer Bertrag übergeben mit ber Bitte, benfelben genau zu prufen und wo es nöthig, zu verbeffern; auf der Synode zu Włodzisław habe er das entscheidende Wort gesprochen; seine Hauptarbeit sei in den Conferenzen und Spnoben gu Tage getreten, in denen Kirchenzucht geübt, den Socinianern gewehrt, Streitigkeiten beigelegt und die Amtsführung der einzelnen Geistlichen überwacht wurde. Was konnten die Kleinpolen mehr thun, und wo steckt hier der Undank? Daß sich in Polen der Bogel durch die Lockpfeife Roms in das Garn hat locken laffen, ift eine gleich ungerechte Be= schuldigung. Wie wir im zweiten Theile unserer Geschichte zeigen werden, hat Rom auch in Polen die Jagd in gang anderer Weije ausgeübt und gang andere Mittel gur Betampfung der Reterei angewandt als Lockstimmen, wie es benn überhaupt durch seine Stimme, sie mag nun jug ober anders gelautet haben, jo wenig in Bolen, wie anderwärts, jemals nennenswerthe Erfolge bei den Evangelischen erzielt hat.

Um gerecht zu sein, muß man andrerseits doch auch in Betracht ziehn, daß Lasti die hervorragenden Gaben und Kähigkeiten, die er unleugbar bejaß, bereits im Dienste der Reformirten des Auslandes darangesetzt und ihnen sein Bestes gegeben hatte. Nach einem langen, an Mühen und Ent= täuschungen reichen Wanderleben, fehrte er als ein müder Mann nach Polen zurück; die Heimath war ihm fremd geworden und er der Heimath; dazu fam, daß er bereits drei Jahre nach seiner Rückfehr, wie es scheint nach längerem Siechthum, am 8. Januar 1560 ftarb; und felbst in Diefer furgen Zeit hat er seine Thätigkeit nicht auf den ihm qu= gewiesenen Wirkungsfreis concentrirt; Dieselbe eigenartige Ruhelofiakeit, welche ihn schon im Auslande nie lange an einem Orte verweilen ließ, auch abgesehen von den äußeren Umständen, die ihn zum Beitergeben zwangen, hat ihn auch in Polen nicht verlassen; so brachte er einen Monat in Wilna am Sofe des Fürsten Radziwill gu, dann wieder finden wir ihn in Königsberg, wo er mit den lutherischen Theologen disputirt, ohne daß wir ben Zweck ber einen, wie ber andern

Reise einschen können, so wenig, wie uns Dalton hierüber Aufklärung giebt. Wie konnte er unter solchen Umständen Bedeutendes und Dauerndes wirken, und wäre er ein zweiter Calvin gewesen.

Db es Lasti gelungen ware, früher ober beffer eine Union mit den Lutherischen herbeizuführen, als dies ohne ihn 1570 in Sendomir geschah, erscheint ebenfalls zweifel= haft. Ueber feine Thatigkeit nach biefer Geite bin giebt Dalton nachstehenden Bericht: "1558 ging Lasti nach Königsberg, wo er mit den dortigen Geiftlichen ein Religionsgespräch über das heilige Abendmahl hatte. Der Erfolg war vorauszusehen: stramm hielten die Geistlichen an ihrer Meinung feft, daß der Leib Chrifti leibhaftig in und mit dem Brote im heiligen Abendmahle Gläubigen und Ungläubigen bargereicht und mit dem Munde leiblich verzehrt werde. Laski hinterließ andern Tages feine Bebenken in einem schriftlichen Gutachten. Die Königsberger haben wohl dies Gutachten unbeantwortet gelassen — eine stichhaltige Antwort dürfte ihnen schwer gefallen sein." \*) - "Er fagt in seinem Gut= achten: wir bekennen, daß der Gerr Christus mahrhaft und wesentlich bei seinem Abendmahl zugegen sei und wahrhaftig seine Gemeinde speise zum Seil und zwar gleichzeitig mit den fichtbaren Dingen, nämlich mit dem Brot und Wein, mit seinem wahrhaftigen Leibe und Blute zum ewigen Leben, sofern wir sie nur mit den händen des Glaubens empfangen und mit dem Munde des Glaubens genießen. Wir ver= urtheilen die, welche lehren, daß die Sakramente bloße Zeichen des abwesenden Berrn seien und die wähnen, daß in der Einsetzung Chrifti nur muffige, nichtige Zeichen feien." \*\*) Wir könnten nun annehmen, daß Laski mit den lutherischen Theologen Königsbergs das im Vorstehenden angeführte Religionsgespräch im Interesse ber von ihm geplanten Union der Reformirten und Lutherischen Polens gehalten. Warum

<sup>\*)</sup> Dalton. S. 545.

<sup>\*\*)</sup> Dalton. S. 547.

wandte er sich dann aber an die Königsberger und nicht an die Lutherischen in Großpolen, da doch die lutherische Ge= meinde in Königsberg in keinerlei organischer Verbindung mit ihren Glaubensgenossen in Groffpolen stand? Und wenn Łasti, wie es scheint, die Union von der Annahme seiner Abendmahlslehre — die allerdings nicht mehr zwinglisch ist - seitens der Lutherischen abhängig machte, welchen Erfolg hätte er dann bei den lutherischen Theologen Grofpolens gehabt, die sicher ebenso "stramm" an der lutherischen Abend= mahlslehre festhielten und ebenso unbefehrbar waren, wie ihre Amtsbrüder in Königsberg.

Wenn endlich Dalton Laski als den vornehmiten und wirksamsten Bächter und Hüter der orthodogen Lehre hinstellt. da die antitrinitarische Bewegung sich, so lange er lebte, nicht hervorwagte\*) und seine öffentliche Laufbahn mit der feier= lichen Berurtheilung der Stankarschen Jrrlehre auf der Synode zu Pinezow 1559 schloß, \*\*) so muß man auch diesem Lobe entgegentreten. Wie verträgt sich mit demselben die Thatsache, daß die ersten Wortführer des Socinianismus aus der näheren Umgebung Laskis hervorgingen, ja, noch mehr, wie verträgt sich damit, was der Socinianer Gepra Schomann in seinem "Testamente" über ihn schreibt. Im Jahre 1559, so heißt es darin, hielt ich mich bei dem frommen Manne Johannes a Lasko in Dembiany auf, um Fortschritte in der christlichen Frömmigkeit zu machen — dort hätte ich viel gewonnen, hätte nicht der Tod den von langen Arbeiten erschöpften beiligen Mann in meiner Gegenwart in Binczow hingerafft; dort habe ich mit Statorius, Lismanin, Blandrata, Ochin vertraulich gelebt und gelernt, die Gleichbeit ber Personen der Trinität sei ein Frrthum, nicht der christliche Glaube, sondern es sei ein Gott der Bater, ein Sohn Gottes, ein beiliger Geift."\*\*\*) Rann man auch auf Dies eine Zeugniß hin Laski nicht mit Bestimmtheit zu den

<sup>\*)</sup> ebbf. S. 556.

<sup>\*\*)</sup> ebdj. S. 559.

<sup>\*\*\*)</sup> Sandius S. 194.

Antitrinitariern rechnen, so kann man sich doch auch nicht der Annahme erwehren, daß er ihren Ansängen nicht widerstanden und mit ihnen den Gebrauch der Schulausdrücke "Trinität" u. s. f. f. für belanglos gehalten. Auf der Synode zu Pinczow 1559 war er allerdings anwesend, mit ihm aber auch andere seiner Freunde, die später offen zu den Socinisanern übertraten. Daß er auf die Entscheidung der Synode einen bestimmenden Einfluß ausgeübt, ist durch nichts erwiesen.

Erit nach Laskis Tode vereinigten sich wieder alle Barteien in Kleinpolen zur Fortsetzung der Unionsverhandlungen mit den Böhmen. Auf einer neuen Unionsinnobe in Buzenin (in Grofpolen) 1561, zu welcher die Böhmen den Laurentius, Rokita und zwei andere Geistliche abgeordnet, ward denn auch, nachdem die Kleinpolen noch einmal den vergeblichen Versuch gemacht, die Böhmen zur Annahme ihrer veränderten Confession zu bewegen, zwischen beiden Parteien ein Vertrag folgenden Inhalts festgesett: 1) die Böhmen verpflichten fich, ihre Confession ins Polnische zu übericken und den fleinpolnischen Geiftlichen zur Prüfung vorzulegen; 2) beide Bekenntnisse beschließen große Vorsicht in der Aufnahme von Papisten; 3) beide verpflichten sich, in Kirchenceremonien keine wichtigeren Veranderungen ohne gegenseitige Ginwilligung vorzunehmen. - Auf einen fo bunnen Streifen war ichließlich das Band der Union, welches man in Kozminet jo fest und dicht gewoben hatte, nachdem ein wichtiger Faden nach dem andern herausgezupft war, reducirt worden.

Als die Verhandlungen mit den Böhmen nicht den gewünschten Fortgang nahmen, versuchten die Kleinpolen, auch die Lutheraner in Polen in die Unionsbestrebungen hineinzuziehen. Den ersten Anstoß hierzu empfingen sie von Laski, der, durch die ungünstigen Ersahrungen, die er in Deutschland gemacht, eher angeseuert, als abgeschreckt war, neue Versuche zu einer Zusammenschmelzung der evangelischen Konfessionen anzustellen. Auf seinen Rath forderte die Synode zu Włodzisław 1557 die Kirche Augsburgischer Konsession in Großpolen auf, den Unionsbestrebungen der beiden glaubensverwandten Bekenntnisse beizutreten; diese Aufforderung übte aber, wie es scheint, keine Wirkung auf die Lutherischen. Wahrscheinlich wollten sie erst abwarten, bis die gewaltige geistige Gährung in Kleinpolen, aus welcher die verschiedenartigsten Ansichten, Resormpläne und selbst Bekenntnisse gleich Blasen emportauchten und wieder verschwanden, sich zu einer deutlich erkennbaren, einheitlichen Masse abgeklärt hätte. Auf der Synode der Kleinpolen in Xiqze 1560 erschienen zwar auch lutherische Abgesandte; diese brachten aber nur Grüße von Oftrorog und ihren Gemeinden, ohne an den Berathungen selbst Theil zu nehmen.

Als die Böhmen ihr aufängliches Ziel, die kleinpolnischen Calviner gang zu sich hinüberzuziehen, in eine immer nebelhaftere Ferne rücken sahen, nahmen auch fie das Projekt einer Bereinigung aller brei evangelischen Confessionen in Boten mit großem Gifer auf. Allein auch hier führten alle Unions= versuche nur zu einem ziemlich dürftigen Resultate. Die Lutherischen hegten von vorn herein fein großes Bertrauen zu der Aufrichtigkeit der böhmischen Brüder, die Anfangs ihre Uebereinstimmung mit der Augsburgischen Konfession so ftark betont, nachher aber sich von den Bekennern derfelben stets fern gehalten und jede Gemeinschaft mit ihnen aufs Aenastlichste gemieden. Schon die lutherische Synode zu Gostyn klagte über die Aufechtungen, die ihre Rirche von den Waldensern erfuhr und ermahnte diese, hiervon abzustehn und frei zu bekennen, warum sie vor den lutherischen Kirchen einen folchen Abscheu hätten und in Polen, wo lange vor ihnen die Lutherischen das reine Wort Gottes gepredigt, besondere Ge= meinden stifteten, zu großem Aergerniß und hemmung des Laufs des Evangelii. Auch das Verhalten der Böhmen in der Unionssache, daß fie ohne Wiffen der Lutherischen und ohne dieselben zur Theilnahme aufzufordern, sich gang den Reformirten zugewandt hatten, konnte jene nicht fehr gunftig ftimmen. Go blieb denn auch die erfte Zusammenkunft beider Konfessionen in Posen, 1560, ohne Erfolg. Ja, die Spannung zwischen ihnen wurde in der nächsten Zeit noch größer durch

den heftigen Federfrieg, den der lutherische Geistliche zu Thorn, Morgenstern, gegen die bohmischen Brüder begann. 1561 als Geistlicher nach Thorn vocirt, faumte er nicht, alsbald mit den Geiftlichen der bohmischen Gemeinde dieser Stadt öffentlich zu disputiren und von der Kanzel herab ihre Lehre auzugreifen. Der lutherische Hauptvaftor, Bobenftein, der mit den Böhmen beständig auf freundschaftlichem Fuße gelebt, ermahnte ihn, sich zu mäßigen und den Glaubens= verwandten die Bruderhand zu reichen, wie er selbst gethan; allein umsonst: benn für Morgenstern war durch das Dogma seiner Kirche ein so dichtes Gitter auch gegen die böhmischen Brüder um ihn gezogen, daß er nicht einmal jene Bruder= hand mehr hindurchbekam. Ja, nicht zufrieden mit der mund= lichen Bolemit, zog er auch mit der Feder gegen sie zu Felde und gab eine besondere Streitschrift gegen sie heraus unter bem Titel: de schismate Valdensium, worin er 22 Frr= lehren in ihrer Confession aufzeigte, die er in einer neuen Ausgabe 1565, mit dem veränderten Titel: errores fraterculorum Bohemicorum, de quibus Toruniae publice admoniti et convicti sunt et emendationem sunt polliciti. auf 16 reducirte. Es läßt sich nicht annehmen, daß die schon in dem Titel diefer Schrift enthaltenen Behauptungen gang aus der Luft gegriffen gewesen; das Wahre daran war aber wohl nur dies, daß die böhmischen Geistlichen Thorns, weniger schlagfertig, als ihr Gegner, von diesem in einem öffentlichen Gespräch niederdisputirt worden waren. Uebrigens schwieg auch die angegriffene Partei nicht, sondern antwortete ihrem Widerpart noch in demselben Jahre in der "responsio brevis et sincera ad virulentos articulos sive convictos errores XVI contra fratres Bohemicos." Man hat fich gewöhnt, Morgenftern um feiner heftigen Polemit willen und der dadurch genährten und gemehrten Spannung zwischen den Böhmen und Lutheranern Polens als einen Sändelmacher und Friedensstörer zu verdammen; es muß auch zugegeben werden, daß die Waffen, mit denen er in diesem Streite kämpfte, nicht gang in dem Tener eines lauteren und heiligen

Glaubenseisers geschmiedet waren; aber man darf auch nicht übersehen, daß er in seinem Rechte war, wenn er den Brüdern Winkelzüge und Inconsequenz vorwarf, da sie beständig ihre vollkommene Uebereinstimmung mit den Dogmen der Augsburgischen Consession betheuerten und dabei doch den lutherischen Gemeinden sich nicht anschließen, noch ihren eigenen Gemeindegliedern den Besuch des lutherischen Gottesdienstes gestatten wollten.

Durch diese und ähnliche Streitigkeiten murben die Unionsunterhandlungen zwischen beiden Confessionen auf Endlich gelang es ben Gemehrere Jahre unterbrochen. mäßigteren und versöhnlich Gefinnten, im Jahre 1567 eine neue Unionsinnode beider Confessionen zu Bosen zu Stande zu bringen. Auf dieser machten die Lutherischen den Böhmen mehrere Ausstellungen an ihrer Confession und verlangten eine demgemäße Aenderung derfelben; die Böhmen hingegen vertheidigten die gerügten Lehrsätze, doch nicht fo, daß fiedie Anderen überzeugt hätten; deshalb beschlossen sie, ein Gutachten der wittenberger Universität über ihre Confession. das, wie sie nicht zweifelten, nur gunstig für dieselbe aus= fallen könnte, einzuholen und so die Bedenken der polnischen Lutheraner zu beschwichtigen. Zu dem Ende reifte denn auch im Februar 1568 Laurentius nach Wittenberg und brachte ein von Major, Crell und Eber unterzeichnetes Schreiben mit, welches die böhmische Confession als schrift= gemäß anerkannte, obwohl an etlichen Orten nicht Alles ge= nugiam deutlich ausgedrückt fei und in den Geremonien fich einige Ungleichheit finde. Im Uebrigen aber, hieß es weiter. bleibe die Einhelligkeit und hätten fie die böhmische Kirche nie für verschieden von der lutherischen erachtet. Nur möchten die Böhmen hinfüro lehren, daß auch die kleinen getauften Kinder den Glauben haben, den Bogen ihrer Kirchendisciplin nicht zu stark spannen und alle gerichtlichen Handlungen und Appellationen an andere chriftliche Schiedsmänner verwehren. auch die wahre Kirche nicht auf ihre Verfassung einschränken, noch andere Glieder der evangelischen Kirche von ihrer

Communion ausschließen, weil selbige etwa ihre Ceremonien nicht gewohnt waren. Durch Dieses Schreiben murden Die Bedenken vieler Lutherischen beseitigt, und als nun auch der Superintendent der lutherischen Rirche in Großpolen, Grasmus Gliczner, fich einer Union geneigt zeigte, gaben fich die Böhmen der gewiffen hoffnung bin, alle drei Befenntniffe der Evangelischen Polens, das böhmische, calvinische und lutherische in Eins zu verschmelzen, oder genauer genommen, die beiden letzteren in das ihrige aufgehen zu machen. Ghe die Synode, auf der dieje von faft Allen gewünschte Berschmelzung vor sich geben sollte, zusammentrat, bielten Böhmen und Lutheraner noch eine vorbereitende Synobe 1570 in Bosen, bei der sich indeß bereits jedem unbefangenen Auge zeigte, daß das lutherische Bekenntniß für den gehofften Schmelzprozeß viel zu hart und fompaft war. Der lutherische Geiftliche von Posen, Nikolaus Gliczner, verlangte zunächft, als Grundlage aller weiteren Berhandlungen, daß Die Böhmen durch Unterschreibung der Augsburgischen Confeffion ihre Zustimmung zu berselben bekundeten. Die Böhmen zeigten sich auch hierzu erbötig, obschon Luther eine solche Unterschrift von ihnen nicht begehrt und durch ein schriftliches Reugniß ihre Confession gelobt hatte, allein dann follten auch Die Lutherischen ihrerseits die bohmische Confession unterschreiben. Dazu konnten sich Diese jedoch nicht verstehn; man ließ also den Borichlag fallen und begann beide Confeffionen mit einander zu vergleichen. Als man zu bem Artifel vom Abendmahl fam, verlangte Gliczner, die Böhmen jollten dem Baffus: der Leib Chrifti fei im Abendmahl fubftantiell, wirklich, wesentlich und förperlich gegenwärtig, in ihr Bekenntniß aufnehmen; dies verweigerten die Böhmen: fie erklärten, daß fie nur eine Allgegenwart ber Berjon, nicht bes Leibes Chrifti glaubten, fich einfach an die Worte Chrifti halten und alle anderen Ausdrücke vermeiden wollten, um nicht mehr zu behaupten, als der Beiland lehre. Barteien hatten damit ihr lettes Wort gesprochen, so daß es also auch diesmal zu keiner Bereinigung fam; doch gelobten fie, die gegenseitige brüderliche Liebe zu bewahren und zu pflegen.

Mit den calvinischen Geiftlichen in Rujawien, die ihnen örtlich viel näher waren, als die fleinpolnischen, lebten die Böhmen, vielleicht gerade deshalb, eine Zeit lang in einem nichts weniger als freundschaftlichen Verhältniß. So oft die böhmischen Senioren mit Prazmowski, dem Senior der calvinischen Gemeinden Rujawiens, an demselben Orte gusam= mentrafen, fam es zwischen ihnen zu Streitigkeiten und Sticheleien. Diese Spannung batirte von 1550 und ber hauptfächlichste Grund berselben mar ber Wetteifer im Berüberziehen der Ratholischen, in welchem jede Bartei den Ge= winn ber anderen mit eifersüchtigen Blicken als einen Abbruch. der ihr felbst geschah, ansah. Indeß wurden beide bald ber ewigen Sandel und Reibungen mude und in Diefer Ermubung. die auch in anderen Fällen gern aus der Noth eine Tugend macht, fingen sie an, sich wieder einander zu nähern und ielbst an eine innigere Bereinigung ihrer Gemeinden zu den= fen. So ward nach mehreren vorgängigen Verhandlungen. 1565 im Dorfe Liszkowo in Rujawien von Brazmowski und Israel ein Unionsatt aufgesett, in welchem Ersterer in feinem und feiner Gemeibe Ramen Die bohmische Confession als schriftgemäße Lehre anerkannte und als feine eigene an= nahm. Mit dieser Erflärung traten die knjamischen Calviner förmlich zu den Böhmen über, nur behielten fie, im Unterschiede von diesen, die Gewohnheit, das Abendmahl stehend zu empfangen, während die Böhmen bei demfelben knieten.

Wir erwähnen hier noch einen, man kann nicht anders fagen, als wunderlichen Bersuch der Böhmen, auch die Griechen für ihr Bekenntniß zu gewinnen, der von ihrem Eiser für die Ausbreitung desselben ein eklatantes Zeugniß giebt. Im Jahre 1570 nämlich schickte der König von Polen eine Gesandtschaft nach Moskau zu dem Großknäsen Jan Dymitri; zu dieser gehörten auch die böhmischen Edlen Krotowski und Leszczyński, die Johann Rokita als ihren Hofprediger mitznahmen. Eine so günstige Gelegenheit glaubten die böhmischen

Senioren nicht ungenutt vorübergeben laffen zu durfen; sie gaben also dem Rokita den Auftrag, er möchte Alles verfuchen, den Großknäsen sammt seiner Nation für ihr Bekenntniß zu gewinnen. Rokita versäumte auch nicht, fich zu diesem Zwecke eine Audienz bei Dymitri zu erbitten, die ihm auch wirklich gewährt wurde. Auf dieser Audienz legte der Großfnäse in wunderlicher Zusammenstellung und Auswahl folgende zehn Fragen vor, die ihm Rokita der Reihe nach beantworten mußte: Wer bift Du? was lehrst Du Deine Unhänger? was lehrt Dein Bekenntniß über die Recht= fertiaung? erlöft die Gnade allein den Menschen? welche Religion bekennst Du? mir scheint es, die des Luther, der von der alten christlichen Religion abgefallen: da Du somit auch ein Abtrünniger bift, fo sage mir, wer Dich zum Priefteramt berufen? was hälft Du von den Faften? wie betet man bei euch? warum verehrt ihr nicht die heiligen Bilder des Herrn? was haltet ihr von der Briefterehe? — Rokita beantwortete alle diese Fragen seinem Bekenntniß gemäß und ward barauf entlassen. Er bemühte fich, über ben Erfolg biefer ersten Unterredung nicht sehr beruhigt, noch eine zweite Audienz zu erhalten; allein der Großfnäse, der seine Reugierde bereits hinlänglich befriedigt hatte, lehnte sein Gesuch ab und blieb fortan während der gangen Dauer der Gefandtschaft für ihn unzugänglich. Indeß ließ er den böhmischen Prediger über ben Erfolg seiner Bekehrungsversuche boch nicht gang im Dunklen: er übersandte ihm, als sich die polnische Gesandt= schaft bereits wieder auf den Heimweg machte, ein reich eingebundenes Buch in flowianskischer Sprache, in welchem er seine eigenen Bemerkungen und Randalossen auf die Ant= worten Rokitas eingetragen hatte, Bemerkungen, die, wie sich nicht anders erwarten ließ, jeden Bersuch einer Unnäherung ober gar Vereinigung mit Hohn zurückwiesen und die gröbsten Beschimpfungen für bas böhmische Bekenntnig enthielten.

Es ist auffallend, daß bei all diesem Wetteiser in Unionsversuchen von der einen und der anderen Seite die Calviner Litthauens und Kleinpolens nicht daran dachten. unter sich selbst eine innigere Bereinigung einzugehn und ihre Gemeinden noch durch ein engeres Band, als das des gemeinschaftlichen Glaubens, zusammenzuschließen. Die Rleinpolen machten zwar einen Versuch dazu, indem sie 1560 ihren Senior Blandrata mit einer bemgemäßen Aufforderung an das Haupt der litthauischen Calviner, den Fürsten Radziwill. schickten; Dieser bezeigte sich aber fortwährend einer folchen Bereinigung durchaus abgeneigt, vielleicht aus politischen Gründen, vielleicht auch, weil die verschiedenen Glaubens= Differengen im Schoke ber fleinpolnischen Rirche ihm, bem ftreng calvinisch Gefinnten, nicht behagten. Die Wilnaer Gemeinde hatte zwar im Einverständniß mit ihm auf die Smode der Kleinpolen zu Rigze, 1560, Delegirte geschickt. welche erklärten, sie wären in der Lehre völlig mit den kleinpolnischen Reformirten eins und Glieder derselben Rirche, wollten ihre Verwaltung und Disciplin in Augenschein nehmen und die Beschlüsse der Synode annehmen; bei diesem Beriprechen blieb es aber auch; die Litthauer schickten auch nur ein einziges Mal noch einen Delegirten zu einer der fleinpolnischen Synoden.

## Siebentes Kapitel.

## Bekenntnifftand, Organifation, Gultus, inneres Leben.

Bon den drei evangelischen Religionsparteien in Polen hatten nur die böhmischen Brüder gleich zu Anfang eine seste und bestimmte Organisation, die sie aus ihrer Heimath mitzgebracht und nach deren Muster sich auch die lutherischen und calvinischen Gemeinden organisirten, freilich mit so bedeutenden Modisisationen, daß das Muster kaum wiederzuerkennen ist. Denn während bei den Böhmen die Versässurkennen ist. Denn während bei den Böhmen die Versässurken, lag dieser bei den Lutherischen und Calvinern in den Synoden, wodurch auch das Laienelement, wenigstens in der calvinischen Kirche, einen wesentlichen und wichtigen Antheil

am Kirchenregimente erhielt. Die Zweckmäßigkeit dieser Synodalversassung zu prüfen ist hier nicht unsere Sache. Doch wollen wir nur bemerken, daß die Befürchtungen, welche man auch neuerdings gegen sie geäußert hat, als ob sie, besonders bei der thätigen Mitwirkung der Laien, den Bekenntnißstand der Kirche gefährde, hier bereits ihre historische Widerlegung gesunden haben. Denn die Lutherischen Polens haben, so lange die Synodalversassung bestand, unverrückt an der unveränderten Augsburgischen Consession sestaat und wenn später auch bei ihnen bedenkliche Symptome des Kationalismus sich zeigten, so war keineswegs die Synode oder das Laienelement das Medium, welches das Eindringen dieses Krankheitsstoffes vermittelte.

Die lutherischen Gemeinden Grofpolens standen, wie bereits erwähnt, aufangs in keiner einheitlichen Verbindung. Erst auf einer Versammlung evangelischer Geiftlichen in Stomnica in Rleinvolen 1554 mählten fie den Baftor zu Meferitz, Caper, zum Senior ober Superattendenten ihrer Rirche, dem fie auf der zu Gostyn 15. Juni 1565 gehaltenen Sunode Crasmus Gliczner als zweiten Senior beigaben, zu welcher Aenderung wahrscheinlich das Bedenken gegen Capers Rechtgläubigkeit die Hauptveranlassung gab. 1567 wählte man an Capers Stelle, ber wegen seiner offen ausgesprochenen focinianischen Frelehren abgesetzt wurde, Martin Groffius zum zweiten Senior. Später ging man indeß von der Idee einer zweihäuptigen Organisation, die als eine Miß= geburt noch nie ein langes Leben gehabt hat, wieder ab und ließ es bei einem Senior bewenden. Ueber die Art der Wahl und die Pflichten des Seniors gab zuerst die Synode zu Goftyn genauere Bestimmungen. Die Senioren follten, nachbem sie von Abgefandten aller Gemeinden gewählt, die von der Synode bestellten Geiftlichen ordiniren, über die Er= haltung der reinen Lehre wachen, Retzer entfernen und erkommuniciren, die Gemeinden visitiren und Synoden nach vorgängiger Berathung mit den Patronen berufen; außerdem wurden für jeden der drei Diftrifte, in welche die luthe=

rischen Gemeinden Polens eingetheilt waren, ein Kreissenior gewählt; im Posener Distrikt war der erste Nikolaus Gliczner, im Kostenschen Nikolaus Simon, im Miloslaw-Reisner Peter Kostenius. Gegen das Institut der Laiensenioren sprach sich die Gostyner Synode, wahrscheinlich mit einem Seitenblick auf die kleinpolnischen Calviner, sehr bestimmt aus.

In Wilna war das Kirchenregiment zusamengesetzt aus dem Patron, dem Präses, Vicepräses, einigen Senioren und Consenioren. Den Senioren waren dreißig Männer zur Unterstützung beigeordnet, aus denen auch der Senior gewählt wurde. Die Pastoren konnten willkürlich zur Kirchenverwaltung zugelassen oder von derselben ausgeschlossen werden. Siner synodalen Verbindung mit den anderen lutherischen Gemeinden Litthauens war die Wilnaer Gemeinde durchaus abgeneigt.

Unter den kleinpolnischen Reformirtgesinnten herrschte, trothdem sich alle nach Calvin nannten, doch die größte Berschiedenheit und Verwirrung in den religiösen Anschauungen; ben Ginen gefiel bies an bem calvinischen Bekenntniß, ben Anderen jenes; noch Andere zogen Zwinglis Bekenntniß vor; eine besondere Bartei wollte weder von Zwingli noch Calvin etwas wissen, sondern eine besondere polnisch = evangelische Rirche mit einem eigenen Bekenntniß ftiften. Diefer Meinungs= wirrwar ward noch größer durch den Leichtsinn, mit dem man Jeden, der nur irgend Lust bezeugte, von der katholischen Rirche überzutreten, ohne weitere Brufung annahm, wie es scheint auf Grund ber auch sonst nicht seltenen Ansicht, daß bas Schiff ber Kirche auch durch Ginnehmen von Ballait besser und sicherer gehe. Darum gelangte auch die klein= polnische Kirche in dieser Periode noch nicht dazu, eine besondere Konfession aufzustellen. Zwar hatte man eine solche schon um das Jahr 1550 auf einer Synode aus der Konfession des Stankar, sowie aus der englischen und kölnischen zusammengestellt, diese fand aber nachher keine Anerkennung. Auch die böhmische Konfession ward späterhin nur angenommen, um bald darauf wieder verworfen zu werden. Gine besondere religiöse Spaltung rief das Werk des Stankar de mediatore hervor, worin er lehrte, daß Christus nur nach seiner gött= lichen Natur unfer Mittler sei. Biele, die ihn früher begunftigt. traten jest offen gegen ihn auf, warnten vor seiner Lehre und ermahnten jogar, ihn nicht im Lande zu dulben: fo besonders Lismanin. Man verdammte seine Lehre auf den Synoben zu Stomnifi 1554, Sendomir 1559, Włodzistaw und Pinczow. Auf ber Synode zu Ligze murden Calvins und anderer Theologen Briefe verlefen, die feine Lift, Bosheit, Unverträglichkeit und sein unstätes Leben scharf angriffen,\*) worauf Felix im Namen ber Geiftlichkeit das Anathema über seine Lehre aussprach und auch von den Herren eine gleiche Erflärung verlangte; diese ward jedoch von dem freier benkenden Abel verweigert. Stankar ging, als seines Bleibens in Kleinpolen nicht mehr war, nach Ungarn, von da nach Siebenbürgen und als man ihn auch hier nicht mehr bulben wollte, nach Dubiecto zu Stadnicki, der ihn freundlich aufnahm und ihn vor seinen Angreifern fraftig schütte. Bulett zog er sich nach Stobnica zurück, wo er 1574 starb. Der Streit, den seine Lehre hervorgerufen, war zu der Zeit bereits erloschen, da er durch sein unverträgliches Wesen allmälia seinen ganzen Anhang in das feindliche Lager hinübergescheucht hatte. Rur Modrzewski vertheidigte ihn bis zulett und schrieb jogar für ihn, aber nicht weil er seine Ansichten theilte, sondern weil er überhaupt gegen jede Religionsverfolgung war. Eine unendlich tiefer gehende und für die ganze reformirte Rirche Bolens unheilvolle Glaubensspaltung rief der Socinianismus hervor, deffen Ursprung und Berlauf das Schlußkapitel darftellt. Auch er wurde zwar mit großer Seftigfeit und Energie bekampft und feine Unhanger gulett sogar aus bem Lande verwiesen; aber sein Gift hatte ben

<sup>\*)</sup> Stankar blieb übrigens hierin den gegnerischen Theologen nichts schuldig; so sagt er einmal: wenn man Luther, Melanchthon, Bullinger, Peter Martyr und Calvin zusammen in einem Mörser zerstieße, so würde es noch kein Duentchen wahre Theologie geben.

ganzen Organismus der reformirten Kirche bereits so durch= 20gen, daß keine äußerlichen Mittel mehr halfen.

Die Organisation der calvinischen Kirche in Klein= polen kam erft auf ber Spnobe zu Riaże 1560 zu einem befriedigenden Abichluß. Bis dahin batte auch auf Diesem Gebiete groker Birrwar und Barteispaltung geherrscht. Zwar hatten die calvinischen Geiftlichen dieses Landestheils in Ber= bindung mit einigen Kirchenpatronen ichon fehr früh in aller Gile und Saft ein Nothaebäude des Rirchenregiments nach bem Grundriß ber böhmischen Brüderunität errichtet: es ging aber diesem Gebäude, wie all folchen eilfertig hergestellten Bauten: es fing bald an, nach allen Seiten bin auseinanderzugehen und einzufturgen. Man hatte auf mehreren Spunden — die erste wurde zu Binczow 1550 gehalten — festgesetzt daß ein Superintendent an der Spite der Kirchenverwaltung ftehen und eine gewiffe Bahl geiftlicher Senioren ihm unter= geordnet sein follte: neben diesen waren später auf Lasti's Rath und Betrieb auch herren vom Abel zu Senioren gewählt worden; allein man hatte damit nichts weniger, als eine feste Ordnung in das Chaos der Kirchenangelegenheiten gebracht. Der eiste im Sahre 1554 gewählte Superintenbent Felix führte sein Umt uur bem Namen nach und hatte feinesweas eine entscheidende Stimme in dem herrichenden Meinungs= gemenge, um jo weniger, als ihm die Gabe zu befehlen völlig abging. Die Senioren, unter benen die namhaftesten Lutomirsti, Gregorius, Krowicki, Sarnicki und Sylvius waren — waren zum guten Theil leichtfinnig und ohne Brufung gewählt worden und die üblen Folgen, die hieraus hatten erwachsen können. wurden nur durch einen nicht minder großen Uebelftand ver= bütet: den Ungehorsam, den sie bei den Gemeinden fanden. Sie erließen Verordnungen, so gut oder schlecht sie es ver= standen, aber es kehrte sich nur daran, wer Luft hatte und beren waren nicht sonderlich Viele. So ging es besonders in Rrafan zu. Auch unter ben redlich gefinnten Senioren, besonders den weltlichen, herrschten oft nur sehr unklare Borftellungen von den Pflichtem ihres Berufs. Go geftand Difolinsti auf ber Snnobe zu Riaze gang offen: "wir ichreiben uns Senioren, aber was das für ein Amt ift, weiß ich wahrhaftig nicht." Man fann darum den beiden erften und oberften Baumeistern an bem obengenannten Gebäude, Lasti und Lismanin, welche burch bejondere Sendichreiben der fleinvolnischen Calviner in diefer Gigenschaft nach Rleinpolen berufen waren, feine besondere Befähigung für dieses Frach zusprechen, wennaleich zugegeben werden muß, daß sie in dieser Sinsicht eine große Thätigkeit eutwickelten und auf Der andern Seite auch der Widerspruch Derer, Die auf ihre eigene Sand reformiren wollten und die Berufung jener beiden Männer als fehr übereilt und unzweckmäßig ansahen, mancher beilfamen Makregel, die von ihnen ausging, den Weg persperrte. Lasti überließ auch bald anderen Wortführern den Kampiplat, da er mit seinen Reformplänen nirgends durchdrang und besonders seine Ansicht vom Abendmahl heftigen Wideripruch fand, und verhielt fich in ber letten Zeit seines Lebens fast gang unthätig.

MI Diefen ebenerwähnten Uebelftänden abzuhelfen und ber firchlichen Verwaltung und Regierung eine feste und bauernde Geftalt zu geben, wurde 1560 eine Synobe gu Rinze gehalten, eine ber imposantesten, die Polen je gesehen hat; denn es waren auf ihr über fünfzig Geistliche und gegen vierzig ber angesehensten Edelleute versammelt, nicht gu benfen ber großen Bahl gemeinen Bolts, bas von allen Seiten herbeigeströmt war und ben Situngen beiwohnte. Die Synode beschäftigte sich zunächst mit dem Hauptstreitpuntte, der Frage über bas Seniorat. Die anwesenden Beistlichen stimmten bafur, bag man die Senioren aus beiben Ständen, dem geiftlichen und weltlichen, mähle. Die Adligen, welche unter dem Papstthum das Joch des Priesterregiments zum Theil viel schwerer empfunden, als das der falschen Lehre und darum die Freiheit von jenem viel eiferfüchtiger festhielten und vertheidigten, verwarfen diefen Borfchlag und verlangten, daß die Senioren nur aus ihnen felbft gewählt würden, indem fie ihre Forderung damit begründeten, daß

die Geiftlichen ohnedies genug zu thun hätten, es auch sehr bedenklich sei, ihnen solche Gewalt einzuräumen, weil es dabei leicht zu denselben Uebelständen fommen könnte, wie unter bem Bapitthum mit feinem Kirchenregiment. Gie forderten endlich Lismanin auf, seine Meinung abzugeben und erklärten sich bereit, derselben beizustimmen. Lismanin machte nun ben Vorschlag, es möchten aus beiben Ständen gebildete und tüchtige Männer zu Senioren gewählt werden, beren Umt von Spnode zu Spnode dauerte und welche befugt wären. Die Spnodalbeichlüffe zur Ausführung zu bringen: Diefelben müßten aber der nächsten Synode genaue Rechenschaft non ihrer Thätigkeit ablegen. Auch dieser Borschlag fand indek bei den Herren keine Gnade und es kam abermals zwischen ihnen und der Geiftlichkeit zu heftigem Streit. Die Berren wollten durchaus feine geistlichen Senioren, damit die neue Rirchenverfassung auch nicht den leisesten Beigeschmack nach der römischen Priesterherrschaft habe — und der Abel hatte hierfür, man muß es gestehen, ein fehr empfindliches Organ. Endlich schieden sich beide Parteien in zwei gesonderte Gruppen und besprachen sich unter einander. Dann theilten die Herren den Geistlichen als Frucht ihrer Berathungen folgende Resolution mit: Felix solle Superintendent oder Bischof sein, Lismanin und Blandrata als geistliche, Dlesnicki, Lukowski und Offolinski als weltliche Senioren ihm zur Seite stehen In den Rreisen sollten die Senioren nur aus dem Adel gewählt werden. — Diese Frucht der Verhandlungen enthielt nun freilich für die Geiftlichen noch manche unan= genehme Säure, doch waren fie auch froh, daß ihnem wenigstens einigermaßen nachgegeben war. Sie nahmen barum das Votum des Abels an. Richt lange nachher wurden indeß die hier gefaßten Beschlüsse und Anordnungen wieder geändert, bei welchen Aenderungen es dann für die Folgezeit verblieb. Danach stand an der Spike der Ber= waltung ein Senior ober Superintendent, zu beffen Pflichten es gehörte, die von der Synode gemählten Lektoren, Diakonen und Beiftlichen zu ordiniren, nach Erforderniß Beiftliche ab=

zusehen und zu versehen, das Distriktsarchiv in Verwahrung zu halten und einmal im Jahre alle Kirchen seines Distrikts zu visitiren. Dem Senior zur Seite stand der Consenior, der mit ihm die Kirchenvisitationen abhielt und im Nothfalle seine Stelle vertrat. Beiden waren zwei, zuweilen auch mehr politische Senioren beigegeben, als Genossen und Mitarbeiter bei Reisen, Entscheidung von Streitigkeiten u. dgl. und zur Besorgung der politischen Geschäfte. Außerdem gehörte zu den Obliegenheiten aller Senioren die Ueberwachung der Lehre, Ausübung der Kirchenzucht, Censur der geistlichen Bücher, Fürsorge für die dem geistlichen Stande sich widmende Jugend.

In jedem Distrikt wurde alljährlich eine Synode zur Prüfung und Erledigung der kirchlichen Angelegenheiten des Distrikts gehalten, außerdem versammelten sich die Kleinpolen bei wichtigeren Vorkommnissen und Veranlassungen auch auf

Generalinnoden aller Distrikte.

Die evangelischen Kirchen Kleinpolens wurden aufänglich alle zum Krakauer Kirchenkreise gerechnet, erst die Synode zu Riąże vertheilte sie in fünf Distrikte, den Krakauer Sendomirer, Lubliner, russischen und belskischen.

Auf den ersten Synoden ging es hin und wieder noch sehr bunt und unruhig zu, wobei indeß anzuerkennen ift, daß das bunte Farbengemenge meift noch eine leidliche Mischung einging und ber Sturm, ohne fonderlichen Schaben angerichtet gu haben, porüberging. Gin eigenthumliches Bild bietet in dieser Sinsicht die Spnode zu Xigze dar. Noch ehe hier Die Verhandlungen begonnen, erhob fich ein Streit, ob die nicht zur Spnode Gehörenden den Situngsraum verlaffen ober bleiben follten. Die Mehrzahl, der es vielleicht behagte, eine so ansehnliche Versammlung noch um ein Bedeutendes vergrößert zu sehen, entschied sich für das Lettere, und so blieb denn der ganze hineingedrungene Troß, darunter Anaben, Mädchen und Frauen, woraus, wie sich leicht denken läßt, ber Synode nicht geringe Störungen erwuchsen; ja der Lärm und das Getümmel unter diesen unberufenen Buhörern ward bismeilen fo betäubend, daß feiner der Synodirenden fein eigenes Wort, geschweige das eines Anderen verstehen konnte. In den Berhandlungen der Synode felbst führten meist die Abligen das Wort, wenigstens das große, und behandelten die Geiftlichen sehr von oben herab; diese dagegen wagten es nicht, ihren Batronen und Schützern, von deren gutem Willen ihre gange Existeng abhing, mit einer entschiedenen Meinung entgegenzutreten: sie gaben zu allen Beichlüssen, welche Die Berren unter sich beriethen und dann erst den Geiftlichen vorlasen, ihre Austimmung und murrten nur nachher unter einander hald über dies, bald über jenes. Die Kerren jaken aber den Beiftlichen gegenüber nicht allein auf dem Throne, sondern auch auf dem Richterstuhle. So tadelten fie offen und nicht in den mildesten Ausdrücken die Geistlich= feit und poran die Senioren, daß sie mit Einigen vom Abel ohne Mitwissen der Anderen Briefe an jeden Beliebigen geschrieben und im Ramen der Kirche unterzeichnet hätten, woraus der Rirche nur Schaden und Schande erwachsen fei: folch willfürliches Verfahren folle inskunftig unterbleiben. Mit derfelben Rückhaltslofigkeit beschuldigten sie die bis= herigen Senioren, sie hätten schlecht gewirthschaftet und ihre Pflichten verfäumt. Zu all diesen Anklagen schwiegen die Geiftlichen: nur Lutomirski fagte, er werde, woll's Gott, über Alles Rechenschaft ablegen. Gine Supplik, welche Lis= manin den Herren übergab und darin er um eine Geld= unterstützung bat, diente nur bagu, noch Del ins Feuer gu gießen. Als die Supplit verlesen war, bezeigten die Berren Die höchste Verwunderung und fragten, wer denn eigentlich Lismanin im Ramen der ganzen Kirche berufen. Jeder von ihnen erklärte, er wisse davon nichts; die Geiftlichen schwiegen. Eine ähnliche Scene wiederholte fich, als wegen der Berufung Laskis dieselbe Frage erhoben wurde. Darauf wandte sich einer der Sprecher an die Beiftlichen und fuhr fie hart an: solche achtbare Männer mir nichts dir nichts zu berusen und ihnen leere Versprechungen zu machen, sei tadelnswerther Leichtsinn: hätten sie Lismanin berufen, so möchten sie ihn nun auch unterhalten.

Bu noch ärgerlicheren Auftritten mahrend diefer Ennobe tam es unter dem Abel selbst, unter dem sich mehrere Sik= topfe befanden, bei benen es nur eines leifen Windstokes bedurfte, um das Feuer ihres Zornes nach innen guruckzutreiben und gegen die befreundete Partei zu fehren. Go hörte Offolinski, der Marschall der Synode, als er bei der zu Gunften Lismanins angestellten Kollette zwanzig Florin aab, wie Jemand aus der Menge fagte: "er giebt's nicht gern". Alsbald erhob er fich und schrie voll Zorn: "wer das fagt, der lügt in seinen Hals, wie ein Bund!", dabei stampfte er mit den Füßen und geberdete fich so wüthig, daß die ganze Versammlung ein nicht geringes Mergerniß baran nahm. Alls darauf aber Stankar's Frelehre verhandelt wurde und herr Iwan Karminsti bei dieser Gelegenheit fragte, ob es sich wohl gezieme, einen Menschen mehr zu achten als die gange Gemeinde und wegen eines Schlechten ber ganzen Kirche Schweigen aufzulegen, bezog Dffolinsti, ber vorher zu Gunften Stankars gesprochen hatte, diese Worte auf sich und rief ergrimmt: "wer auf meine guten Worte ftichelt und gegen mich spricht, ist ein ausgemachter Hund und Verräther und lügt wie ein solcher." Alsbald griff Alles zu den Säbeln. Iman verschwor sich, er habe mit feinen Worten nicht Difolinsti gemeint, alle Geiftlichen liefen herzu und suchten Frieden zu stiften, was ihnen denn auch endlich gelang.

Dersei stürmische Auftritte in einer kirchlichen Versammlung, die sich auch wohl anderswo wiederholten und mancher Synode das Aussehen des bekannten polnischen Reichstages gegeben haben mögen, bestemden und verletzen freilich heutzutage nicht wenig; auch läßt sich nicht abstreiten, daß sie einen Schatten auf das religiöse Leben der evangeslischen Polen jener Zeit wersen; indeß muß man dabei auch zugeben, daß all der Gischt und Schaum, welchen dergleichen mildbewegte Versammlungen auswarfen, meist sehr rasch wieder verdunstete, daß der Säbel meist die schlimmste Wasse war, welche bei solchen Gelegenheiten gebraucht wurde, und auch

biese Waffe mehr darum gezogen wurde, um damit zu rasseln und den nöthigen Lärm zu machen, als um damit dreinzusichlagen. Und sollten nicht unsere ähnlichen modernen Versammlungen, in welchen die Parteien sich disweilen mit Waffen bekämpsen, welche das Anstandsgefühl nur schonen, um desto energischer dem moralischen Gefühl zu Leibe zu gehen, vielleicht hin und wieder größeren Tadel verdienen, als die ehemaligen polnischen Reichss und Kirchentage, welche zumeist trotz alles Haders und Streits ein friedliches und erwünschtes Ende erreichten, und könnten darum auch immer etwas von der landläusigen Entrüstung über diese abbekommen, wenn es nicht bekannt wäre, daß in unserer Zeit der Sinn für Anstand eine viel zartere Haut hat, als das moralische Gefühl und darum auch viel leichter und empfindlicher versletzt zu werden pflegt?

In Litthauen pflegte der Superattendent des Wilnaer Distrikts unter den Distriktssenioren den ersten Platz einzusuchmen und den Provinzialsynoden zu präsidiren. Der erste dieser Superattendenten war Simon Zachusz, welcher die litthauischen Kirchen zuerst in eine bestimmte Versassung brachte und (1557) die erste calvinische Synode in Wilna hielt.

Von den calvinischen gelehrten Schulen dieser Zeit sind besonders zu erwähnen die in Pinczow und Dubeczko in Kleinpolen, sowie die von Andr. Myszkowski in Buchawa im Lubliner Distrikte gegründete und unterhaltene, welche 1560 bereits 80 Zöglinge zählte. Für undemittelte calvinische Jünglinge, die sich dem geistlichen Stande widmen wollten, waren Convicte in Heidelberg, Franksurt a/D., Leyden, Königsberg, Marburg, Oxford und an anderen Universitäten errichtet.

Die Formen des Gottesdienstes waren anfangs in den calvinischen Gemeinden sehr mannigfaltig. Jeder Geistliche folgte in der Anordnung des Cultus seinem oder des Kirchenpatrons Gutdünken, daher auch Felix, um eine Sinförmigkeit zu erzielen, die Sinführung der böhmischen Agenten u. s. f. in die unter seiner Verwaltung stehenden Gemeinden mit großem Gifer betrieb und mit zu diesem Ende eine Union mit den Böhmen auftrebte. Besondere Gesangbucher hatten fie nicht, nur einige Lieber, Die fie immer wieber fangen. Wenn der Geiftliche laut betete, so pflegte die Gemeinde ihm laut nachzusprechen; ebenso bei ber Danksagung nach ber Predigt. Die Predigten waren, da die calvinischen Beist= lichen keine Postillen hatten und in der erbaulichen Auslegung der neuen Lehre feine Erfahrung befaßen, zum größten Theil nur Zusammensetzungen von Aussprüchen ber Kirchen= väter und wurden halb polnisch, halb lateinisch vorgetragen, eine Bortragsweise, Die, nebenbei bemerkt, viel von ihrem Befremblichen verliert, wenn man bedenkt, daß das Latein in jener Zeit Amtsiprache war und felbst im Umgange häufig gebraucht wurde. In der Annahme zum Abendmahl verfuhren die fleinpolnischen Geiftlichen, wie Felix felbit Israel gegenüber zugab, oft ohne Ordnung und fehr leicht= finnig. Es scheinen auch anfangs bei Bielen unter ihnen Bedenken gegen die Beichte vor der Kommunion und bas Händeauflegen bei derselben geherrscht zu haben. In mehreren Gemeinden war die von Lasti empfohlene Sitte, das Abendmahl sitzend zu empfangen, eingeführt, die sich aber später, in Folge wiederholter Berbote der fleinpolnischen Synoben, wieder verlor. Der katholischen Kirche stellten sich die kleinpolnischen Calviner, wie dies auch leicht zu begreifen, fo schroff wie möglich gegenüber und so bildete sich, da auch Die Ratholiken ihnen hierin in nichts nachgaben, eine Rluft zwischen beiden Konfessionen, welche auch die hoffnungsreichsten Unionsfreunde fich nicht zu überbrücken getrauten. Go fragten 3. B. die kleinpolnischen Abgesandten auf der Zusammenkunft in Chrzecice Ferael, ob die Bapiften auch Saframente hatten und man ihnen im Nothfall Kinder zur Taufe geben könne; Jerael bejahte dies mit einigen Ginschränkungen; jene aber steiften fich barauf, der Antichrift habe feine Saframente, feine Taufe, kein Abendmahl; was die Papisten thaten, bazu bekenne fich der Berr nicht, benn es fei nicht Gein, sondern des Antichrift. Auch hielten fie bafür, bag die Obrigkeit

befuat fei, ihre Unterthauen mit Gewalt vom Götzendienst, d. h. von der Ausübung der katholischen Religion abzuhalten, so gut, wie von der Uebertretung der zehn Gebote. Gine feste, geregelte Kirchenzucht gab es unter ihnen noch nicht. Manche Geiftliche duldeten aus falscher Furcht, diesen oder jenen Convertiten zurückzustoßen, auch die bedenklichen Luit= barkeiten in ihrer Gemeinde und faben besonders ben Ausschweifungen des Abels durch die Finger, zumeist wohl darum, weil fie es nicht für gerathen hielten, grade die wilden Schöftlinge an dem Baum ihrer Kirche wegzuschneiden, welche ihnen allein gegen das von katholischer Seite ber brobende Wetter Schutz verliehen, da leider nicht zu leugnen ift. daß manche Herren vom Abel nur aus fleischlichem Freiheits= gelüste zu den Evangelischen übergetreten waren; andere wieder schalten zwar und ereiferten sich gegen die herrschenden Unfitten, richteten aber dadurch wenig aus. Auf der anderen Seite muß man aber auch anerkennen, daß gerade die Ebelleute oft ernstlicher als die Geiftlichen bemüht waren, Frömmigkeit und chriftliches Leben in ihrer Umgebung zu pflegen und zu fördern. Go hielt Filipowski mit feinem ganzen Gefinde Morgen= und Abendgottesbienft und bulbete auf seinen Gütern feine Tanzvergnügungen noch Trinkgelage.

Die böhmischen Brüdergemeinden in Polen standen anfangs unter den Senioren in Böhmen und Mähren; da diese Art der Verwaltung aber mit vielen lästigen Umständlichsteiten und auch bei der immer mehr wachsenden Zahl der böhmischen Brüder in Polen mit großen Schwierigkeiten verstnüpft war, so daten sie auf der Synode in Ślezana in Mähren durch Ostrorog und Leszczyński, es möchte ihnen gestattet werden, einen eigenen Senior zu haben, worein die Synode auch willigte. Der erste Senior war Georg Israel. Die Besugnisse und Pksichten des Seniors waren bei den Böhmen sehr umsangreich. Er hatte für Alle, die zu seiner geistlichen Gerichtsbarkeit gehörten, väterliche Sorge zu tragen, führte bei den Synoden, die er ausschrieb, den Vorsitz und legte das auf denselben zu Besprechende vor, kam auch

außer den Synoden mit anderen Senioren auf Brivat= fonventen zusammen, hielt alljährlich Bisitationsreisen, achtete darauf, daß ber Abel nicht in Luxus, Truntsucht und andere Lafter verfiel und erinnerte ihn privatim an seine Pflicht, wo er Ausschreitungen bemerkte; er wachte mit den Consenioren über die Erhaltung ber reinen Lehre und widerstand allen Angreifern berfelben mit Wort ober Schrift, wählte politische Senioren (morum censores), Afoluthen, Diakonen und Geistliche und forgte für beren Borbereitung jum geist= lichen Amte; er strafte die Bersehen und Bergeben der Baftoren und unterwarf die ungehorsamen und unverbefferlichen bem Urtheilsspruch ber Synobe. Die Consenioren, zwölf bis zwanzig an der Bahl, vertraten vorkommenden Falls feine Stelle und unterftütten ihn in Ausübung ber Rirchenzucht. Jünglinge, die fich dem geiftlichen Stande widmen wollten, wurden mit besonderer Fürsorge für das eigentliche Hirtenamt ausgebildet, ba die böhmische Kirche es für eine Pflicht und Gemiffenssache hielt, ichon früh für die richtige und zweckmäßige Leitung und Führung Derer zu forgen, Die einft felbst Leiter und Führer der Gemeinde sein follten: fie empfingen im Sause des Seniors oder Conseniors den erften porbereitenden Unterricht und wurden nach Beendigung deffelben auf der Synode zunächst zu Akoluthen (discipuli) gewählt, wobei ihnen ber Senior neue, ihren Gahigfeiten entsprechende, meift biblische Namen gab. Diese Atoluthen wohnten bei ben Genioren, folgten ihnen überall hin und waren ihnen zu strengem Gehorfam verpflichtet; Die alteren unterrichteten im Ratechismus und übten fich hin und wieder im Bredigen. Gie fetten eine Ehre barein, ben Bausbewohnern und Gaften die Fuße zu waschen und ben Lebens= unterhalt für fich und ihren Paftor burch Arbeit ihrer Bande zu beschaffen. Die nächste Stufe war bas Diakonat. Die Diakonen hatten zu predigen, zu taufen, beim Abendmahl mitzuwirken und die Ratechumenen vorzubereiten. Gie wurden erft zu Diakonen gewählt, wenn fie nahezu bas dreißigste Jahr erreicht hatten. Ehe die Wahl stattfand, ward in allen Kirchen ein Fasten und Fürbitten für die zu Ordinirenden gehalten. Nach der Ordination ging jeder gewählte Geistliche an die Gemeinde, die ihn zum Seelsorger gewünscht hatte. Pastoren, welche der Gemeinde ein schlechtes Beispiel gaben und sich vom Senior nicht weisen ließen, wurden öffentlich auf der Synode getadelt, fruchtete auch dies noch nicht, abgeseht oder exfommunicirt. Für die Geistlichen, welche bei den Senioren wohnten, war die Lebensweise auf das genauste nach der Uhr und Schnur geregelt. Sine Glocke gab das Zeichen zum Aufstehen; die studirende Jünglinge mußten sich bei Tische über das, was sie gelesen, auslassen die ihnen der Pastor vorlegte, lösen, vom Jüngsten herauf die zum Aeltesten.

Die Laien waren in vier Rlaffen getheilt: Die erste, die der Anfänger (incipientes), zu denen die Kinder gehörten und die vom Papftthum Uebergetretenen, fo lange fie im Ratechismus unterrichtet wurden; die zweite Rlaffe bilbeten die zum Wort Angenommenen (recepti ad Verbum), auch Fortgeschrittene genannt; diese erft wurden zum Abendmahl zugelassen. In der dritten Rlasse befanden sich die "nach der Bollfommenheit Trachtenden, ober die siegenden Streiter Gottes", die fich nach Kräften bestrebten, das verderbte Fleisch, die Welt und den Antichrift als ihre Feinde zu erkennen und zu überwinden. Die vierte Rlaffe endlich bildeten die Gefallenen und Bugethuenden, die in der Kirche einen besonderen Plat auf den letten Banken erhielten. Hartnäckigen und unbuffertigen Gundern ward, auch wenn fie starben, das Abendmahl nicht gereicht, es sei denn, daß fie aufrichtige und unverkennbare Reue zeigten.

Die Synoben, welche gewöhnlich drei bis vier Tage dauerten, waren theils gemeinschaftliche, an denen auch die Patrone Theil nahmen, theils besondere, auf denen sich nur die Geistlichen versammelten. Erstere wurden nur innerhalb einiger Jahre nach vorgängiger Berabredung mit den Patronen gehalten, diese alljährlich. Auf den letzteren wurden Afoluthen,

Diakonen und Pastoren gewählt. Streitigkeiten beigelegt, Uebertretungen gestraft, Büßende aufgenommen, drohenden Uebeln vorgebeugt, die Pksichten der einzelnen Ordnungen verlesen. Die Synodalbeschlüsse galten für die ganze Brüderunität. Selbst von den vier Senioren (einer in Großpolen, einer in Böhmen, zwei in Mähren) durfte keiner für sich allein daran ändern, sondern nur der ganze Kath.

Mus den Rittern und Burgern wählte die Gemeinde geeignete Männer, zwei bis acht an der Bahl, zu politischen Senioren, die hauptfächlich für Aufrechterhaltung der Rirchenzucht zu sorgen hatten. Sie wiesen die Fehlenden zurecht und theilten erft, wenn ihre Ermahnungen nichts halfen, bem Beiftlichen die Ramen und Vergeben der betreffenden Uebelthäter mit, hielten oft Berathungen unter einander, doch mit Wiffen des Geiftlichen, suchten den Lebensmandel eines jeden Gemeindegliedes möglichst genau zu erkunden und berichteten das Nöthige darüber dem Geiftlichen, der wahrscheinlich eine Art schwarzes Buch zur Aufnahme berartiger Mittheilungen hatte: unterftutten Bulfsbedurftige aus der gemeinsamen Armenfasse, besuchten die Kranken, versöhnten die Streitenden u. f. f. Fast dieselben Pflichten hatten in Bezug auf die Frauen und Mädchen der Gemeinde die weiblichen Senioren. Sartnäckige Sünder wurden in den Kirchenbann gethan, aber nur burch den Senipr.

Hinsichts der gottesdienstlichen Ceremonien finden wir bei den Böhmen dieselbe Berkennung der Idee des Schönen und denselben Mangel an Verständniß für die religiöse Bedeutsamkeit des Symbolischen, wie im reformirten Kultus. So duldeten sie z. B. in ihren Gotteshäusern keine Bilder, Kruzifixe, Orgelu, noch Lichter. In der Predigt ward eine von der Perikopenordnung abweichende Reihenfolge bevbachtet. Alles, einem Christen zu wissen Nothwendige hatten sie in zwölf Artikel gebracht, deren Erklärung das Jahr ausfüllte. Kommunion fand gewöhnlich nur viermal im Jahre statt. Mit jedem Kommunifanten hielt der Pastor vorher ein Privatzgespräch, um sich über die würdige Vorbereitung desselben zu

vergewissen; auf das öffentliche Sündenbekenntniß folgte die Absolution, dann wurden die Einsetzungsworte recitirt und erklärt, über Brod und Wein ein Gebet gesprochen und endlich das Saframent an das in zwei Reihen vor dem Tische kniende Volk ausgetheilt.

Die Chelosigkeit wurde bei den Böhmen, auch unter den Laien, sehr hochgestellt und ihr eine größere Bürde, als dem Chestande beigelegt. Die Geistlichen heiratheten, obgleich ihnen die She nicht verboten war, nur höchst selten. Fasten wurden unter den Brüdern häufig gehalten; sie hatten bestimmte Fastzeiten, außerdem wurden auch in Zeiten der Besdrängniß allgemeine außerordentliche Fasten außgeschrieben. Kein böhmischer Laie durste ohne Zustimmung des Pastorsein Gasthaus halten. Heimliche oder gemischte Shen, Fluchen, Streiten, Kartens und Bürfelspiele, Saufs und Tanzgelage, Spiele der Mannspersonen mit den Beibern waren streng untersagt. Wer sich hierin verging, wurde nicht zum Abendsmahle zugelassen.

## Achtes Capitel.

## Literatur.

Die theologische Literatur der Evangelischen Polens in dieser Periode ist, wie dies von einer Zeit des Sturmes und Dranges nicht anders zu erwarten ist, weder eine sehr umsfangreiche noch vielseitige. Die Verhandlungen der Konsfessionen unter einander, die Bemühungen, die staatsrechtliche Anerkennung zu gewinnen, die Einrichtung der Gemeinden, Organissirung des Kirchenregiments und manches Andere häusten sür die Evangelischen einen Verg von Arbeiten auf, durch welchen auch der gelehrte und schreiblustige Theologe sich erst zu seinem Büchers und Schreibtische hindurcharbeiten mußte. Die literarische Thätigkeit der Evangelischen ruhte freilich auch in diesem Zeitraume nicht gauz, allein sie

beschränkte sich auf Arbeiten an dem Ausbau und der inneren Einrichtung ber Rirche, auf das Miniren und Schanggraben gegen die feindliche katholische Partei, während die viel stoff= reichere theologische Bergmannskunft, die in die Tiefe der Wissenschaft hinabsteigt, und die bort verborgenen Schäte gu Tage fördert, noch auf gunftigere Zeitverhaltniffe warten mußte. Allein, war der Schriftschat, welchen die Evangeli= schen in Dieser Beriode sich erwarben, auch ein verhältniß= mäßig nur fleiner, so enthielt er doch mehrere Rleinodien, die um jo heller glängen, je durftiger und unbedeutender die literarischen Erzeugnisse auf der gegnerischen Seite find, und es um fo mehr bedauern laffen, daß die Gleichgültigkeit und Lauheit späterer Geschlechter Diejen Schatz mit so manchen anderen in der Folgezeit hinzugekommenen Rostbarkeiten zu einem für uns tief vergrabenen gemacht und uns nichts gelassen hat, als einige literarhistorische Flämmchen, welche auf seinem Grabe spielen und die Stelle zeigen, wo er verfunken ift.

Ueberblicken wir die literarische Thätigkeit jener Beriode specieller, so ziehen vor Allem die Bemühungen um eine Ueberssetzung der heiligen Schrift oder einzelner Theile derselben in die Landessprache unsern Blick auf sich.

Schon vor der Resormation in Deutschland finden wir in Polen wiederholte Versuche einer Uebersetzung der heiligen Schrist, die, wenn sie auch wohl eben nur Versuche genannt werden können, doch jedenfalls nicht zu den schwächsten Lebensregungen des neu erwachenden resormatorischer Geistes zu zählen sind. Merkwürdigerweise waren es drei polnische Königinnen, welche die Veranlassung zu diesen Uebersetzungen gaben und von denen die letzte unzweiselhaft durch den Hussistismus den Impuls hierzu empfing. Die erste dieser Uebersetzungen stammt schon aus dem dreizehnten Jahrhundert; es ist der Psalter der Margarethe, so genannt, weil man ihn der Königin Margarethe, ersten Gemahlin Ludwigs des Großen, zuschreibt. Die Handschrift desselben wurde im Jahre 1827 in einem Kloster gefunden. Von dem Psalter

der Königin Jadwigg aus dem Jahre 1390 find nur die beiden ersten Rfalmen erhalten. Die Uebersetzung der Bibel ber Königin Sophie", vierten Gemahlin Władyslaw Jagiełłos vom Sahre 1455 (mohl auch nur der Bialter) rührt non Dem Raplane der Königin Jedrzei aus Jaszowice ber. \*) Diese Uebersetzungen konnten, als nur für den Privatgebrauch einzelner Personen angefertigt, natürlich keine weittragende Wirkung ausüben. Das Verdienst, auch dem gemeinen Manne den Inhalt der heiligen Schrift, zunächst wieder des Bialters, zugänglich gemacht zu haben, erwarben sich erit die Epangelischen Polens. Die erste gedruckte Hebersekung des Bialter ericbien zu Krakau unter dem Titel: Psalterz albo kościelne śpiewanie Króla Dawida, nowo pilnie przełożony z łacińskiego języka w polski wedle szczerego textu. Jeronim Wietor prasował. 1532, \*\*\*) neu aufgelegt 1535: eine zweite Uebersetung des Biglter in einem besonders schönen Volnisch aab Balentin Brobel, Brediger in Bosen beraus: berselbe erschien 1539 in Rrafau (in 20 Kahren wurde er dort siebenmal herausgegeben) und war dem Beter Amita, Grafen in Wisnicze, Wojewoden und Starosten von Krakau gewidmet. Von einem Unbefannten erschien eine von der Wróbelschen Uebersetzung gang verschiedene unter dem Titel: Psalterz Dawidów, który snadż jest prawy fundament wszystkiego pisma Krześciańskiego etc., ohne Datum, aber vor 1548; 1564 erschien ein besonderer Abdruck der Bsalmen aus der Bibel des Radziwiłł.\*\*\*)

Ein lutherischer Geiftlicher, Johann Seklucyan untersnahm es, vom Herzog von Preußen unterstützt, zuerst die Bibel vollständig in die Landessprache zu übersetzen. Leider verhinderte die Ungunst der Umstände die Ausführung des Unternehmens. 1551 gab er eine Uebersetzung der vier Evangelien heraus, welcher 1552 eine solche der Apostels

\*\*\*) Wiszniewski VI. 482—86.

<sup>\*)</sup> Nach Maciejowski nur eine Bearbeitung der Bibel der Jadwiga.

<sup>\*\*)</sup> Für dies Buch gab der Referendar Chiliczfowski 900 poln. G.

geschichte (diese dem Könige gewidmet) folgte; beide Theile 1554 und 55 neu aufgelegt. Eustach Trepka verbesserte die Uebersetzung des ersten Theils und verhinderte wahrscheinlichdie weitere Uebersetzung; er selbst bereitete eine neue vor.\*) Nik. Renj übersetzte in seiner: Apocalipsis etc. 1565 getren Bullingers lateinischen Text der Apocalipse, während die mehr moralische, als prophetische Auslegung von ihm selbst herrührt.\*\*)

Nach Wisniewski erichien 1556 von einem unbekannten fatholischen Gelehrten eine Uebersetung des neuen Testaments bei Scharffenberger in Krafau (wie Siarczynsti vermuthet, von dem Dominitaner Leonard), eine zweite ebendaselbst 1564, eine dritte ebendajelbst 1568 (von der von 1556 verschieden).\*\*\*) Db dieselben in der That katholische Verfasser haben, erscheint mir fehr zweifelhaft, benn die Uebersetzung en ber heiligen Schrift fanden in dieser Zeit die entschiedene Migbilligung Der fatholischen Geiftlichkeit, auch famen fie teinem Bedürfniß der katholischen Laien entgegen, desto mehr aber dem allgemeinen Berlangen ber Evangelischen aller Stände. Aus demielben Grunde ift auch der katholische Ursprung der erften vollständigen Bibelübersetzung, welche 1561 bei Scharffenberger in Krafau erichien, der sogenannten Leopolita, wenig glaublich : wurde die Ausaabe derfelben doch fatholischerseits auf alle Beise zu verhindern gesucht. Der eigentliche Berfasser bieser Uebersetung ift unbefannt. Der Berausgeber jagt nur, ber Geistliche Jan Leopolita, Projeffor in Krakau, habe die Ueberjetung verbessert; dieser kann also nicht, wie manche behaupten, der Uebersetzer sein. Tschepius meint, die Ueberjekung rühre von einem Evangelischen her, von bem fie Scharffenberger nach deffen Tode oder durch Zufall bebefommen: er vermuthet, daß fie von Sefluchan verfaßt fei, führt auch an, es fei nicht eine Uebersetung ber Bulgata,

<sup>\*)</sup> ebdf. S. 557.

<sup>\*\*)</sup> ebdī. S. 565.

<sup>\*\*\*)</sup> ebbf. S. 573.

fondern der in Brag 1556 und 57 herausgegebenen bohmischen Bibel. Friese behauptet, es sei die Uebersetzung Sekluchans, an welcher der frühere Dominikaner Martin Glossa und Johann von Kozmin, welche Herzog Albrecht 1541 nach Königsberg gebracht, sowie die böhmischen Brüder, mitgearbeitet hätten, wie denn in dieser Bibel viele offenbar aus der böhmischen Bibel genommene Stellen fich finden: auch die zweite Ausgabe (Krakau 1574) enthält noch viele flowenische Ausdrücke, welche erst in der dritten (1577) actilat sind.\*) Die erste vollständige Bibelübersekung, un= zweifelhaft evangelischen Ursprungs, wurde durch die Bemühungen zweier Magnaten, des Nikolaus Radziwill und des Dlesnicki, zu Stande gebracht. Dieselben mablten zu dem großen Werke die berühmtesten Theologen der reformirten Rirche Bolens und mehrere in den alten Sprachen bewanderte ausländische Gelehrte, meist Italiener, die aus ihrem Vaterlande um ihres Glaubens willen flüchtig geworden waren. Die Ramen dieser Gelehrten sind uns zum Theil auf anderen Gebieten schon befannt geworden: es waren Johann Lasti, der aber noch vor Vollendung des Werkes ftarb, Simon Zachufg, Gregor Orfacius, Franziskus Stankar, Peter Statorius, Andreas Trzycieski, Jakob aus Lublin, Martin Krowicki, Lismanin, Bernhard Dehin, Gregor Bauli, Blandrata, Paul Alchatus, Thenandus, Vitrelinus, Brelius, Georg Schomann, Hutemowites und ein portugiesischer Jude. Diefer aufehnlichen Schaar von Gelehrten wies Dlesnicki während der Dauer der Uebersetzung ihre Wohnung in Pinczow an und Radziwiłł steuerte die zu ihrem Unterhalte nöthige Summe bei. In fechs Jahren war das Werk voll= endet, ein Zeitraum, der deutlich beweist, mit wie aroßer Umficht und Gewiffenhaftigkeit die Uebersetzer versuhren. Den Druck deffelben, der zu den schönften Drucken in Bolen gehört, besorgte Radziwill; er legte zu dem Ende eine befondere Druckerei in Brzesć litemski an und berief dahin

<sup>\*)</sup> ebds. S. 558 ff.

den gelehrten Buchbrucker Bernhard Wojewodka aus Arakau. Der Druck, welcher im Jahre 1563 vollendet murbe, koftete den Fürsten 10 000 poln. G., eine für damalige Reit ungeheure Summe. Diese Bibel hieß gewöhnlich die Radziwikliche oder die von Brześć, auch die Pinczower. Da ipater ein Theil der Ueberfeter gum Socinianismus über= trat, fo hatten die Evangelischen fein großes Butrauen gu dieser Uebersetzung und arawöhnten in derselben allerhand Textentstellungen im socinianischen Sinne. Dieses Mißtrauen war indeg, wenn auch erklärlich, doch ein ungerechtes. Mehrere der Mitarbeiter waren und blieben ftreng reformirt und auch bei den anderen war die socinianische Anschauungs= weise, die fie später beherrschte, erst im Entstehen begriffen: gubem nahmen die Socinianer an feiner Stelle ber unverfälschten Bibel einen Auftoß, wie etwa die späteren Rationalisten, fie irrten nur barin, daß fie die Bibel unter einem schiefen Winkel betrachteten. Die Ungunft, welche so die Bibel Radziwills bei den Evangelischen erfuhr, war indes. nur gering gegen das unglückliche Loos, welches ihr von einer anderen Seite her bereitet wurde. Radziwills eigener Sohn Georg, ber nach feinem Uebertritt gum Ratholigismus das Bisthum von Wilna erhielt, ließ es fich mit allen Kräften angelegen fein, das Werk der Frommigfeit feines Baters zu vernichten; er wandte mit feinen drei Brudern 5000 Dukaten darauf, neben anderen ketzerischen Schriften auch die Bibeln, die sein Bater hatte drucken laffen, aut= zukaufen und ließ die letteren, fobald er eine genügende Angahl beisammen hatte, öffentlich auf dem Markte zu Wilna verbrennen - ein unnatürlicher Sohn, aber ein echter Jejuitenzögling! Mus biefem Bertilgungsfriege haben sich nur wenig Exemplare gerettet, beren Existenz allein badurch gesichert wurde, daß man das erste und lette Blatt heraus= riß und sie nun für die katholische Uebersetzung des Wujek ausgab.\*)

<sup>\*)</sup> Ausführliches über diese lebersetzung ebbs. S. 566 ff.

Das älteste polnische Cantional ist dasjenige des Brzeworfzczni (Cantionale labore et ingenio honesti Joannis olim Ludimagistri in Przeworsk. a. 1434), der vielleicht zu den übergebliebenen polnischen Suffiten gehörte; es enthält Driginaldichtungen und Uebersetungen aus dem Lateinischen. Das Lied przez twoje świete zmartwychwstanie ist daraus in seiner ursprünglichen Gestalt mit unwesentlichen Aenderungen — in die Gesangbücher der Ratholiken wie der Evangelischen übergegangen, und wird in den Kirchen beider Confessionen noch heute gefungen.\*) Die polnisch-lutherische Gemeinde in Thorn sang bereits 1530 geistliche Lieder; ihr folgte bald auch die deutsche. schönen Lieder, welche Luther und Spretten feit 1523 aus älteren lateinischen umarbeiteten und ihren Befennern gum Singen empfahlen, trugen am meisten zur schnellen Ausbreitung der Reformation bei und hatten den größten Ginfluß auf die polnische Hymnologie.\*\*) Für die litthauischen Lutheraner gab Martin Monwid, Pastor zu Ragnetau 1545 auf Beranlassung des Berzogs von Breugen eine liebersetzung eines deutschen lutherischen Gesangbuches heraus. 1545 erschien bei hier. Bietor in Rrafau besonders: dziesięcorgo przykazanie dał nam pan bóg na chowanie, (dies find die heiligen zehn Gebot'); ebendaselbst 1549: Boże Ojcze przy słowie twem etc. (erhalt uns Herr bei deinem Wort); ebenda bei der Wittwe des Vietor 1550: Chrześcianie prawde Boża prawie miłujący etc. Bei Lazarus Andryjowicz famen geistliche Lieder in losen Heften heraus, meist ohne Autornamen: fo 1550 oyca niebieskiego pochwalmy z mitosci (Weihnachtslied), mit Noten; ein zweites beginnt: toć czas wdżyęczny przyszedł, gdy Pan z nieba wyszedł, ku ćći Ojcu swemu, k' zbawyenyu ludzkyemu, aby wyrwał yego z mocy Dyabła złego.\*\*\*) Dann 1556

<sup>\*)</sup> евбі. С. 415. 16.

<sup>\*\*)</sup> ebds. S. 422. 23.

<sup>\*\*\*)</sup> etwa: Freudenzeit kam wieder, da vom Himmel nieder kam der Herr, zur Ehre Gottes, uns zur Wehre, um uns zu erretten aus des Teufels Ketten.

pomożysz mi z grzechu mego (mit Roten; weicht fehr ab von dem im Hartungichen Cantional) und o daremne swieckie ucieszenie (jehr ähnlich); ferner krzyczym k'Tobie (mit Noten; identisch mit dem Hartungschen), das von der Bofia Dleśnicka versaßte: z ochotnem sercem (mit Noten; aufgenommen im Danziger lutherischen Cantional von 1636, sodann in dem calvinischen zu Danzig und Thorn, sowie im lutherischen Brieger von 1673; ebenda nuż my wierni krześcianie (mit Noten; wie bei Hartung) und błogosławiony człowiek co się tak sprawuje; von den Liedern des Rej: Chrystus jedyny syn Boży — możny Boże, wszej radości – coż chcesz czynić moj miły człowiecze – o chwalćye Pana Boga wszechmocnego - Kryste dnyu naszéj świjatłości (Chryste qui lux es). Dieje Lieber Rej's finden fich in ben calvinischen Cantionalen und wurden noch im siebzehnten Jahrhundert gefungen, wie die Vorrede des calvinischen Danziger Cantionals von 1646 beweift.\*)

Gegen Mitte bes Jahrhunderts erschienen bereits einzelne Pjalmendichtungen im Druck, meijt mit Noten des Wacław Samotulski; von den Pjalmen des Mej kennen wir zwei: nakłon Panie ku mnie ucho twoje und gdy szli przodkowie nasi; von Trzycieśki erschienen: błogosławiony człowiek, co się tak sprawuje und i któż będzie przemieszkiwał w twym przybytku, Panie; im Berlage des Lazarus Andrysowicz in Arakau erschienen 1556: Pan Bóg ucieczką, ratunkiem — z głędokości grzechów moich — chwal duszo ma pana mego [nun lob, mein Seel', den Herren — mit derselben Melodie] — wszyscy są błogosławieni, wielkim szczęściem oddarzeni — smiłuj się nademną Boże, Insyć mi w tym nie pomoże — w tobie Panie nadzieję mam.\*\*)

Das erste vollständige für den Gemeindegebrauch bestimmte Gesangbuch gab 1554 Valentin Brzozowski (Brosovius),

<sup>\*)</sup> ebbs. S. 438—55.

<sup>\*\*)</sup> еббі. С. 482.

Confenior in Rrakau, unter Beihülfe bes Seklucyan heraus, Die polnische Uebersetzung des böhmischen 1541 zu Prag gedruckten Gesangbuches des Lukas von Prag; dasselbe wurde auf Befehl des Bergogs von Preugen in Königsberg gedruckt und fand auch bei ben Lutherischen großen Beifall. Dies Gefangbuch erfuhr verschiedene, stets vermehrte Auflagen, 1564. 1566 und 1569; letteres von Wierzbeta in Krafau herausgegeben, enhielt bereits 434 Lieber. 1558 gab Jakob Lubelczuk (Augsburgifchen Bekenntniffes) in Rrakau einen, dem Lukas Gorfa gewidmeten, Bfalter heraus, in einem fehr schönen und reinen Polnisch, welches an vielen Stellen die Rraft des Driginals bewahrt; aus diesem gingen indeß nur Pfalm 3 23, 67 und 75 unverändert in die späteren lutherischen Cantionale über; außer den Pfalmen enthält das Werk noch andere Lieber, wie: ach wszechmogący dobrotliwy Panie, bas fich in allen Thorner Gefangbuchern findet. Den Schluß bilbet eine Uebersetung bes Tebeum: ciebie Boga chwalemy.\*) 1559 erichien zu Königsberg bas Cantional bes Seklucyan (mit Noten), welches theils originale theils aus dem Böhmischen und Lateinischen übersetzte Lieder des Rei. Tranciesti, J. Zaremba, Simon Zacquiz u. a. enthält. Aus der Borrede erjehen wir, daß dieser Ausgabe eine andere vorangegangen, dieselbe ift aber verschollen. Daffelbe Schickfal erfuhr ein gegen 1560 herausgegebener gereimter Bfalter Des Rei.

Den ersten evangelisch-polnischen Katechismus gab Sekluchan noch vor 1547 heraus. 1556 übersetzte Trepka im Auftrage des Herzogs Albrecht den Brenzer Katechismus. Den lutherischen Katechismus gab 1568 Sekluchan in Königsberg heraus, eine zweite Uebersetzung gab 1569 Jan Radomski.

In der Postillenliteratur gingen die Lutherischen den andern Confessionen mit gutem Beispiele voran. Schon um das Jahr 1550 erschienen zwei lutherische Postillen, von

<sup>\*)</sup> ebds. S. 511.

den beiden Amitas, dem älteren und dem jungeren, herausgegeben, die aber so spurlos verschwunden find, daß wir nur durch eine Notiz Sekluchans von ihnen wiffen. Ihnen folgte 1556 die Bostille bes Sekluchan, eine Auslegung ber Sonntagsevangelien nach Melanchthon, Spangenberg u. a. Lukafzewicz und Wifaniewski rühmen an derfelben bas wunderbar schöne Polnisch, welches bisweilen dasjenige des Starga übertreffe. Wifgniemsti bezweifelt die Autorichaft Seflucyans, ba biefer fich sonst im Polnischen nicht auszeichne und felbst mittheile, er habe nur einige Bredigten auf die Festtage hinzugefügt.\*) Letteres ift doch aber nur jo zu verstehen, daß er zu den von ihm überieten einige felbstverfaßte hinzugefügt, und, was den Stil betrifft, warum joll berfelbe mit ber Große ber Aufgabe und ber Sorgfalt in beren Lösung sich nicht, wie auch sonst geschieht, veredelt haben. Forichen wir also nicht weiter nach dem großen Unbekannten, sondern laffen dem mackeren Manne einen Ruhm, der ohnehin nur noch wie ein Stern aus weiter Ferne schimmert. Der schon erwähnte Trepta übersette 1557 die Postille des Arfacius und die Prediaten des A. Korwin über die Briefe Pauli (beide Werke gedruckt zu Rönigsberg).

Unter den Calvinern war es seltsamer Weise ein Laie, der zuerst eine Postille versaßte und herausgab; es war dies der Edle Nikolaus Rej von Naglowice, der auch sonst durch Schrift und That eifrig und mit Erfolg für sein Bekenntniß thätig war. Geboren 1505 in Žorawno am Dniestr von begüterten Eltern besuchte er verschiedene Schulen, zuletzt die Universität Krakau, lernte aber nichts; wie er selbst sagt durch Schuld der Lehrer. Nach seiner Rücksehr von Krakau lag er eifrig der Jagd und dem Fischsang ob; im zwanzigsten Jahre kam er in das ansehnliche Haus der Teńczynski, welches die Gelehrten schätze und die Wissenschaft mit der väterlichen Sitte zu verbinden wußte; hier bildete er sich weiter, pslegte aber auch hier größtentheils die Jagd. Nach-

<sup>\*)</sup> ebbf. IX. 231.

bem er dies Saus verlaffen, hielt er fich bei bem Betman Sieniamsti auf und befuchte fleißig die Landtage, Berichts= tage und die Zjazdy (politische Zusammenkunfte des Adels), wo man ihn als einen munteren, witigen, bei Becher und Schüffel mackeren, zu Bant und Streit nicht geneigten Mann gern fah und willig aufnahm. Nach feiner Berheirathung mit einer Schwestertochter des Erzbischofs Rozn wohnte er auf dem Mitgiftsgute Siennica im Kulmer Lande und gründete bort bas Städtchen Rejowiec, außerdem legte er bei Naglowice am Niba eine Stadt an, die er nach seinem Wappen Offza nannte. Er hielt fich häufig am Sofe auf und war von dem alten Siegmund, wie von Siegmund August, stets gern gesehen, versäumte auch in Dieser Zeit feinen Landtag, noch Ziagd. Die ihm angebotenen Memter lehnte er ab, um nicht seine Freiheit zu beschweren und sein Gewiffen zu schädigen, mehr wohl aber, weil er das Still= figen und das stetige Arbeiten nicht gewohnt war und nicht liebte. In der Jugend foll er ein ausschweifendes Leben geführt haben, namentlich wird er als ftarker Effer und Trinfer geschildert. Was katholischerseits über sein und feiner Genoffen Bügellofigkeiten, burch welche er ber Schrecken ehrsamer Bürger geworden, berichtet wird, wird durch andere Beugnisse widerlegt. Wie er immer in der Jugend und selbst im reiferen Alter gelebt, so scheint er doch gegen bas Alter ernstere Sitten angenommen und fich meist mit Schrift= ftellerei beschäftigt zu haben. In den Bersen mit der Aufschrift: Abschied von der Welt (zegnanie z światem) jagt er: "Auch du, mein lieber Herre, o lag von Simmels= höhn, einft mein Gebein zur Erbe, zu Dir die Seele gehn -Und wenn nach beinem Willen, und Ruf ich meinen Lauf, auf Erden ende, nimm bann, mich als bein Eigen auf -Und hab' ich schlecht verwaltet, mein Leben, decke Du, was Alles ich gefündigt, burch bein Erbarmen gu."\*) Er ftarb

<sup>\*)</sup> Ty też, mój miły Panie, z nieba wysokości, przyjm więc ducha mojego, ziemia niech ma kości — Kiedy przyjdzie

1568 oder 69. Rej wird als der Bater der polnischen Dichtkunst gefeiert; Die Pritik schreibt ihm einen großen Einfluß auf die Literatur auch der folgenden Zeit zu und seine Beliebtheit bei allen Klassen der Lesewelt beweisen die wiederholten Auflagen seiner Schriften. Das abfällige Urtheil Wijgniewstis über Form wie Inhalt derfelben fteht gang vereinzelt da. Seine Postille, welche 1557 erschien, fand jo großen Beifall, daß fie wiederholt (1571 und 1594) aufgelegt wurde; selbst in den fatholischen Säusern ward sie viel und gern gelesen. Bemerkenswerth ift, was hierüber der Jesuit Wujet in der Vorrede zu seiner eigenen Bostille jagt: "ba in unserer Zeit so viele Katechismen, Gebete und Traktate ber Reger in polnischer Sprache erschienen, bazu auch Postillen, wodurch es ihnen gelungen, nicht nur viele gemeine Leute, sondern auch, daß sich Gott erbarme(!), ablige und angesehene Leute zu diesem neuen Evangelium zu verführen, jo ist es hochnöthig, daß eine Gegenarznei, ebenfalls in polnischer Sprache, dargereicht werde. Unsere Geaner behaupten sich durch nichts mehr, als durch die Muttersprache, damit sie leicht die einfachen und unwissenden Leute verführen. Von Anderem zu schweigen, so haben sie ichon seit geraumer Zeit einige polnisch geschriebene Postillen; ich habe mich selbst überzeugt, daß nicht nur in die bürger= lichen und adligen Häuser, sondern auch unter unsere Beiftlichen viele feterische Postillen sich eingeschlichen, von benen einige fie felbst bei ihren Predigten, nicht nur auf bem Dorfe, sondern auch (!) in der Stadt gebrauchen, namentlich biejenige bes Rej, welche burch Glätte und Abel ber Sprache alle anderen übertrifft.\*) Die Böhmen welche auch in dieser Zeit mehrere ausgezeichnete Redner hatten, gaben feine Predigtsammlung in Druck weil fie befürchteten,

już on czas, zawołania twego, raczysz mię sobie przyjąć, za własnego swego — Bo jeślim źle szafował, tu żywotem moim, zakryjże to, mój Panie, miłosierdziem twojem.

<sup>\*)</sup> Maciejowsti Piśm. I. 430.

dadurch den Bequemen unter den Geistlichen ein Ruhekissen zu geben und die Laien von dem Besuche der Kirche zurückzuhalten. Ueberhaupt waren sie in dieser Hinsicht so vorsichtig daß sie ihren Geistlichen nur das Benuten solcher theologischen Schristen gestatteten, die von allen Senioren mit Erlaubniß der Unität verfaßt waren. Ihre Literatur ist darum auch unter denen der drei evangelischen Consessionen die ärmste und beschränkt sich sast allein auf einige liturgische Werke, die in Samter oder Lissa gedruckt wurden.

Eine Art Pastoraltheologie erschien 1566 zu Königsberg unter dem Titel: examen theologicum t. j. Słuchanie albo doświadczanie w nauce słowa Bożego tych, którzy bywają na urząd kaznodziejski wezwani i posłani (Prüfung in der Lehre des Wortes Gottes derzienigen, welche zum Predigtamt berusen und geordnet werden). Herzog Albrecht ließ dies Werf aus dem Lateinischen des Melanchthon übersehen und besahl seinen Geistlichen, namentlich den des Lateinischen unkundigen, es zu kausen und nicht eher aus der Hand zu legen, die sie nicht auswendig gelernt hätten.\*)

Am umfangreichsten ist die polemische Literatur jener Beriode. Der Phalany lutherischer Schristen, welche von allen Seiten in Polen eindrang, trat bald eine Reihe geharnischter Gegenschristen katholischerseits entgegen; auch die andern Konsessionen mischten sich in den Streit und so wuchsallmählig der Wassenlärm zu einem vecht bedeutenden, auch über die Grenzen des Landes hinaus hörbaren, an. Am gewandtesten und schlagsertigsten in diesen litterarischen Klopssechtereien war im Heerlager der Evangelischen Martin Krowicki, welchen Lukaszewicz den gesährlichsten Feind des vatersländischen Glaubens nennt, "daher man auch seinen Kamen als den eines Verdammten, lange Zeit hindurch nur mit Widerwillen aussprach, seine Schristen verbrannte und seine Rachkommen aus der Gesellschaft aussteles". Er bekannte sich

<sup>\*)</sup> Maciej. Piśm. III. 8.

anfangs zu den Grundiäten Luthers, lehrte die mahre Gegen= wart Christi im Abendmahl und billigte den Gebrauch der Bilber, wandte fich aber bald ben Reformirten gu. Er ward 1557 Geiftlicher in Włodzisław, 1560 in Xiaże und foll bald barauf zu ben Socinianern übergetreten fein, mas aber ficher nur eine Erfindung ift, welche seinen Feinden der große Sag eingegeben hat. Denn es ift undentbar, daß feine ftreng reformirte Schrift "größere Apologie" in Diejem Falle wieder= gedruckt worden ware; auch zeigen die darin enthaltenen Bufake, daß er noch reformirt war zu einer Zeit, wo er längst bereits abgefallen fein foll: ebenfo unbentbar ift, baß biefer fampfluftige Mann, ber in seiner Feder eine fo icharfe und meisterhaft geführte Waffe bejaß, Diese Baffe als Socinianer niedergelegt haben follte. Er war der erste Theologe in Bolen, ber es magte, Die Schranken ber lateinischen Sprache, binter denen bisher die theologischen Rämpen ihre polemischen Turniere vor den Augen der profanen Laienwelt verborgen gehalten hatten, niederzureißen, indem er seine Streitschriften gegen Die katholische Kirche und die Geiftlichkeit in der vaterländischen polnischen Sprache abfaßte. Da fein Borgang von beiben Seiten bald gablreiche Nachahmer fand, fo gebührt ihm bas Berdienst, die Sauptveranlassung zu dem schnellen Aufschwunge und der formalen Ausbildung der polnischen Sprache gegeben zu haben. Sein Polnisch ift außerordentlich schön: fein fraftiger, origineller Stil brauft wie ein schneller Strom dahin, im Bergleich mit dem die Sprache der andern polnischen Schriftsteller nur ein seichter, trager Bach zu nennen ist. Wie hierin, so überragt er auch nicht minder durch seine Gelehr= famteit, feinen Wit und Scharffinn, feine feurige Beredfamteit weit alle gleichzeitigen und späteren theologischen Schriftsteller Polens. Er begann ben Rampf mit feinem "Aufruf (odezwa) an den polnischen Abel" (1554), worin er diesen in sehr energischer Beije ermahnt, die antichriftlichen Frrthumer fahren zu laffen und fich allein an das heilige Evangelium zu halten. Er ließ diese Schrift, da fich in Bolen feine Druckerei dafür fand, in Magdeburg brucken. Durch ben Beifall, mit bem

fie von den Adressaten aufgenommen wurde, ermuntert, gab er 1561 eine neue polemische Schrift heraus unter bem Titel "Das wahre Bild des Antichrifts (obraz własny Antykrystów)". Sein Hauptwerk ist die gegen den Bischof von Rrafau Zebrandowski und bessen Bertheidigungsschrift des fatholischen Glaubens gerichtete: "größere Apologie (apologia wieksza), d. i. Vertheidigung der wahren Lehre und des alten driftlichen Glaubens, welchen die Propheten, Chriftus ber Cohn Gottes und die Apostel gelehrt, gegen die faliche Lehre und den neuen Glauben, den in seinen Kirchen ber römische Bapft lehrt". 1562, wieder aufgelegt 1584 und 1604. Auch in seinen Predigten, von benen leider nichts auf uns gekommen ift, foll er eine große Gabe der Beredfamkeit entfaltet haben. Conft rühmt man noch die Untabelhaftigkeit feines Lebenswandels und feine große Mildthätigkeit, die ihn oft, trot des Einspruchs feiner Frau, felbst seine Rleider an arme Bittsteller wegschenken ließ. Wegen feiner ungewöhnlichen Gabe des Worts, besonders aber wegen seiner großen Ber= wendbarkeit in den äußeren Angelegenheiten der Kirche, war er bei feinen Glaubensgenoffen ebenfo beliebt, wie bei ben Ratholifen verhaßt und ward seit 1555 zu verschiedenen Miffionen betreffs Unterstützung und Förderung ber Sache der Reformation gebraucht; so wohnte er allen Verhandlungen ber Rleinpolen zum Zweck einer Union mit den Böhmen bei und war bei ben Zusammenfünften in Chrzecice, Goluchowo, Rozminek, Sechmin und Rigze als fehr thätiger Theilnehmer zugegen.

Neben Krowicki ist Jakob Niemojewski, Fähnrich von Inowrazlaw, zu nennen, der berühmteste Vertheidiger des helvetischen Bekenntnisses in Großpolen und Hauptseind der Arianer, wie der Jesuiten. Seine erste Schrift ist gegen seinen eigenen Bruder Jan gerichtet, als dieser nach seinem Uebertritt zu den Socinianern den helvetischen Geistlichen in Radziejewo, Andreas angriff. Sie erschien 1566 zu Krakau unter dem Titel: o jedności boźej nierozdzielnej przeciw wieku dzisiejszego błędom y bluźnierstwom Ariańskim

nowo wskrzeszonym nauka y obrona szczerego słowa Bozego (Lehre und Vertheidigung des reinen Gottesworts über die ungetheilte göttliche Einheit gegen die biefer Reit neu erweckten arianischen Frrthumer und Lästerungen). Gegen Die Schrift des Professors am Lubransker Collegium Bosen, Benedikt Herbest: chrześciańska porzadna odpowiedź (ordentliche christliche Antwort), Krafau 1567, in welcher namentlich das böhmische Bekenntniß angegriffen wird, veröffentlichte er seine: odpowiedź na ksiażki ks. Benedikta Herbesta przeciwko Confessiev braciev Krześcianskiey. Krakau 1569 (1583 auch ins Deutsche übersett: Antwort auf das Buch des Herrn Benedifti Herbesti 2c.) Hiergegen wieder schrieb Berbest seinen Prodromus 1571, worauf Niemojewski mit seinem: Epidromus abo pogonya za gońcem ks. Herbestowym (Nachläufer hinter dem Borläufer Herbefts) 1572 antwortete. Die lett= genannten brei Streitschriften waren von beiben Gegnern bem Könige gewidmet, bezeichnend für die hohe Unparteilichkeit des Monarchen. Der Fortgang Herbests von Bosen machte diesem Wortscharmützel ein Ende.

Auf der gegnerischen Seite führte in Diesem Schrift= tampfe die gewandteste, freilich auch giftigfte Reber Stanis= laus Orzechowsfi (Drichovius). Geboren 1515 in Galizien studirte er in Brzempsl, Wien und Wittenberg, in welcher letteren Stadt er mit Luther und Melanchthon vertraut wurde und ihre Grundsäte annahm, wie es scheint, nicht so sehr aus Ueberzeugung, als weil sein ruheloser Charafter durch die Neuheit der Lehre angezogen wurde. Er felbst ftellt sich hierüber folgendes Geistesarmuthszeugniß aus: "ich verliebte mich in die Neuerungen; ich fah, daß es für mich fehr ehrenvoll fein wurde, burch Ginführung einiger beutscher Lehren mich vor meinen Alters= und Standesgenoffen aus= zuzeichnen; dazu schienen mir besonders folche Grundsätze geeignet, wie: dem Papfte nicht gehorchen, die Rirchengesetze nicht achten, die Fasten nicht halten, das Rircheneigenthum plündern, nichts von Gott wiffen, die Mönche ausrotten und

bergleichen." Nach Beendigung seiner Studien fehrte er 1543 nach Polen zurück. Da er bald bemerkte, daß hier die Evan= gelischen ihm keine besonderen Vortheile bieten konnten, mahrend die katholische Kirche über bedeutende Ehren und Reich= thümer verfügte, so trat er in den Mönchsstand ein und ward nach einiger Zeit Kanonikus von Brzempsl. seinen Streit mit seinem Bischof und seine endliche Unterwerfung haben wir bereits an anderer Stelle berichtet. 1559 febrte er gang und für immer in den Schoß der katholischen Rirche zurück und suchte seitdem mit noch größerem Gifer. benn zuvor, den Brand zu löschen, den er selbst mit hatte entzünden und schüren helfen. Besonders richtete er seine Angriffe jett gegen seinen früheren Freund Modrzewski und vor Allem (besonders in der "Chimara") gegen Stantar. Wie wir auch sonst sehen, daß religiös gerichtete Männer, nachdem sie in sich selbst allen Halt verloren, einen solchen in einem unbeugsamen Willen außer sich suchen und in einer Autoriät, gegen welche es keinen Widerspruch giebt, so endete auch Orzechowski als fanatischer Vertheidiger des Bapit= thums und seine Sprache gegen ben papstlichen Stuhl ward nach seinem Rücktritt eben so demütig und unterwürfig, wie fie früher heftig und rücksichtsloß gewesen. Ueber die Autorität bes Bapftes ftellt er in feiner "Chimara" Grundfate auf, wie sie bis dahin in Polen unerhört waren. Go sagt er darin u. a.: . wie kann der Name eines Königs in Bolen bestehen, wenn er nicht durch die erzbischöfliche Macht, um nicht zu sagen durch die erzbischöfliche Gottheit, aufrecht erhalten wird, da nach den Reichsgesetzen die höchste Befugniß. Könige zu ernennen, bei dem Erzbischofe von Inefen ift." Und in der "Politia": "Polen, welches durch die Größe seiner Freiheiten alle Reiche auf der Erde übertrifft, hat einen König und dieser gehorcht dem Erzbischof von Gnesen und giebt ihm Rechenschaft über sein Regieren, oder sollte es doch thun nach seinem königlichen, bei der Krönung dem Erzbischofe geleisteten Gibe. Und da der Erzbischof der Schemel des apostolischen Stuhles ift, so ist der Bapft,

welcher der Oberherr des Erzbischofs ift, auch zugleich Ober= herr des Rönigs . . . " "ber Priefter ift die Sonne Diefer Welt, der Primas der erfte Oberherr in Polen." Rach ihm giebt es überhaupt feinen gesetzmäßigen König, außer in der fatholischen Kirche. "Daher," sagt er in der Chimara, "machen sich die Könige alsbald nach der Krönung auf, um die gesegneten Guge bes beiligen Baters zu fuffen, um in der Stadt, welche Gott ber herr vor allen andern erwählt hat. por dem erften pontifitalen Site ihren Gehorfam gegen ben Diener Chrifti zu bekunden und durch den Friedenstuß zu bezeugen, daß fie mit diesem höchsten Fürsten durch den Glauben verbunden find. Durch diese große und wichtige Ceremonie wird nichts anderes ausgedrückt, als die demüthige Unterwerfung der fterblichen Könige unter die mächtige Sand des Königs Chriftus. Nicht ben Füßen eines fterblichen Menschen wird jene höchste Ehrerbietung von unseren Königen erwiesen, sondern Chrifto, unserm Gott und Berrn felbit. den sein auf dem erhabenen Throne in Rom sitzender Diener repräsentirt; welcher König diesen verachtet, der verachtet Chriftum felbft und verliert damit den Ramen und das Recht eines Königs."

Rach Drzechowski steht der Erzbischof von Gnesen allein von Allen in Polen dem Könige gegenüber, damit die ungeordneten Begierden und Leidenschaften desselben sich nicht gegen die allgemeine Freiheit wenden. "Barum," srägt er, "wird wohl allein von Allen der Gnesener Bischof nicht Senator des Reichs, wie die Anderen, sondern Bater des Baterlandes, nicht der Zweite, sondern Primas, d. h. der erste Mann des Bolkes in unserm Staate genannt." Erzieht aus der Chronik einige Beispiele an und fährt dann sort: "hier hörst du deutlich, wie der König in Polen von dem Erzbischof seinen Ursprung hat, hörst, wie er dem Anathema dieses unterworfen ist." Ueber den geistlichen Stand im Allgemeinen sagt er: "der König wird durch einen Mensschen, der Priester aber unmittelbar von Gott selbst geboren und er steht soweit dem Könige voran, wie der aufrecht=

geschaffene Mensch dem gebückten Thiere . . . und, um das Unendliche in wenig Worte zusammenzusassen: so hoch Gott über dem Priester ist, so hoch steht der Priester über dem Könige. Der König ist in derselben Weise die Hand des Priesters, wie dieser die Hand Christi ist. Wer, ruft er in Bewunderung über diese von ihm selbst geschaffene Gottheit aus, wer will diesem erhabenen und himmlischen Chore der Priester jene irdischen Könige vorziehen, die am Boden kriechen und nur Vergängliches sinnen und treiben." Er starb 1566, "ungeliebt ebenso von den Katholiken, wie von den Dissidenten. Beide Seiten vergaßen, was er für sie gethan und verurtheilten ihn rücksichtslos. Wenn er sich in den letzten Jahren seines Lebens mit Allen überwarf und den Haß Aller sich zuzog, so erhielt sich diese Abneigung dis auf unsere Zeit."\*)

Um einem Freunde das letzte Wort über diesen theoslogischen Heißsporn zu gönnen, schließen wir mit dem Nachzuse, den ihm Benedikt Herbest widmet. Derselbe schreibt 1566: "auch Fremde kannten den Stanislaus Drzechowski wohl, den Philosophen, Nedner und großen Theologen, der zu unserm nicht geringen Schmerz vor Aurzem verstorben. Was hätte er nicht erlangen können, wenn er sich nicht um die römische Kirche gekümmert hätte; Alles hätte er besser gehabt; aber er wollte verständiger Weise allen Gewinn versachten, um des einen seiner Seele willen. Was hat er durch seine Vertheidigung des Papstes gewonnen? Er hat die Gunst aller Neugläubigen verloren, die Pensionen eingebüßt und wurde ärmer, als zuvor."\*\*)

Die erste polemische, gegen Luther gerichtete Schrift versaßte der Bischof von Przemysl, Andreas Krzycki. Geboren auf dem väterlichen Gute Krzyck im Fraustadter Kreise, studirte er in Krakau, Paris und Bologna, wo er Dr. juris wurde. Wit zwanzig Jahren zurückgekehrt, verweilte er bei

<sup>\*)</sup> Kubala.

<sup>\*\*)</sup> Wifzniewsti VII. 572.

Dem Bischof von Posen Lubransti, der fich oft seine Bewandheit im Lateinischen zu Rute machte. Er ward bann Rangler der Königin Barbara, die in seinen Armen ftarb und bald darauf königlicher Sekretar, Canonicus von Bosen und Defan des Collegiats des h. Florian in Krakau; von Stufe Bu Stufe bis gur höchsten emporfteigend, wobei ihm jedenfalls Die Königin Bona ihre hülfreiche Sand lieh, ward er Bischof von Brzemyst, dann von Plock, zulet (1535) Erzbischof von Guesen. Er starb 1537. Er war ein sehr witiger, aber auch eingebildeter Mann, in der Jugend schrieb er Liebesgedichte und unanständige Berschen in lateinischer Sprache, in reiferem Alter schwärzte er gern in satyrischen Gedichten die Leute an, nicht nur die Tugendlosen, sondern auch Diejenigen, welche der Bona nicht gefielen. Er liebte ein fröhliches und felbst ausgelaffenes Leben, im Uebrigen war er gesellig, leutselig, für jedermann zugänglich, doch verkehrte er am liebsten mit Gelehrten, wie er benn auch mit Erasmus von Rotterdam in enger Verbindung lebte und demselben häufig Briefe in Versen und Proja schrieb. Beistlichkeit war ihm nicht gewogen, denn er verschaffte sich burch seine Politit und höfische Gewandheit die Gunft Siegmunds und der Bona, für welch lettere er sich in manche nicht ehrenhafte Sache einließ. Er war ein Sauptfeind bes Bifchofs von Block Erasmus Cholka und griff beffen Un= benten in Läfterversen an, indem er ihm, mahrscheinlich mit Recht, vorwarf, sich durch unredliche Umtriebe um den Cardinalshut bemüht zu haben.\*) Alls junger Geiftlicher publicirte er gegen Luther die satyrische Schrift: Encomia Luteri; Andrea Cricio Ep. Premisliensi editore. Crac. 1524. Die spanischen Theologen, durch den Titel getäuscht, fetten dies Buch auf den index librorum prohibitorum. Gine zweite gegen die Lutherischen gerichtete Schrift: de afflictione Ecclesiae. Crac. 1527,\*\*) widmete er der Königin Bona; er schreibt bier an diese: "Dir aber, erlauchte

<sup>\*)</sup> Wifan. VI. 234.

<sup>\*\*)</sup> Wifgn. IX. 5.

Königin, habe ich vor allen andern dies mein geringes Werk widmen zu müssen gemeint, theils um meine Ergebenheit gegen Dich zu bezeugen, theils um durch diese meine fromme Arbeit zu sühnen, was ich etwa in meinen poetischen Kleinigsteiten, an denen du so großen Gesallen sindest, gesehlt. Auch fürchte ich nicht, daß dir, meine Herrin, diese meine Darbeitung als eine ungeeignete erscheinen könnte, die du außer den vorzüglichen Gaben des Geistes und Leibes, welche dich schmücken, auch durch deine Gelehrsamkeit, Klugheit und Liebe zur Republik und zur Religion dich also auszeichnest, daß feine andere Hervine unserer Zeit mit dir verglichen werden kann."

Auch der Historiker Martin Kromer, der später mit Hossius Gesandter auf dem Tridentiner Konzil und seit 1579 Bischof von Ermeland war, griff die Lutherischen in seiner Schrift: Vom Glauben und der Lehre Luthers (o wierze i nauce Luterskiej), Krakau 1552—54 an; dies scheint aber seine einzige Kundgebung gegen dieselben geblieben zu sein.

## Reuntes Capitel.

## Der Socinianismus.

Während die drei evangelischen Bekenntnisse in Polen anfingen, fast unangesochten von äußeren Feinden mehr und mehr sich zu entsalten und dis zu den sernsten Grenzen des Reichs sich auszubreiten, tauchte in ihrer Mitte selbst ein Feind auf, der, indem er das lutherische und böhmische Bekenntniß sast underührt ließ, desto größere und nachhaltigere Verheerungen in der calvinischen Kirche Polens anrichtete, welche eine Zeit lang sogar die Existenz derselben in Frage stellten und von denen sie sich, auch nach den energischsten Heilversuchen, nie wieder ganz erholen konnte. Dieser Feind war der Socinianismus, ein Produkt zener, aus dem Festkleben am Buchstaben und Verwersen der Unaslogie des Glaubens resultirenden Glaubensrichtung, welche

von jeher das Gesammtbekenntnig der driftlichen Rirche bekampfte, soweit es nicht wörtlich in der Schrift zu finden war.") Bon Krafau aus begann er seine Eroberungszüge durch Kleinpolen, Litthauen und Rujawien und ließ fast überall weithin sichtbare Spuren seiner Thätigkeit zurück; an vielen Orten nahm er die Kirchen, an noch mehreren Die Bergen ber Rechtgläubigen ein. Gine große Bahl calvinischer Geistlichen und der angesehensten Edelleute, welche Die Waffe ihres neugewonnenen Bekenntnisses nur ungeschickt zu handhaben verstanden, ergab sich ihm. Zwar ruhte auch die in ihrem Innersten bedrohte rechtgläubige Bartei nicht, aber selbst die vereinten Bemühungen der katholischen und evangelischen Kirche Bolens, ihn durch Achterklärungen, Disputationen und mit anderen geiftlichen Waffen zu dämpfen, blieben so aut wie erfolglos. Erft bem fräftigen Auftreten der weltlichen Macht gelang es, aber auch nur nach Anwendung der äußersten und härtesten Mittel, ihn zum Salt und endlich zum Ruckzuge zu zwingen, doch konnte auch fie Die Spuren seiner Thätigkeit nicht mehr ganz verwischen, noch das, was er in Trümmer gelegt, wieder aufbauen.

In der ersten Zeit hießen diese neuen Sektirer Arianer oder Antitrinitarier, auch wohl Trinitarier, während sie ihrerseits das kirchliche Dogma als dreiköpfigen Cerberus verspotteten; erst später wurden sie Socinianer genannt, nach dem bedeutendsten Vertreter des neuen Arianismus, Lälius Socin, zu dem auch die polnischen Anhänger als zu ihrem Haupte und Lehrmeister emporzublicken pflegten; sie selbst nannten sich ansangs am liedsten Unitarier, auch ganz einsach Christen.

Eigenthümlich war diesen polnischen Socinianern, daß fast alle Geistlichen der Sekte Gelehrte waren und daß jeder dieser Gelehrten sein eignes Dogma hatte; einig waren

<sup>\*)</sup> Die äußerste Consequenz dieses Buchstabenglaubens zog wohl Gregor Pauli, der selbst die Unsterdlichkeit der Seele leuguete, da Christus nach der Schrift am jüngsten Tage nicht Seelen wiederserwecke, die noch leben, sondern die stanbgewordenen Todten.

sie nur in der Verwersung der Trinität und der wahren Gottheit Christi; an Stelle des Gottessohnes der Gesammtstirche schusen sie ein Wesen, das weder wahrer Gott, noch wahrer Mensch war. Hierzu trat später auch noch die Verwersung der Kindertause.

Obschon der Aufenthalt des Lälius Socin in Polen nur ein kurzer war und wir über seine Thätigkeit daselbst nichts Bestimmtes erfahren, so hatten doch seine Ideen, mit welchen er auch in Polen sicher nicht zurückhielt, den allergrößten Einfluß auf die ganze Bewegung in der reformirten Kirche Polens. Wir geben deshalb hier eine eingehende Darstellung des Lebensganges dieses Mannes, der für die Geschichte der Reformation in Polen eine ähnliche traurige Bedeutung gewonnen hat wie auf der anderen Seite der Cardinal Hosius.

Lälius Socin, geboren in Siena 1525 als Sohn bes namhaften Juristen Marianus Socin und der Camilla Salvetta, erwarb fich die Renntniß der alten Sprachen zunächst in Italien, sodann in Wittenberg, wo er längere Zeit verweilte; 1547 besuchte er das Ausland, namentlich die Schweiz und Deutschland und verkehrte hier persönlich wie brieflich mit den namhaftesten Förderern der schweizerischen und deutschen Reformation, wie Bullinger, Brenz, Beza, Calvin, Melanchthon, Vergerius u. a. Er trug hierbei überall seine religiösen Zweifel und Bedenken in bescheidener Weise vor, als Giner, der die Wahrheit suche und sich gern eines Bessern belehren laffen wolle; durch folche Bescheidenheit bewirkte er, daß auch Diejenigen, welche seine Ansichten nicht billigten, doch seine Verson nicht haßten, auch keinen Verdacht heaten, daß der Frrthum bei ihm bereits fest eingewurzelt sei. Noch 1557 schrieb Melanchthon über ihn an einen Freund: "ich empfehle dir diesen Lälius Socinus, einen Sohn des portrefflichen Rechtsgelehrten Marianus Socinus, der in Bologna lange eine vorzügliche Autorität unter ben Auslegern des Rechts genoffen ... er hat länger als drei Jahre vertraulich mit mir gelebt und war mir sein Umgang wegen

feiner Kenntnisse, seiner Frömmigkeit, Klugheit und Integrität in jedem Amte höchst angenehm." Auch Bullinger hielt noch 1558 hoch von ihm. 1551 ging er von Wittenberg, wo er drei Jahre verweilte, nach Polen, wo er sich die Freundschaft einiger Edelleute erwarb, aber nur einige Monate verweilte. Er verkehrte in dieser Zeit vornehmlich mit seinem Landsmanne Lismanin, den er vermuthlich schon jett in seine, von der Kirchenlehre abweichenden Ideen hineindisputirte. 1558 ging er zum zweiten Male nach Polen mit Empfehlungsschreiben an Siegmund August und den König von Böhmen Maximilian, deren Autorität ihm dazu verhelfen follte, einen sicheren Weg in sein Baterland und die Besitznahme seines väterlichen Erbes (der Bater war inzwischen gestorben) zu erlangen. Während dieses Auf= enthaltes ward er auch mit Laski bekannt, an den Bullinger ihm ein Empfehlungsschreiben mitgegeben. Von Polen ging er nach Wien und von dort nach Stalien. Nachdem er hier seine weltlichen Angelegenheiten geregelt, begab er sich nach der Schweiz und ließ sich in Zürich nieder, wo er am 16. Mai 1562, siebenunddreißig Jahre alt, starb. Er hat nur wenig durch den Druck veröffentlicht, aber den Saupt= inhalt seiner Zweifel und Gedanken hat sein Neffe Fauftus, ber einzige Erbe seiner Bibliothek, in seinen Manuftripten gefunden, und denselben auch als Erbe der Ideen seines Dheims, in ein geschlossenes System gebracht.\*)

Die erste Spur socinianischer Freshren finden wir in Krakau und zwar in der gelehrten Gesellschaft, die sich um Lismanin zu versammeln pflegte. Von hier verbreiteten sie sich bald auch nach anderen Theilen Kleinpolens, so daß die socinianisch Gesinnten schon im Jahre 1555 eine größere Versammlung in Pinczow halten konnten. Doch trieben sie ihr Wesen noch so im Verdorgenen, daß selbst die ausmerksamsten Zionswächter nichts Verdächtiges wahrnahmen. Der Erste, der kühn genug war, offen aus dem Versteek hervors

<sup>\*)</sup> Bock II. 580 ff.

zutreten, war Peter aus Goniadze, gewöhnlich Gonesius genannt. Geboren 1525 in Goniadze in Podlachien, wo seine Eltern sich mit ber Landwirthschaft beschäftigten, studirte er in Krafau und ward von dem Bischof von Samogitien. dem er fich empfohlen hatte, zur weiteren Ausbildung ins Ausland geschickt; er ging nach Italien, ber Schweiz, wo er Servets Lehre fennen lernte und annahm und von dort nach Wittenberg, wo er mit den lutherischen Theologen öffent= lich über das Trinitätsdogma disputiren wollte, jedoch von Melanchthon gezwungen murbe, die Stadt zu verlaffen. Er besuchte darauf noch Deutschland und Mähren und kehrte gegen 1555 nach Bolen gurudt. Schon im Jahre 1556 befämpfte er auf der Synode zu Sechmin das firchliche Dogma pon ber Dreieinigkeit, behauptete, ber Gohn Gottes fei bem Bater untergeordnet und mahrer Gott nur der, von dem Christus Alles erhalten, und wollte die Ausdrücke: Trinität, Consubstantialität, communicatio idiomatum als menschliche Erdichtungen ganz abgeschafft wissen. Er unterwarf jedoch seine Lehre dem Urtheilsspruche der Synode.

Die Versammelten, in deren Gemüthern der durch die deutsche Reformation hervorgerusene geistige Gährungsprozeß wahrscheinlich noch nicht zur Klärung gelangt war, beschlossen, wunderlich genug, das von Gonesius aufgesetzte Glaubensbekenntniß dem Melanchthon vorzulegen und schickten dieserhalb Gonesius selbst mit einem Empsehlungsschreiben nach Wittenberg, wo Melanchthon sich vergebens alle Mühe gab, ihn zur Einsicht seines Irrthums zu bringen. Nach seiner Rücksehr ward er 1559 vor die Synode zu Pinczow geladen, um sich über seine Rechtgläubigkeit auszuweisen; er erschien, wiederholte seine Ansichten in noch entschiedenerer Weise, wie früher und ward aus der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen. Er mußte in Folge dessen Kleinpolen verlassen und begab sich nach Litthauen, wo er in Kurzem der Schrecken aller streng calvinisch Gesinnten wurde.

Noch erfolgreicher als Gonefius wirkte für die Ausbreitung des neuen Arianismus der von diesem gewonnene

Gregor Pauli. Zuerst Geiftlicher in Chelmno, bann feit 1555 in Wola bei Krafau, ward er 1557 von Bonar an die neugegründete reformirte Kirche in Krafau berufen und trat hier bald offen mit seinen arianischen Ansichten hervor, für welche er in kurzer Zeit auch den zweiten Prediger an derselben Kirche, sowie einen nicht unbedeutenden Theil der Gemeinde gewann. Rach seiner Amtsentsetzung hielt er mit feinen Anhängern anfangs in Garten, bann bie und ba in ben Säufern, wie auf den Söfen der ihm geneigten Gutsherrn gottesdienstliche Versammlungen, bis sich die Sekte zu einer ordentlichen Gemeinde constituirte. Der äußerlich musterhafte Lebenswandel ihrer Glieder, ihre Friedfertigkeit, die fie lieber Unrecht leiden ließ, als vor Gericht Prozesse führen, ihre Enthaltsamkeit und Sanftmuth — fie fluchten und schwuren nie, ja vermieden sogar jedes harte und rauhe Wort - verschaffte ihnen bald viele Freunde und Gönner und veranlaßte nicht wenige, zu ihnen überzutreten. Pauli selbst sah sich in Folge der heftigen Angriffe, die er seitens der orthodoren Partei zu erdulden hatte, gezwungen, Krakau zu ver= laffen; er ging nach Pinezow und von da nach Rakau, wo er 1591 in hohem Alter starb.

Neben Pauli waren auch die beiden Italiener Valentin Gentilis und Paul Alchatus, die sich einige Zeit im Hause ihres Landsmanns Lismanin aushielten, für die Ausbreitung des Arianismus unter der Arakauer reformirten Gemeinde thätig, doch gewannen sie nur einen geringen Anhang und verließen bald wieder Arakau, als ihnen der Boden hier zu heiß wurde. So soll sich Alchatus einmal nur dadurch aus den Händen der Arakauer Studenten gerettet haben, daß er erklärte, er sei nicht Arianer, sondern Marianer und dies dahin deutete, er glaube, Iesus Christus sei Gottes und Marias Sohn; darauf hin gaben ihn die Studenten, denen das Wortspiel vielleicht mehr gesiel, als die Deutung, wieder frei. Gentilis, aus Campanien gebürtig, hatte seine seindzseilge Stellung gegen Athanasius und Calvin bereits durch mehrere Schriften bekannt gemacht und besand sich sich sich nim

Greisenalter, als er nach Bolen fam. Er lehrte, Chriftus fei Gott, aber geringer, als ber Bater; Bater, Cohn und heiliger Beift feien nicht ein Gott, fondern es finde eine beständige Theilung (perpetua quasi divisio) derselben statt, und seien fo drei Geifter, von benen allein ber Bater ungezeugt und einiger Gott, ber Gohn aber und der heilige Geift feien zwei Beifter, die von bem einen Gott ihr Wefen haben und von ihm abhängen. Aus Polen 1563 vertrieben, ging er nach ber Schweiz, wo er 1566 in Bern hingerichtet murbe. Alchatus ging, nachdem er in Italien Medicin ftudirt, nach ber Schweig und murbe in Genf mit Gentilis befannt, mit bem zugleich er nach Bolen ging und in Krafau thätig war. Er leugnete die Bräeristenz Chrifti und war einer der er= bittertsten Gegner bes Trinitätsbogmas, welcher sogar bie mohammedanische Lehre für vernünftiger erklärte, als biejenige ber Trinitarier. Er hielt fich nur kurze Zeit in Bolen auf und ging zunächst nach Mähren, von bort nach Danzig. mo er 1565 starb.

Den beiden genannten italienischen Sektirern gesellte sich als dritter Bernhard Ochin, einer der merkwürdigsten Männer, welchen die Kirchengeschichte kennt, dessen religiöse Wandelung wohl das Außerordentlichste auf diesem oft so dunklen psychologischen Gebiete ausweist. Obschon er bei seinem kurzen Ausenthalte in Polen keinen oder doch nur einen sehr geringen Einfluß auf seine dortige Umgebung ausübte, so können wir es uns doch nicht versagen, an dieser Stelle sein von Katholiken wie Evangelischen gleich arg entstelltes Lebensbild nach dem Zeugnisse unverdächtiger Gewährssmänner zu restauriren.

Bernard Ochino (auch Ocellus, poln. Oczło — von einem Fehler an einem Auge — auch Seneński) wurde 1487 zu Siena geboren; aus dem Franziskanerorden trat er 1534 in den strengeren Kapuzinerorden über. Der Ruhm seines Rednertalentes und anderer Gaben war so groß, daß Papst Paul III. ihn zu seinem Beichtiger ernannte und das Capitel des Kapuzinerordens in Neapel ihn 1541 zum zweitenmal

zum General mählte. Bzowius fagt von ihm (in den Annalen ber Rapuziner zum Jahre 1542): "Er ftand damals in folcher Achtung, daß er für ben beften Redner von gang Italien gehalten wurde, ber burch seine bewunderungswürdige Aftion. wie Sprache die Bergen ber Hörer hingog, wohin er wollte und bies um fo mehr, als fein Leben feiner Lehre entsprach. Außer den besonderen vorzüglichen Gaben in der homiletischen Runft empfahlen ihn nicht weniger fein Berhalten, besonders in vorgeschrittnerem Alter, ber ehrwürdige Anblick, die mäßige Lebensweise und manches Andere . . . auf Reisen ging er ftets zu Fuß, obichon bei Jahren und der Körperfräfte baar. Ward er in die Balafte ber Fürsten und Edlen aufgenom= men, fo beobachtete er auch hier die Armuth und Strenge seines Ordens, ohne irgendwelches Begehr eines bequemen Lebens; beim Gaftmahl genoß er nur ein Gericht, und zwar bas einfachste, und trank bagu ein wenig Bein. Statt bes angebotenen beguemen Bettes mählte er fein Lager auf bem Fußboden und beckte sich mit dem Mantel zu. Alle Mag= naten und Fürsten ehrten ihn als einen heiligen, von andern Menschen unterschiedenen Mann, gingen ihm entgegen und empfingen ihn mit allen Erweisen der Ehre und Gunft; ebenso entließen sie ihn wieder." Melchior Moscicki schreibt pon ihm: "die Strenge seines Lebens, die Fleckenlofigkeit der Sitten, Die hagere, von Entbehrungen entfraftete Geftalt, bas bleiche Antlit, das weiße haar und der bis zum Gürtel herabwallende Bart, die eindringliche, reiche und anmuthige Beredsamkeit verschafften ihm das Ansehen eines apostolischen Mannes, wie den Ruhm des vorzüglichsten Kanzelredners. Die vornehmsten Bersonen hielten ihn in Ehren, Die Städte bewarben sich haufenweis um ihn; es bedurfte vieler Bitten und Verwendungen, um ihn vor andern zu gewinnen; Haufen von Hörern drängten sich hinter ihm, man empfing ihn mit unvergleichlichen Ehrenerweisen, er erbaute durch Wort und Beifpiel."

Alls es am päpstlichen Hofe ruchbar wurde, daß er in Benedig die Mißbräuche des Papstthums angegriffen, ja in

Berona den Rovigen des Kapuzinerordens bei Auslegung der paulinischen Briefe die evangelische Rechtfertigungslehre vorgetragen habe, wurde er zu seiner Berantwortung nach Rom citirt; auf seinem Wege dorthin besuchte er in Bologna den todtkranken Cardinal Contarini, der ihm noch auf seinem Sterbebette bekannte, er theile Die Lehre Der Brotestanten. denen er sonst tapfer widerstanden habe, daß wir allein burch den Glauben gerecht werden. Er änderte hier seinen Ent= schluß, sich dem Papste zu stellen, und ging nach Genf. wo er von Calvin freundlich aufgenommen wurde, der ihm. obgleich sie in kein näheres Berhältniß zu einander traten. noch 1551 ein gunftiges Zeugniß ausstellte. In Diefer Zeit schrieb der Cardinal Johann Beter Caraffa an ihn: "was ist dir in den Sinn gekommen, o Bernardus, welch bojer Beist hat dich ergriffen, wie einst ben verworfenen König von Ferael? mein Bater, mein Bater, Wagen Feraels und seine Reiter, den wir noch vor Kurzem bewundernd in der Rraft des Elias zum Simmel steigen saben und nun mit den Wagen und Pferden Pharaos mit Schmerzen zur Sölle hinabfahren sehen. Wie bist du gefallen, du schöner Morgenstern, der du frühe aufgingst, wie ist dein Gold verdunkelt und bein Silber in Roth verwandelt und bein Wein mit Wasser gemischt . . . v, wahnsinniger Greis, wer hat dich bezaubert, daß du dir einen andern Chriftum bildeft, als du von der katholischen Kirche gelernt hast." 1545 ging er nach Augsburg, wo er italienisch predigte, 1547 nach Basel und von hier nach England, das er 1553 verlaffen mußte; am Tage nach Cervets Verbrennung fam er nach Genf, wo er heirathete und begab fich von hier nach Basel, von Basel 1555 nach Zürich, wo er der italienischen Gemeinde, die sich aus protestantischen Flüchtlingen gebildet hatte, predigte. 1553 ward er mit Laelius Socin befannt, der einen großen Einfluß auf ihn ausübie, doch hielt er noch 1561 wenigstens äußerlich am Trinitätsbogma fest; erft 1563 trat er in seinen 30 Dialogen (gebruckt zu Basel in lateinischer Sprache) gegen daffelbe auf; er mußte beshalb die Schweiz

verlaffen und ging mit seiner Frau und vier noch unmundigen Rindern zur Winterszeit nach Bolen. Der Schweizer Theologe Bullinger gab ihm hierbei u. a. in folgenden Worten das Geleit: "von Zürich vertrieben, hat er sich zu den Leuten seines Schlages nach Polen begeben, von denen er wußte, daß sie unsere erbitteristen Feinde find. Indem er aufing mit diesen, als Wolf mit den Wölfen, zu heulen, zeigte er fich als den undankbarften Menschen, zunächst gegen Gott, dann auch gegen uns, feine Bohlthater. Dies habe ich beshalb erwähnt, damit alle wiffen, daß wir mit Ochin, obichon er eine Zeitlang unter uns verweilte, sowie mit seinen abscheulichen Dialogen nichts gemein haben". Hofius, der durch einen Brief des Cardinals Borromeo ichon auf das Gintreffen dieser "Schlange" vorbereitet war, nennt ihn bas unreinste unter allen Geschöpfen, auch ben vierfüßigen. Krakau trug er kurze Zeit vor einer Bersammlung von Italienern und Polen in seiner Muttersprache seine abweichenden Ansichten vor, aber schon 1564 mußte er seinen Wanderstab weiter setzen, da er in Folge des Parczower Ebifts, beffen Anwendung auf ihn Hofius und Commendoni durchzuseten wußten, aus Polen verbannt wurde. Der unglückliche Greis, ber zwei Sohne und eine Tochter an ber Best verloren hatte, begab sich, von der Last der Jahre und des Kummers gebeugt, von Pinczow, wo er kurze Zeit verweilt, nach Mähren, wo er 1565 ftarb. Die Meinungen, auch der orthodoren Schriftsteller, über ihn weichen fehr von einander ab, da er in seinen Dialogen nichts fest behauptet, sondern nach akademischer Weise bas Für und Wider por= trägt, boch ift es unzweifelhaft, daß er über die Trinität und andere Glaubensartifel steptisch dachte. Nach ihm ist Christus der göttliche Erlöser, aber nicht mahrer Gott, der heilige Geist eine Kraft Gottes. Ueber unsere Rechtfertigung durch Christum lehrt er, Christus habe am Kreuz auf zwei Weisen für uns genug gethan, einmal, weil er bem göttlichen Willen genügte, indem er Gott bis zum Kreuzestode gehorfam war und that, mas Gott ihm befohlen, fobann weil Gott

seinen Tod sreiwillig als unsere Sünden sühnend annahm, obschon derselbe an sich und aus seiner Natur nicht genügte, Gott zu einer solchen Annahme zu verbinden. Ein besonderes Aergerniß nahm man an seinem dialogus de polygamia, aus welchem man eine Billigung der Bigamie herauslas; doch mit Unrecht. Er vertheidigt darin die kirchliche Sitte nur schwach gegen die Argumente eines singirten Freidenkers, behauptet aber im Uedrigen nur, im Gegensaße zur katholischen Lehre, daß die She in gewissen föhne. Seine Predigten, die aber eher Meditationen sind, enthalten nichts Bedenksliches.\*)

Während so die Krafauer Gemeinde von einer ganzen Reihe geistreicher und beredter Apostel des Socinianismus allmählig immer mehr von ihrem ursprünglichen Befenntnißstande heruntergezogen wurde, wurde die nicht minder bebeutende Gemeinde in Pinczow von mehreren noch gestährlicheren Anhängern Socins mit noch größerem Ersosge denselben Beg geführt. Die namhaftesten unter diesen sind Blandrata und Lismanin, die einen um so tieseren Einslußauf die noch unbesestigten Gemüther ausübten, als sie eine bedeutende Autorität in der calvinischen Kirche besaßen und in ihrer Besenntnißtreue bisher unangesochten dastanden.

Georg Blandrata, c. 1515 in Saluzzo in Piemont geboren, studirte Medizin und ließ sich als Arzt in Pavia nieder, wo er wegen seiner ärzlichen Kunst weithin berühmt war; als Protestant versolgt, begab er sich 1556 nach Gens, wo er sich der italienischen Gemeinde anschloß; er gerieth hier mit Calvin in einen theologischen Streit und ging, aus Gens vertrieden, 1558 nach Polen, wo er in Pinczow Ausenahme sand. Er erward sich hier durch seine ärztliche Kunst viele Freunde und selbst die Gunst des Königs, der ihn zu seinem Leidarzte machte, was ihn bewog, auch seine Landseleute Alchatus und Gentilis nach Polen einzuladen. Er trug

<sup>\*)</sup> Bod 486-522. Zwiastun ewanjel. 1867.

anfangs feine veränderten Glaubensansichten mit fo großer Borficht vor, daß er bei den Calvinern feinerlei Berdacht erweckte, ja er wurde fogar zum Senior der Kirchen des Krafauer Distrifts gewählt. Erst als Calvin in einem besonderen Schreiben die Geiftlichen von Krakau und Pinczow hart tadelte, daß fie einen solchen Reger so hoch verehrten, wurde man stutig. Er wurde auf die Synode zu Pinczow (2. April 1560) geladen, um sich wegen der gegen ihn erhobenen Untlage zu rechtfertigen und legte hier nachfolgendes Bekenntniß ab: "Ich bekenne, daß ich an einen Gott Bater, einen Beren Jesum Chriftum, feinen Sohn und einen beiligen Geift glaube, von denen jeder göttlichen Wefens ist. Die Mehrheit der Götter verabscheue ich. Ich drei Bersonen sind, Gott bekenne, bak Christus, von Emiafeit vom Bater geboren und der beilige Geist, als mahrer und emiger Gott von Beiden ausgehend". Durch diese Erklärung wurde die Synode nicht nur befriedigt. fie versprach auch, Schritte zu thun, den ungerecht Ungeschuldigten mit Calvin wieder auszusöhnen. Blandrata seiner= seits erflärte, er wolle in Alles willigen, was Calvin und die Kirche beschließen würden, nur solle man ihm gestatten, sich der gelehrten Schulausdrücke, wie Trinität u. f. f., welche bas Wort Gottes nicht kenne, zu enthalten und von dem einen Gotte, ohne alle weiteren Zusätze, zu reden. Wie dies aber bei allen Sektirern zu geschehen pflegt, sein Gifer und Haß gegen das firchliche Dogma überwand zulett jeine Bor= sicht. Er trat mit seinen unitarischen Ansichten offen bervor und ward 1563 aus Polen verbannt. Er ging nun nach Siebenbürgen, wo ihn Fürst Johann Siegmund zu feinem Leibarzt machte; nach dessen Tode 1571 ward er Leibarzt und erflärter Bunftling bes Fürsten Stefan Batory, bes nachmaligen Königs von Polen. Da dieser ein großer Freund ber Jesuiten war, so kehrte er seinen bisherigen Freunden und Anhängern mehr und mehr den Rücken, um sich nach der Connenseite zu wenden und sich den Jesuiten zu empfehlen. Er ward allmählig gegen Alles, was Religion hieß, völlig gleichgültig und fand nur noch am Geldsammeln Vergnügen. Er soll endlich von seinem Neffen, den er zu seinem Erben eingesetzt und dem er nicht schnell genug starb, nach Andern, weil er ihn, als einen Katholiken, enterben wollte, im Vette erwürgt worden sein (1586 oder 88).

Auch der von Calvin mit so vielen Lobeserhebungen und Empfehlungen nach Bolen gesandte Lismanin ging bald nach ber Synode zu Riaże benselben Weg, wie Blandrata und unterstütte diesen fleißig in ber Bearbeitung ber Bin= czower Gemeinde. Er wußte besonders seiner Lieblingsidee. alle spitsfindigen philosophischen Unterscheidungen der nachapostolischen Kirche zu verlassen und zu dem einfachen app= ftolischen Glaubensbekenntniß zurückzukehren, in dieser und anderen Gemeinden Eingang zu verschaffen und trug viel dazu bei, daß diese Rückfehr mit einem Gifer betrieben murde, der schließlich weit über das gesteckte Ziel hinausführte. Aus Polen vertrieben, ging er nach Königsberg und fand hier bald durch die Schuld seiner Frau ein trauriges Ende. Der liederliche Lebenswandel diefer nämlich, die fogar im Berdachte des Chebruchs stand, machte ihm so vielen Kummer, daß er in eine Gemüthstrankheit fiel und sich einst in einem Anfalle von Schwermuth in einen Brunnen stürzte.

In Litthauen wurden die Lehrsätze Socius wahrscheinlich durch Blandrata, der oft am Hose Radziwiks verweilte, zuerst bekannt; doch versuhr dieser hierbei, in der Weise Socius, mit so großer Vorsicht, daß die Wilnaer Geistlichen nicht an seiner Nechtgläubigkeit zweiselten, so daß Calvin sie wiederholt vor ihm warnen mußte, wobei er einmal u. A. sagte: "bei andern Leuten gilt Blandrata nichts und ihr bewundert ihn, wie einen vom Himmel gekommenen Engel; ich beneide euch euer Verznügen nicht." Diesenigen, welche er für den Socinianismus gewann, traten mit ihrer abweichenden Lehreerst nach dem Tode Radziwiks offen hervor und nun versbreitete sich der Socinianismus in all seinen Abschattungen rasch über ganz Litthauen und selbst noch in die angrenzenden. Provinzen hinein.

An der Spike aller Kämpfer für die neue und gründ= liche Reinigung ber Kirchenlehre, welche der Socinianismus für sich beauspruchte, stand in Litthauen Johann Rista a Czechanowicz, General von Litthauen und Staroft von Samoai= tien, Schwiegersohn des Fürsten Conftantin Oftrorog und naber Verwandter ber Radziwills, an welche nach seinem Tobe, da er finderlos starb, sein Besitz überging; dabei ein unermeglich reicher Magnat (er besaß 70 Städte und 400 Dörfer). Er aab die calvinischen Kirchen auf seinen zahlreichen Besitzungen feinen Glaubensgenoffen ober erbaute ihnen neue, berief an Die calvinischen Gemeinden socinianische Geistliche, um die Frrenden in ihrer Weise zu belehren und gurechtzuführen, legte eine eigene Druckerei an, um die rasche und weite Ber= breitung socinianischer Schriften zu ermöglichen und war überhaupt in jeder Weise für sein Bekenntniß thätig. Unter ben Geiftlichen, die in bemfelben Sinne und Beifte wirkten, verdient zunächst Gonesius, durch welchen Kiszka felbst, wenn nicht für den Socinianismus gewonnen, so doch in demselben befestigt wurde, Erwähnung. Er war im Jahre 1558 aus Kleinvolen nach Litthauen gekommen und benutte hier die noch in demfelben Jahre gehaltene Spnode zu Brzesć litemsti, Die ihn zu seiner Rechtfertigung vorgeladen, seine Ansicht auch unter den hier versammelten Laien und Geiftlichen bekannt zu machen. Die Synode legte ihm endlich Stillschweigen auf, er hatte aber doch mehrere von den Anwesen= den gewonnen, besonders den Geiftlichen Sieronymus Piekarsti, nach ihm der eifrigste Geaner der Kindertaufe. Von Kiszka an die Gemeinde zu Wegrow berufen, gelang es ihm bald, die ganze Gemeinde zu arianifiren; auch in dem übrigen Litthauen zog er durch seine mit vieler Redekunft abgefaßten Schriften Biele auf feine Seite hinüber. Umfonft bemühten fich verschiedene Synoden, seinem Wirken einen Damm entgegenzuseken; er verfehlte nicht, jeder Vorladung nachzukom= men und gewann burch seine beredte Vertheidigung jedesmal unter den Synodirenden neue Anhänger. In seinen Ansich= ten entfernte er sich weiter als andere Socinianer von der firchlichen Lehre. So lehrte er seit 1560, ein Christ bürsekein obrigkeitliches noch richterliches Amt bekleiden, keine Kriegsdienste thun und, wenn er hierzu gezwungen würde, im Kriege kein Blut vergießen. Seine Werke wurden 1570 in Wegrow herausgegeben.

Neben Gonesius verdienen unter den litthauischen Socinianern besonders Czechowicz und Budny genannt zu werden. Martin Czechowicz, geboren in Bentschen, mo sein Vater Glöckner war, ward 1550 katholischer Pfarrer in Kurnik und ging nach seinem Uebertritte zu den Calvinern nach Litthauen an den Hof Radziwills, da die Gorfas, welche das Batronat über die Kurniker Pfarre hatten, luthe= risch waren. In Wilna ward er 1558 Lehrer und Prediger bei Radziwill und erfreute sich der besonderen Gunft des Fürsten. Dieser schickte ihn 1561 in besonderer Sendung an Calvin und Bullinger, um sich für Blandrata bei denfelben zu verwenden und diesen von dem Vorwurfe der Frrgläubigkeit zu reinigen, nachdem Blandrata sich auf der Synobe zu Krakau 1561 gegenüber ben Anklagen ber Schweizer Reformatoren gerechtfertigt. Er stand aber selbst schon nicht mehr recht im Kirchenglauben und fonnte sein Schwanken: nicht lange mehr verhehlen; in Folge bessen mußte er Wilna verlassen und begab sich nach Rujawien: nach dem Tode Radziwiks kehrte er nach Litthauen zurück und ward in Lublin, wo er offen zu den Socinianern übertrat, Pfarrer der kleinen socinianischen Gemeinde, welche hier von Paklesius gebildet mar. Seine Hauptschrift sind die 1575 heraus= gegebenen rozmowy Chrześciańskie (christliche Gespräche). eine Art Katechismus. Er ftarb 1613. Er lehrte, ähnlich wie Gonefius, daß es einem Chriften nicht gezieme, in den Krieg zu gehn, wenn es ihm auch irgend welche Obrigkeit befehle; wolle Jemand bagegen einwenden, ein Chrift burfe wohl auf Befehl des Königs in den Krieg ziehn, wenn er in demselben nur Niemand töbte, so erwidere er, auch dies sei übel gethan, denn ein Chrift durfe nicht gegen das apostolische Gebot mit den Ungläubigen an einem Jocheziehn. Kriege und Soldaten muffen ja in der Welt sein, aber daraus folge nicht, daß auch die Schäflein Christi Krieg führen sollten.

Simon Budny, ein Mann von außerordentlicher Geslehrsamkeit, war ansangs Geistlicher in Kleck und wurde von hier nach seinem Uebertritte zu den Socinianern von Kiszka

an die Gemeinde zu Lost berufen.

In Kujawien machte Czechowicz unter den Herren vom Inowrazlawer und Brzesker Abel mit vielem Erfolg Propaganda, so gewann er besonders Jan Niemojewski, einen der fähigsten calvinischen Edelleute (c. 1570), der sich sogar von ihm taufen ließ.

Die Socinianer versuchten, wie leicht erklärlich, schon früh fich unter einander zu vereinigen und ihre Gemeinden zu einer irgendwie geichloffenen Gemeinschaft zujammenzufassen, alle Bersuche nach biefer Richtung hin scheiterten jedoch an der großen Uneinigkeit, die unter ihnen herrschte. Nur in der Verwerfung des Trinitätsdogmas waren Alle einig; im Uebrigen zeigten fich die verschiedensten Lehr= schattirungen, vom leichteften Schatten bis zum tiefften Schwarz. Die Binezowianer traten zwar ichon 1560 mit einer kleinen, 1561 mit einer größeren Confession an die Deffentlichkeit, Dieje murbe aber von feiner anderen Gemeinde angenommen. Man hielt mehrere Synoden — 1561 zu Krakau, 1562 zu Betrifau, 1563 zu Mordy - um die unter ihnen obwaltenden Streitigkeiten zu beseitigen und die verschiedenen Lehrmeinungen in eine gemeinsame Form zu bringen, boch ohne Erfolg. Den Sauptstreitpunkt bildete die Rindertaufe, die von den Einen beibehalten, von den Undern verworfen wurde. Zuerst hatte fich hierüber in Wilna Czechowicz, der eifrigfte Gegner der Rindertaufe, mit Wedrogowius entzweit und beide Wegner ruhten nicht eher, als bis fie das ganze Lager ber Socinianer in zwei feindliche Saufen getheilt hatten. Der ärgerliche Streit wurde erft burch bie Synobe zu Wegrow 1565, auf welcher 47 Geiftliche und 14 Laien tagten, zu Ende geführt, indem hier, befonders auf Czechowicz'

Betrieb, die Kindertaufe einmüthig verworfen wurde. Damit war ein kurzer Friede geschaffen, während dessen die socinianische Kirche fich constituirte und eine vollständig gegliederte Drganisation empfing. Doch bald brach der Streit aufs Neue los und zwar diesmal über die Frage, ob Christus göttlicher Natur sei und ihm Anbetung gebühre, welche von den Ginen bejaht, von den Andern verneint wurde. Es bildeten sich jett wieder drei Parteien unter Czechowicz, Bauli und Budny. Czechowicz lehrt von Christo in seinen "Gesprächen": "Ich bekenne einen mahren Gott und Bater unfres Berrn Jefu Christi und unser Vater durch ihn . . . Jesus ist der Menschen= fohn, den Gott zum Erben aller Dinge gesetzt hat, der vom heiligen Geiste empfangen und von der Jungfrau Maria geboren ift, den nachher Gott zu seinem geliebten, eigenen, einzigen und erstgeborenen Sohne berufen hat . . . auch das ift klar, daß Jesus Christus nicht nur Mensch ist, sondern auch Gott, doch nicht so, wie die Bekenner der Trinität und der Präexistenz ihn sich ausmalen, als Gott und Menschen, sondern ich nenne ihn Gott, wegen der Fülle des heiligen Beiftes, die in ihm ift, und wegen seiner Empfängnig . . . nicht Gott ist Mensch geworden, sondern der Mensch Gott . . . ich glaube, daß auch der Sohn Gottes, aber der Mensch Jesus Christus, wahrer Gott ist, doch nicht so, wie du es verstehst, wenn du dir vor dem von der Jungfrau Maria geborenen Menschen Jesus einen andern wahren Gott ersinnst. außer dem einigen Gott Bater, der allein im eigentlichen Sinne mahrer Gott ift; ich nenne ihn in dem Sinne mahren Gott, weil er von dem mahren Gott burch seinen beiligen Geist im Mutterleibe bereitet und wahrhaftig mit dem Geifte Gottes gefalbt und wahrhaftig zum herrn über alle Dinge gesett, damit er auch wahrhaftig, wie Gott felbst, mit seinem allmächtigen Worte Alles regiere." Auf den Einwand, wenn Christus nur ein Mensch sei, so könne man auf ihn nicht fein Vertrauen setzen, erwidert er: "würde ich Christum für einen bloßen Menschen halten und mit andern sündigen Menschen in eine Gemeinschaft stellen und ihm nicht zugestehen, daß er allein ein solcher Mensch ist, wie kein Anderer vor ihm seit Erschaffung der Welt war, noch ist, noch je sein wird, der allein von den Sündern abgesondert ist, so könntest du daß besorgen. Aber da ich diesem Menschen Alles daß ganz und wahrhaftig und zuversichtlich zugestehe, und nur diesem allein, was die heilige Schrift dem eigenen, erstzgeborenen und geliebten Sohn Gottes zuschreibt, so weiß ich nicht, welche Bedenken du hier noch haben könntest . . . mit Jug sollen ihn die gläubigen Christen anrusen, obgleich nicht so, wie Gott selbst, sondern als den von Gott gemachten und uns gegebenen und gesetzen Herrn, Mittler und Fürzsprecher." Er gründete keine besondere Sekte, übte aber trotzsem einen großen Einsluß auf die Anschauungsweise der gesammten socinianischen Partei aus.

Gregor Pauli verwarf die Anbetung Christi, der ihm nur ein besonders erleuchteter Mensch war. Budmy leugnete am entschiedensten die Göttlichkeit Christi und verwarf seine Anrufung als Götzendienst. Er fand zuletzt, als erklärter Materialist, bei den Socinianern selbst keine Gnade mehr und wurde schließlich auf der Synode zu Luklawice (1582) seines Amtes entsett.

Jugleich mit dem Auftreten dieser Parteien begannen auch von Seiten der Gemäßigteren die Versuche, den trennenden Keil wieder herauszuziehen. Die erste Synode, welche zum Zweck der Vereinigung der Parteien gehalten wurde, war die zu Lancut 1567. Sie blieb jedoch völlig erfolglos. Die Partei des Pauli und Budny hatte hier die Oberhand und ihr Beschluß, die Krakauer Abgesandten nicht zuzulassen, sondern in ihrer Abwesenheit zu berathen, ob man sich mit ihnen, die das vorzeitliche Sein und die göttliche Natur Christi lehrten, vereinigen könne, rief einen Sturm unter den Freunden und Feinden der Ausgeschlossenen hervor, der alle Unionssedanken weithin auseinanderjagte. Noch in demselben Jahre wurde, ebenfalls zum Zweck der Vereinigung der Parteien eine Synode nach Skrzynna berusen. Es erschienen hier 110 Geistliche und Edelleute aus Polen und Litthauen,

außerdem eine Menge Neugieriger aus der Umgegend. Zum Brases der Synode wurde der Edle Filipowski, Herr zu Chrzecice, gewählt. Die Partei, welche die Anbetung Christi. zum Theil auch seine Bräeristenz lehrte, ernannte zu ihren Sprechern Stanislaus Farnowsti, Geiftlicher zu Sandecz in Ungarn, Johann Falkonius, Geistlicher zu Mordy in Bodlachien, Czechowicz, Jan Niemojewski, Richter in Inowrazlaw u. A., die Gegenpartei Georg Schomann, Geistlicher zu Binczow, Gregor Pauli, Budin u. A. Es fam hier zu einer Art Union, indem man einander zu dulden versprach und bie ertreme Partei selbst den Ausdruck Dreieinigkeit zulassen wollte: bald nachher aber brach der Streit aufs Neue los und verächtliche und gehäffige Bezeichnungen und Titulaturen flogen wieder, wie vorher, hinüber und herüber. Gine be= sondere Spaltung entstand um 1569 in der Krakauer Gemeinde; es bildete sich in dieser eine extreme Partei, welche jede Pflege des Körpers verachtete, jedes Amt, jelbst das eines Geiftlichen, als der chriftlichen Gleichheit und Vollkommenheit widerstreitend, verwarf und vollständige Gütergemeinschaft einführen wollte. Sie wurde, nachdem sie von den Be= mäßigteren ausgestoßen war, von einem Urzte Rosenberg (nach Anderen Simon) 1570 zu einer besonderen Gemeinde vereinigt.

Es fonnte nicht fehlen, daß der Socinianismus bald als einer der gefährlichsten Feinde erkannt und bekämpst wurde, namentlich von Seiten der rechtgläubigen Calviner. In Kleinpolen wandte besonders Sarnicks, Geistlicher in dem Krakau benachbarten Niedźwiedź, Alles an, um den von Pauli erregten Brand zu dämpsen, ihn selbst von der Krakauer Gemeinde zu entsernen und die von ihm Berleiteten zurückzuführen; auch veranlaßte er mehrere Synoden und Zusammenkünste, welche zum Zwecke hatten, die Abtrünnigen zu belehren und zu bekehren, sowie über die geeignetsten Mittel, den Wickelstenden entgegenzutreten, zu berathen. Er berief zunächst 1561 eine Synode nach Krakau, welche Pauli nebst seinem Anhange von ihren Berathungen ausschloß, seine Lehre als kehreisch verdammte und ihn selbst seines

Amtes entjette. Da Pauli jedoch nach wie vor in seinem Umte blieb, so ruhte auch Sarnicki mit seinen Anklagen und Angriffen gegen ihn nicht und veranlaßte ben Golen Stanislaus Szafraniec, eine Berfammlung mehrerer Gelehrten und Edelleute zu veranstalten, vor welcher Pauli fich wegen seiner Neuerungen verantworten sollte. Die Versammlung, an der auch Lasocki, Filipowski, Rej, Felix, Lutomirski u. A. theilnahmen, fand am 20. Juli 1562 zu Rogowo ftatt. Pauli klagte hier zunächft, daß durch Satans Lift bas fremde Reuer eines unbeiligen Zwiftes und Gifers in das Beiligthum gebracht und auf bem Altare bes Berrn felbft entzündet worden fei. Sarnicki mache ihm zum Vorwurf, daß er einen Gott und Bater unfers herrn Jesu Chrifti predige, was boch, wie fie mußten, des Apostels eigene Worte seien. Die Dogmen von den drei Bersonen in der Gottheit, von den beiden Naturen in Chrifto und ähnliche habe das apostolische Zeitalter nicht gekannt und sie könnten barum auch von uns nicht mit Sicherheit gewußt werden; die höhere Bürde des Baters fähen wir flarer als die Sonne in der heiligen Schrift u. f. w. Er erinnerte dann an die Pinczower Ennode, welche die scholaftischen Ausdrücke Trinität 2c. verworfen. Hierauf entspann fich eine längere Disputation zwischen ihm und Sarnicki, durch welche jedoch die Zuhörer mehr zu Gunften Paulis gestimmt wurden, wie ihr endlicher Beschluß, bei bem Kanon der Pinczower Synode zu bleiben, zeigte. Sarnicki, ber fich natürlich bei biesem Beschluß nicht beruhigen konnte, rieth jest bem Bonar und Musakowski. Bauli, sowie den von diesem verführten Wisniowski zu einem Eramen über ihre Rechtgläubigkeit vorzuladen. Ein solches fand auch am 5. August besselben Jahres in Krakau ftatt, hatte aber auch nicht den erwünschten Erfolg. Es zeigte sich sogar, daß die Krakauer Gemeinde mit ihren Geiftlichen fehr zufrieden mar; einer ihrer Senioren weniaftens nahm entschieden ihre Partei und ermahnte Sarnicfi, des Binczower Ranons eingebent zu fein und den in der Rrafauer Gemeinde herrschenden Frieden nicht zu

stören. Noch am zwölften besselben Monats sand abermals zwischen Pauli und Sarnicki in Balice in Gegenwart mehrerer Geistlichen und Senioren ein Gespräch statt, das aber ebenfalls in unfruchtbaren Disputationen verlief.

So hatte bisher Sarnicki mit aller Anstrengung seines Athems das Feuer, das er löschen wollte, nur noch mehr angefacht. Es kam sogar dahin, daß er auf den noch in demielben Jahre zur Beilegung des Streites in Binczow gehaltenen Spnoden (18. August und 14. November) nicht mehr zu erscheinen für aut befand, da er im Voraus wußte, daß das Urtheil derfelben zu Gunften Paulis ausfallen würde. Doch gelang es seiner unermüdlichen Thätiakeit, bem Wirken seines Gegners, wenigstens an der Krakauer Gemeinde, noch im nächsten Jahre ein Ende zu machen. Auf der auch von den böhmischen Brüdern beschickten Synode gu Rrafan 1563, welche ebenfalls auf Betrieb bes Sarnicfi ausgeschrieben war, hielten die in solchen Wortgefechten vielgeübten böhmischen Abgesandten Israel und Laurentins eine neue Disputation mit Bauli. Diese endete zwar bamit, daß Laurentius, der Hauptsprecher der Orthodoren, zu Bauli sagte: "da ich eure lächerlichen Reden nicht mehr länger anhören fann, so gebe ich bas Gespräch mit euch auf; Gott gebe, daß ihr in euch geht und euch bessert," worauf Pauli in gleicher Höflichkeit erwiderte: "mas ihr uns Gutes wünschet, dafür danke ich euch; auch ich wünsche euch Besimmung und Erleuchtung, da ihr euch noch in großer Finsterniß befindet" — doch hatte die Beweisführung der Böhmen auf die Versammlung einen so günstigen Gindruck gemacht, daß fie Pauli aufforderten, fein Amt niederzulegen, was er auch that.

Neben diesen Kämpsen mit den Gegnern unterließ Sarnicki nicht, auch in anderer Weise dem bedrohten calvinischen Bekenntnisse zu Hülse zu kommen. So veranlaßte er die Treugebliebenen zur Unterschrift eines besonderen von ihm aufgesetzten Zeugnisses des Glaubens gegen den Arianismus, das für sie dem Feinde gegenüber einen Sammelpunkt

bilden follte, und bewirkte es, daß in den Gottesdiensten der calvinischen Gemeinden fortan die Formel: "diese Drei sind Eins und diese Drei sind Einer gebraucht wurde, zum Zeugniß der Rechtgläubigkeit, wie zur Befestigung der Ungewissen.

In Litthauen widersetzen sich dem Bordringen des Socinianismus am energischsten Radziwikk der Schwarze, Jan Chodsiewicz, Truchses von Litthauen, und Simon Jacyuzz, Geistlicher in Brześć litewsti, später erster Senior des Wilnaer Districts, welcher die erste Synode gegen die Socinianer 1558 in Brześć hielt, Czechowicz aus Wilna verdrängte und zum Zeugniß gegen die Ketzer 1559 ein rechtgläubiges Bekenntniß der Wilnaer Gemeinde herausgabz doch konnten auch diese Männer den Strom nur für kurze Zeit dämmen. Nach der Berufung des Zacyuzz an die Krafauer Gemeinde (1563) und dem Tode Radziwikks (1565) hörte auch der letzte Widerstand von Seiten der litthauischen Calviner auf.

Die Staatsregierung verhielt fich anfangs dem Spei= nianismus gegenüber völlig passiv. Der katholische Adel war sogar entschlossen, ihm dieselbe Dulbung, wie den Calvinern, zu gewähren und wählte zum Zeugnisse dessen den Socinianer Nifolaus Siennicki, Erzkämmerer von Culm, auf dem Reichs= tage zu Petrikau 1565 zum Marschall der Landbotenkammer; ebenso ließ sich der König durch Filipowski bestimmen, auf diesem Reichstage eine Deputation zwischen den Calvinern und Socinianern zu veranstalten, welche beide Parteien, die er einander nicht sehr fern stehend dachte, wombalich wieder vereinigen sollte. Von den Calvinern erschienen u. A. die Geiftlichen Sarnicki, Sylvius, Prazmowski und Trzycieski, Rektor der Krakauer Schule, die Edlen Jan Firlej, Wojewobe von Lublin und Großmarschall der Krone, Jan Tomicki, Castellan von Gnesen, Jakob Oftrorog, welchen der König während des Reichstages zum Generalftaroften von Grofpolen ernannte, Mystowsti und Dłusti, von Seiten ber Socinianer Bauli, Schomann, Stanislaus und Jan Lutomirski, Die-Herren Nifolaus Siennicki, Filipowski und Razanowski; ihre

Hauptsprecher waren Pauli und Siennicki. Auch diese Disputation bestand indeß, wie die meisten derartigen Friedenszgespräche, in nichts Anderem, als daß man die Waffen zusammenschlug, um sie eine an der andern zu schärfen.

Die katholische Geistlichkeit, Allen voran Sofius, hatte anjangs in Befämpfung bes Socinianismus mit den Calvinern gemeinsame Sache gemacht; jo hatte Hofius zu bem Erlaffe des Barczower Edifts von 1564 gegen die Antitrini= tarier mitgewirft, in ber Hoffnung, daffelbe gegen alle Reter in Unwendung bringen zu fonnen; als ihm dies jedoch bei ber erften Brobe ben bohmischen Brudern in Grofpolen gegenüber, wie wir gesehen, miglang, anderte er feine Taftit und widerfette fich jeder Feindseligkeit gegen die Socinianer, in denen er neben feinen Jefuiten den willtommenften Bundesgenoffen im Rampfe gegen die Evangelischen erfannte. Co trat er gegen die Forderung der Calviner, die Socini= aner aus Bolen zu verbannen, bei dem Rönige perjönlich wie brieflich in die Schranken. Auch an die Bischöfe und die weltlichen katholischen Senatoren richtete er wiederholt Mahnichreiben, in benen er fie beschwor, all solche Forber= ungen gurudguweisen und zu befämpfen. Bereits 1564 schrieb er an den König: "Go man dir rath, nur die Trinitarier ju ächten, fo befolge folchen Rath nicht, benn bas wurde bir und bem Reiche verderblich fein. Rur eine Gette vertreiben, heißt die übrigen approbiren; es giebt nur einen Glauben; Alles außer ihm ist Freglaube". Zum Schluß fordert er den Rönig auf, diefen einen Glauben fraftig gu ichüten, jeden Irrthum aus dem Reiche zu entfernen und die Seftirer ohne Unterschied zu exiliren. "Glaube er aber, folches nicht ohne Gefahr ausführen zu fonnen, fo moge er lieber Alle bulden, als nur eine Gefte vertreiben und badurch bie Uebrigen fräftigen, auf daß fie, die unter fich Uneinigen, fich gegenseitig zerfleischen, der Rirche Rube laffen und endlich, bes Rampfes mube, zur firchlichen Ginheit guruckfehren".\*)

<sup>\*)</sup> Eichh. II. 261.

Als das Parczower Edikt fich wirkungslos erwies. verbanden fich abermals die Calviner Sarnicki, Baul Gilowsti, Hofprediger des Generals von Krakau, Beter Zborowski. Splvius, Sachufg und Trapciesti zu gemeinsamem Vorgeben und es gelang auch ihrem Bitten und Drängen, ben König zu bewegen, auf dem Reichstage zu Lublin 1566 ein neues Edift gegen die Antitrinitarier und Wiedertäufer zu erlaffen, in welchem diesen anbefohlen wurde, innerhalb eines Monats das Reich zu verlassen. Auch dies Edikt indessen hatte keinen Erfolg, da die katholischen Bischöfe, der von Hosius gegebenen Losung folgend, sich seiner Ausführung in jeder Beise wider= Den Bemühungen bes Legaten Ruggieri gelang es fogar, den König zur Zurücknahme beffelben zu bewegen. Auf dem Reichstage zu Warschau 1570 erklärte Siegmund August, er sei nicht Richter in Glaubenssachen und suspendirte Die gegen Die Socinianer erlaffenen Defrete.\*)

<sup>\*)</sup> Bakrzewski.

## Anhang.

Source selson man that their personal test the

T.

## Aus Krowickis "größerer Apologie".

In diesem Werke widerlegt der Verfasser sehr gründlich und eingehend mit Gründen der Schrift und Vernunft das ganze katholische Lehrgebäude und geißelt zugleich aussischonungsloseste die in der katholischen Kirche herrschenden Laster. Es ist in drei Theile getheilt; der erste handelt von der Demuth Christi und seiner Jünger und der Demuth des Papstes und seiner Diener, der zweite und dritte, mit gleicher Gegenüberstellung, von der Lehre und von dem Kreuze Christi und seiner Jünger.

Im ersten Theile greift er in den schärfsten Ausdrücken den Hochmuth des Papstes an, der sich zwar Knecht der Knechte Gottes nenne, aber unter diesem Titel sich zum Herrn über alle Herren mache. Der Papst mache sich zum irdischen Gotte, indem er sich Macht über alle Stände und Obrigseiten anmaße, Alle richte und sich von Keinem richten lasse, Sünden gegen die Gebote Gottes erlasse; zum Stellvertreter Christi, welches doch der heilige Geist sei, durch den Christus seiner Kirche stets gegenwärtig; zum Haupte der ganzen christlichen Kirche, welche Benennung allein Christo zusomme; zum Felsen, unter dem gleichsalls Christus allein zu verstehen sei, nicht Betrus und seine Nachsolger, "denn, fährt er sort, das wäre ein schlechter Fels und die Pforten der Hölle würden ihn

leicht überwältigen, wie es auch geschehen, da Betrus nach= mals nicht auf den Felsen Christus baute, sondern auf seinen eigenen Verstand und der Herr Christus zu ihm fagte: gebe von mir, Satanas. Wer also auf Petrus, ober ben Bavit. oder ein anderes Fundament baut, der baut nach den Worten bes herrn auf Sand, auf den Antichrift, auf Satan". Der Papit mache sich ferner zum Pontifer ober oberften Bischof, welches ein aans neu erfundener Titel sei und von Christo nicht herrühren könne, der sonst zum Lügner würde, weil der Bavst nie über die ganze Kirche geherrscht habe. Krowicki erörtert hierbei die Frage, ob Betrus in Rom war und zeigt, wie wenig Grund vorhanden sei, dieselbe zu bejahen. "Aber wenn auch, fährt er fort, so liegt nicht viel daran, denn auch Christus war in Jerusalem und ist gekreuzigt worden". Papit sei nicht von Christo eingesett, sondern vom römischen Raiser, mehrere Bäpste seien durch Waffengewalt zu ihrer Würde gelangt, zu Zeiten habe es zwei und mehr Bapfte auf einmal gegeben, viele Kirchen hätten sich ihnen erst spät unterworfen. Er führt dann noch verschiedene andere Renn= zeichen des papstlichen Hochmuths an, wirft noch einen Blick auf die Lebensläufe der Bäpfte und zieht endlich aus Alledem den Schluß, daß der Papst der wahre Untichrift sei.

Im zweiten Theile entwickelt er zuerst kurz die reine Lehre Christi; daß Christus seinen Jüngern nicht besohlen, zu schweigen, wie die Carthäuser und andere Mönche thun, soudern zu predigen, nicht menschliche Satungen, Gesetz, Regeln, Dekretalien und andere Ersindungen, wie die Apostel des römischen Papstes thun, sondern das Evangelium, die Erlösung und Vergebung der Sünden; und das allein im Namen Iesu, daß sie nicht bezeugen, was ihnen scheint und dem Verstande gefällt, sondern was er ihnen geboten. Er stellt dann die Hauptsumme des Evangeliums dar, die Rechtsertigung allein aus dem Glauben, der nur ein Geschenk Gottes ist, dessen Beseftigung Christus die beiden Sacramente, Tause und Abendmahl, eingesetzt (die Tause wird

dabei ganz nach den Worten des lutherischen Katechismus erklärt). Dieje Lehre des heiligen Evangelii sei nun dem Papft und seinen Dienern zu ungeschmückt und bem Ber= stand zuwider, oder, wie der Apostel sagt, thöricht erschienen; er habe darum beständig darauf gesonnen, eine geschmücktere und verstandesmäßigere Lehre einzuführen. Um diese zu charafterifiren, stellt Krowicki aus der heiligen Schrift die Merkmale, an denen der Antichrist zu erkennen, auf und schließt mit den Worten: "Gier haft Du deutlich die Lehre des römischen Bapstes, des Antichrifts, dessen Lehre sein Diener, der Bischof von Krafau, lehrt und vertheidigt. Zwar spricht der Bischof: wir lehren Vergebung der Günden nicht im Namen todter Menschen, noch der eigenen Werke, sondern im heiliaften Namen Chrifti, der allein durch das Opfer seines Leibes die ganze sündige, verlorene Welt mit Gott versöhnt hat und durch den allein die Reuigen Vergebung der Gunden empfangen. Go freilich, lieber Berr Bischof, lehrt ihr die Leute. Und wenn ihr so lehrtet und keine Ru= fätze dazu machtet, so hätten wir keine gerechte Ursache, gegen euch zu schreiben. Aber ich meinestheils glaube nicht, daß ihr fo lehret, benn ber Teufel kann sich auch in einen Engel des Lichts verstellen und der Antichrift mit seinen Dienern hat die Gewohnheit, den Menschen unterm Zucker Gift zu geben. Denn wenn er etwas recht redet, so thut er es nicht, weil er die Ehre des Herrn sucht, sondern um möglichst viel Menschen hinter sich zur Sölle zu führen. Darum fann ich auf beine Lehre nichts Anderes jagen, als das, was der Herr Chriftus dem unreinen Beifte, der auch die Wahrheit fagte, erwiderte: Schweig und geh hinaus! Und willft du wissen, warum er ihm zu schweigen befahl und die Wahrheit von ihm nicht annahm? Darum, weil der unreine Beift ein Lügner und Mörder von Anfang ift, wie der herr felbst von ihm bezeugt. Und meinst du, daß der Herr anders von beffen Diener, bem Untichrift, sprechen follte, ber auch feiner Natur nach ein Lügner und Mörder ist und die Wahrheit nur fagt, um zu verführen und zu verderben. Wie fich auch beutlich aus beiner Schrift zeigt. Denn wenn du fagst, daß Chriftus durch fein Blut unfere Gunden abgewaschen und uns mit Gott versöhnt, so ift das Wahrheit. Aber diese Wahrheit schwimmt nur auf deiner Zunge und weder ber Papit glaubt baran, noch seine Diener, noch du selbst. Denn wenn du es glaubtest, würdest du nicht die Menschen an der Gnade Gottes zweifeln heißen, wie du gn Anfang schreibst, daß kein Mensch weiß, ob er unter der Gnade ober unter dem Borne fteht. Und das ist das ganze Fundament des Glaubens des Papstes und all seiner Diener, beständig an der Enade Gottes zu zweifeln, wie auch euer Bischof Hosius davon Bücher geschrieben, wo er deutlich sagt, es sei Lästerung, fest auf Christum vertrauen und glauben, daß Gott um seinetwillen die Gunden vergiebt. Gott bewahre einen Jeden vor dieser römischen Verzweiflung. Mit dieser Lehre hat der Papft den ganzen driftlichen Glauben aufgehoben und den Herrn aus der Kirche herausgeworfen, die Ver= heißungen Gottes und die Saframente unwahr gemacht und die gange Schrift zweifelhaft und verdächtig".

Dann handelt er gunächst von den guten Werken Der Bapft lehre, es sei nicht zu glauben, weil er nicht wisse, mas nach dem Worte Gottes Glauben heißt. Der päpstliche Glaube sei nichts Anderes, als wissen, daß der herr Jesus geboren, gestorben 2c., was auch Juden, Türken, Beiden und endlich die Teufel selbst wüßten. Aber ber wahre christliche Glaube sei ein Geschenk Gottes an die von ihm Erwählten, eine gewisse Ueberzeugung gegen alle Teufel und ihre Diener, daß wir um Chrifti willen allein aus Gnaden Vergebung und ewiges Leben haben. Dieser Glaube allein mache vor Gott gerecht und die Werke seien nur ein Zeugniß und eine Wirkung desselben, nicht unsere Miterlöser. Weiter zeigt er, daß die Evangelischen die guten Werke nicht verwerfen, daß fie damit aber nicht die Erlösung verdienen, sondern ihren Glauben bezeugen wollten. Sie lehrten felbst, daß der den mahren Glauben nicht habe, der keine auten Werke thue, wobei sie freilich nicht solche Werke meinten, die der Papft gutnenne,

wie wallfahrten, por den Bildern knieen, fich mit Weihwaffer besprengen, in anderer Tracht, als andere Leute gehn, lateinisch predigen und bergl., sondern solche, die Gott in seinem Wort geboten. Weiter könne man auch daraus des Bischofs Glauben und Liebe zu Chrifto sehen, daß er nicht nur den guten Werken die Erlösung zuschreibe, sondern auch verbiete, von Christo zu reden, wie er in seiner Schrift fage: Es seien Biele, die nur mit der Zunge den Herrn bekennen und von denen er nichts häufiger höre, als: Chriftus, Chriftus. Dagegen zeigt Krowicki, wie die Schrift zum häufigen Bekenntniß Christi ermahne und schließt: da du also solche heiligen Reden pon Chrifto, dem Sohne Gottes, nicht gern hörft, sondern lieber hören willst von Franziskus, Dominikus, den Mönchlein und endlich vom Teufel, von der Welt und ihren Lüften, fo richte dich felbit, ob du vom Geifte Gottes und Chrifti bift, oder vom Geifte des Antichrift.

Der zweite Abschnitt handelt von dem papftlichen Wachstamme, das der Papst bezaubert und in die Welt für Geld umherschickt und dem er dieselbe Macht, wie dem wahren Lamm Gottes zuschreibt, jede Gunde zu heilen und gegen alle Gefahren und Listen des Teufels zu schützen, da= mit Chriftus geläftert und Abgötterei aufgerichtet wird. Im britten Abschnitt gieht er gegen das Baffer und Salg des Papites zu Felde. Das Wasser, welches der Papit zur Erinnerung an das Wasser, das aus Christi Seite floß, weiht oder vielmehr bespricht, sei vom Teufel erfunden, zu Schmach der heiligen Taufe, welche eine Abwaschung aller Sinden bis zum Tode ist, damit die Leute die Taufe veraußen und für nichts achteten, indem fie fich nicht nur an jedem Sonntage, sondern an jedem Tage mit dem Weihwasser aufs neue tauften im Namen des Baters, Sohnes und heiligen Geiftes. Wenn fie glaubten, daß Chriftus die einzige Quelle, aus der Alles zum Seil Nöthige fließe, fo würden fie diesem bezauberten Wasser nicht solche Macht zu= schreiben, daß es Sunden wegnehme, alle Feinde vertilge und bose Beifter austreibe.

Im vierten Abschnitt bekämpft er die Lehre vom Fegefeuer, bamit die Bapfte vielen Ronigen, Fürsten und Herren ihre Länder, Städte, Dörfer u. f. w. weggefegt. Das Evangelium ware feine frohe Botschaft und die Bergebung ber Sünden nicht umjonst, wenn es nach dem Tode noch ein Fegefeuer gebe; dann wurde es wahrlich um einen armen frommen Bettler schlecht stehen, ba er nichts hatte, bamit er sich loskaufen könnte. Dann hätte sich auch der Prophet geirrt, wenn er fagt, daß bei Gott fein Ansehen der Berfon: bann hatte fich auch ber Berr Chriftus geirrt, als er zu bem Schächer, ber mit ihm am Kreuze hing, fagte: heute wirft bu mit mir im Baradiese sein; benn wer sei je des Fegefeuers würdiger gewesen, als jener Schächer? Er führt noch andere Schriftstellen an und erflärt endlich die Entstehung des Dogmas aus der Habaier der Geistlichkeit. Darum ruft er ihnen zu, hütet dieses Fegeseuer fleißig und facht es fo fehr als möglich durch falsche Schrift an, damit es nicht auslöiche; benn wenn es verlöschen wurde, bann mußten auch Die Lichter, welche auf euren Wechslertischen brennen, auslöschen. Ja, und was noch mehr, es mußten dann auch die großen Feuer auslöschen, welche beständig eurem Gotte, dem Bauche, in euren Rüchen brennen."

Im fünsten Abschnitt handelt er von den Gnaden= jahren und Ablässen, welche der Papst ebenfalls aus Habgier ersunden, nachdem sich die Lehre vom Fegeseuer so einträglich erwiesen. Er zeigt, wie sie der Schrift widerstreiten und sagt zum Schluß: "Wäre auch nichts, als dieser Verkauf der Sündenvergebung, so wäre klar, daß der Papst der Antichrist, und müßten wegen solcher Lästerung alle Raiser, Könige und Herren aufstehen und diesen Sohn des Verderbens von seinem stolzen Throne herabstoßen, daß er nicht länger den Sohn Gottes lästere.

Im sechsten Abschnitt spricht er von dem Chrisma des Papstes und anderen Delen. Bei Erwähnung des ersten Dels, das sie am Chardonnerstag beschwören und damit sie die Kranken salben, frägt er, woher sie ein böses und

besessen Del bekommen haben, daß fie die Teufel aus ihm austreiben? und woher fie ihm Bergebung ber Gunden qu= schrieben? Die Apostel hätten nach der ihnen besonders ver= liehenen Gabe gefalbt, nicht zur Bergebung ber Gunden. sondern um gefund zu machen. Die Bapftischen hatten weder Die Gabe, noch ein folches Beilöl von den Aposteln. Durch das zweite Del. Chrisma, womit sie die Kinder salbten, schmähten fie die heilige Taufe, die der herr nur aus dem Wasser eingesetzt. Nicht minder verwerflich sei ihr drittes Del, der heilige Balfam, der geiftliche und leibliche Reinigung Wenn sie es aus dem alten Testament her= leiteten, fo war da auch das Beschneiden, Opfern von Thieren u. f. f. Warum thaten sie benn dies nicht? Und war dies nur ein Schatten, fo sei auch die Delfalbe nur ein Schatten "Aber wenn wir auch so wieder Juden werden gewesen. follten, wo haben benn die Juden das Del als Gott verehrt, vor ihm gekniet und es fo begrüßt und beschworen, wie ibr thut?"

Der siebente Abschnitt handelt von der Weihe bes Feners am Oftersabbat. Dag bas an biejem Tage besprochene Feuer gegen den Teufel schützen solle, diese Lehre hätten fie vom Teufel selbst und seinen Dienern, ben Chaldöern und Versern, die das Feuer als Gott verehrten und ihm geiftlichen und leiblichen Schut zuschrieben. Ueber Die Besprechung des großen Lichts an demselben Tage jagt er: "Rann noch etwas Schändlicheres und Abscheulicheres ersonnen werden gegen den Sohn Gottes, als das, ein Trugbild, aus Bachs gegoffen, jenem duftenden Opfer zu vergleichen, bas am Abend, d. i. in der letten Zeit für uns am Rreuze Gott geopfert ift? Ift der Herr Chriftus nicht allein das Licht. bas einen Jeden, ber in die Welt fommt, erleuchtet? D. wie werdet ihr vor diesem ewigen Lichte stehen? wie werdet ihr euch entschuldigen, wenn euch dies nie verlöschende Licht fragen wird: warum habt ihr euch andere Lichter erdacht, wer hat euch das geheißen? Ihr werdet euch entschuldigen und jagen: wir find nicht schuld, lieber Berr; benn wir mußten unter Androhung des Bannes thun, was der Kapst Zosimus ersonnen und verordnet hat. Dann werdet ihr sehen, ob diese Entschuldigung euch hingehen wird oder nicht." Er eisert dann noch gegen das Besprechen anderer Lichter und Lampen und schließt: "Weil aber von diesem Feuer, diesen Lichtern und Lampen dem Antichrist noch nicht Rauch genug war, so hat Leo IV. noch die Rauchsässer ersunden und statt des Wortes Gottes und wahren Gebets Rauch in die Kirchen eingeführt. Uns kommt es dagegen nur zu, Gott Gebete durch Christum zu opsern, die nach oben steigen und lieblich vor ihm dusten."

Im achten Abschnitt, von ber Beihe bes Rrauts, tadelt er das abergläubische Besprechen der Asche am Aschermittwoch, des Krauts am Fest Maria Himmelfahrt, das an Leib und Seele gesund machen solle, da Gott es doch nur zur leiblichen Nahrung für Vieh und Menschen geschaffen: im neunten Abschnitt, von des Papftes Dftern, eifert er dagegen, daß fie Gier, Speck, Butter, Brot 2c. zu ihren Christussen machen, da sie ihnen, wie ihr Besprechen derselben 311 Ditern zeige, nicht nur leiblichen, sondern auch geistigen Segen zuschrieben, Gnade und ewiges Leben. "Sage mir, rebet er ben Bischof an, wo man je zum Speck so gesagt hat, wie Du hier fagst, daß dieser Speck eine heilsame Arznei für das Menschengeschlecht sei und Erfüllung mit himmlischer Fettigfeit. Giebt Speck ober das Schwein bem Menschengeschlecht das Heil? D wie hat euch dieser römische Antichrist bethört, daß ihr zulett auch die Schweine zu einer heilsamen Arznei des Menschengeschlechts macht. Daraus fönnen die Leute erkennen, daß ihr Lehrer, Hirten und Bischöfe seid, die da dienen sollten, nicht dem Herrn Christo, sondern ihrem Bauch, wie davon der Apostel geschrieben." Und wenn der Bischof fage, daß diese Speisen unrein seien, gegen das Wort Gottes, daß dem Reinen Alles rein und alles Geschöpf Gottes gut nenne, fo thaten jie dem gemeinen Manne großes Unrecht, daß sie ihm das ganze Sahr hin= burch verfluchte Speise zu nehmen gestatteten. Er erwähnt

dann noch andere Besprechungen: des Getreides, neuer Häuser 2c., damit sie Gott lästern, wie die ungläubigen Juden, die ihrem Abrakadabra eine wunderbare Kraft zuschreiben, und schließt: wenn ihr nur noch den Wind sassen könntet, so würdet ihr euch auch um ihn zu schaffen machen und ihn alsbald weihen.

Im zehnten Abschnitt handelt er von der Rirch weihe der Bäpste. Das Weihen ber Kirchen sei eine heidnische Sitte. Wir brauchten feine hölzernen und fteinernen Rirchen zu weihen, sondern die lebendigen Tempel, in benen der heilige Geift wohnt. Die Kirche würde da geweiht, wo man das lautere Wort Gottes predigte, Gott durch den einigen Mittler Christum anrufe und nach seiner Ginsetzung die Saframente verwalte. Steinerne Altare brauchten wir auch nicht, denn wir seien keine Juden mehr. Wir hatten nur einen Altar, Jejum Chriftum. Ueber das Weihen der Rirchhofe fagt er: "ihr nennt fie geweiht, und laßt bie Kinder, die ungetauft sterben, auf ihnen nicht begraben und lagt boch die hunde auf ihnen herumlaufen und thun, was fie wollen. Wenn nur diese Erde heilig ift, wegen eures Murmelns, Bauberns, Räucherns und Besprengens, bann ift es nicht wahr, was der Prophet fagt: die Erde ift des Herrn und was darinnen ift. Wir lefen von Abraham, daß er eine Stelle bei ben Beiben faufte, wo er Carah begrub, lejen aber nicht, daß er diese Erde besprochen, ober wie ihr fagt, geweiht hätte. Und war dort etwa bezauberte Erde, wo der Herr Chriftus, Johannes ber Täufer, ber heilige Stephanus begraben wurden? Richt die bezauberte Erde heiligt den Rörper der Gläubigen, sondern die Körper der Beiligen und Erwählten Gottes heiligen die Erde.

Im elften Abschnitt vom Kruzifix und anderen Bildern tadelter die Bilderverehrung, den Gebrauch der Bilderin der Kirche, die Aufstellung von Bildern und Kruzifixen an den Wegen. Und da du noch sagst, heißt es hier, daß du die Bilder nicht deshalb in den Kirchen und an den Wegen aufstellst, damit Jemand jenes Holz, oder Bild des Gekreuzigten, wie

du es nennst, als den Herrn Christum verehren sollte, sondern Damit der Mensch durch solchen Anblick bewegt werde, mit den Augen des Bergens auf den zu sehen, der am Kreuze hing, darauf antworte ich, daß der wahre Glaube an den gefreuzigten Christus nicht aus dem Sehen kommt, sondern aus dem hören des Wortes Gottes, wie St. Paulus fagt. Und darum, wenn du auf irgend ein Bild blickeft und feufzest, so ift bein Seufzen falsch und heuchlerisch, bas Gott anwidert. Denn nicht mit dem Verstande, noch mit den fleischlichen Augen, wie du fälschlich schreibst, kommen wir zum Sehen und Verstehen der Wohlthat und des Verdienstes bes Leidens und Sterbens Chrifti, sondern nur aus dem Hören seines heiligen Wortes. Lange genug haben die jüdischen Bischöfe und andere boshafte Menschen, Annas, Raiphas, Herodes, Vilatus auf Chriftum, den Sohn Gottes. nicht den geschnitzten oder gemalten, sondern den lebendigen, aesehen und doch nicht an ihn geglaubt. Darum sind auch Diese beine wurmftichigen Kruzifige, auf denen die Spinnen friechen und welche die Fliegen beschmuten, nichts Anderes als eine Mummerei und Beschimpfung des Gedächtnisses der Marter des lebendigen Chriftus, der zur Rechten Gottes fist: benn nicht ein geschnitzter Göte ober bemalter Stock ist ein Andenken an die Marter Christi, sondern sein Testament oder heiliges Abendmahl, welches Chriftus allen Gläubigen zu genießen befohlen mit den Worten: das thut zu meinem Gedächtniß; außer diesem Abendmahl haben wir in der heiligen Kirche keine anderen Andenken, Zeichen ober Figuren des gekreuzigten Berrn Christus. Denn alle Zeichen und Figuren haben aufgehört, da Chriftus am Kreuze hing und rief: es ift vollbracht! Beil ihr aber diesen Worten nicht glaubt, darum ersinnt ihr euch neue Zeichen und Figuren. Noch sagst du, ihr stellt die Bilder deshalb auf. daß sie die Bücher des gemeinen Mannes seien, damit die ungelehrten Leute auf die Bilder sehend, lernen, wie Christus gelitten hat, wie irgend ein Seiliger gelebt hat und getöbtet ist. Darauf antworte ich: Obaleich nach dem fleischlichen

Verstande dies bein Geschwät sich recht ichon anläßt und glaubwürdig scheint, so ist es doch nach Gottes heiligem Worte ein hinterliftiges und heimtückisches Geschwät. Denn, wenn es wahr ist, daß die einfachen und ungelehrten Leute aus den Bilbern den Glauben lernen können und den Wea bes Heils, dann muß das nicht wahr sein, was der heilige Geist durch den Propheten saat: kann ein Bild Jemanden lehren? Und willst du wissen, was ein Bild dich lehren fann? das Alles, was es felbst an sich hat. Und was hat es? ein trockenes, wurmftichiges Stück Holz, ohne jede Frucht. Das lehrt es dich also, daß du auch seiest wie das Bild, ein trockenes wurmftichiges Holz, ohne jede gute Frucht, damit du nachher umgehauen und ins ewige Feuer geworfen werdest. Und willst du noch weiter wissen, was das Bild an fich hat? Es hat Augen, und fieht nicht, Ohren, und hört nicht, Fuße, und geht nicht, einen Mund, und fpricht nicht. So lehrt es auch dich, daß du Augen habest, und nicht sehest. Ohren, und nicht hörest, Füße, und nicht gehest, einen Mund, und von Gott nicht sprechest. Es wird dich ferner noch lehren: wie ich von Holz bin, so ist auch Gott von Holz, wie ich gemalt bin, so ist auch Gott gemalt, wie ich im Winkel stehe, so steht auch Gott im Winkel, wie ich nichts von mir weiß, so weiß auch Gott nichts von sich, wie ich Niemand erhöre, fo erhört auch Gott Niemand, wie ich Niemand bestrafe, so bestraft auch Gott Niemand, wie ich mich vor ben Fliegen, Spinnen und Fledermäufen nicht schützen kann, jo kann es auch Gott nicht. Siehst bu nun, mas die Bilder die Menschen lehren?

Und wenn du sagen willst, daß die Bilder Glauben lehren und die Bücher des gemeinen Mannes sind, dann hat sich der Herr Christus sehr geirrt, als er nur das Evangelium aller Areatur zu predigen besahl und nicht, Bilder in den Kirchen und an den Wegen aufzustellen. Zeige mir, ich bitte dich, irgend einen alten Mann oder das älteste alte Weib, die beständig bei euren Vildern liegen und immer auf sie blicken, oh sie etwas Heisames von den

Bilbern gelernt haben? Wir fennen Dieje eure Bilberdiener recht gut, die, ob fie gleich beständig die Bilber anblicken, doch weder die Gebote Gottes, noch den Glauben, noch das Baterunser kennen. Also habt ihr fie mit diesen Bilbern ausgelernt, daß fie endlich nicht wissen, warum fie Gott geschaffen, warum fie getauft find, warum fie fommen. Benn Dieje Bilber die Bücher des gemeinen Mannes find, wie ihr fagt, aus welchen fie Buge und Glauben lernen follen. warum verschließt ihr benn in den Fasten diese Bücher, während ihr boch gerade in ben Fasten die Leute zur Buffe und zum Glauben führen wollt. Damit gebt ihr ja felbst zu verstehen, daß fie ber Frommigfeit schaden, da ihr fie in ber beiligen Zeit zuschließt. Wenn bu noch ferner fagft, daß die Bilber eine Zierde und ein Schmuck ber Rirche find, benn, wo fie fehlen, ba fei es, als ob man in eine Schenne oder einen Stall einträte, darauf antworte ich: ich gebe gern zu, daß in eurer papftlichen Rirche die filbernen, golbenen, hölzernen, tobten und wurmftichigen Bilber ein Schmuck und eine Zierde find. Du fragft, warum? Darum, weil in euren Kirchen nicht zu finden ist, weder das mahre, unverlette Wort Gottes, noch die vollen und unverletten Saframente, noch mahre Buße, noch mahrer Glaube, fondern Die Lift und der Trug des römischen Antichrifts, der diese feine Lift und Täuscherei mit feinem andern Schmuck bedecken tonnte, als mit hölzernen, golbenen, filbernen Bilbern, Berlen, Damaft, Sammt, Drgeln, Fahnen, Lichtern, Galben, Rapuben, todten Knochen und anderen Teufelsdingen, damit der gemeine Mann etwas hatte, bas er auftaunen und bamit er fich die Zeit vertreiben konnte. Aber in der heiligen chrift= lichen Kirche find die Zierde und der Schmuft nicht tobte Bilber, von Menschenhand gemacht, sondern lebendige Bilber, Die Gottes Sand geschaffen, besgleichen Die mahre Berfun-Digung des Wortes, mahre Verwaltung ber Saframente, mahre Wiedergeburt, Buße und Ertöbtung des Fleisches. Das ist ber Schmuck und die Zierde chriftlicher Kirchen. Und wenn bu noch fagft, wer ift jo rasend, baß er bie Bilber verehren sollte: mogen sie stehen, was hindern sie? ich kniee ja nicht por den Bildern, sondern fniee im Geiste por Gott, dem Herrn felbst. Darauf antworte ich: wie Gott ben Menichen aus zwei Dingen. Leib und Seele, geschaffen, in will er auch nicht die Hälfte, sondern beide Theile des ganzen Menschen, Leib und Seele haben, daß du por ihm nicht nur mit dem Geiste kniest, sondern auch mit dem Leibe, zumal da St. Baulus faat: eure Leiber find ein Tempel des heiligen Geistes: darum steht es uns nicht frei, mit ihnen por ben Göten zu knieen. Umsonst sagst du auch: mogen sie steben. sie bitten ja nicht um Brod und hindern Riemanden. Und willst du wissen, was sie hindern? Das hindern sie zuerst. daß, da unsere Natur durch die Sünde perderht und zur Abgötterei geneigt, Biele die Bilber als Götter verehren, sonft würden sie ihnen nicht Gelübde thun, sie nicht füssen u. f. m. Beiter hindern sie, daß das Sinblicken nach ihnen nicht nur ein Sichabkehren von Gott ist, sondern auch von jedem Geschöpf Gottes, das uns vor Augen gestellt ist. Dem wir haben von Natur das Ueble an uns, daß wir mehr das bewundern, was die Menschenhand gemacht hat, als das. was Gottes Hand geschaffen und überall uns vor Augen gestellt. Der Prophet sagt: die Himmel verfünden die Ehre Gottes und die Feste seiner Sande Werk. Aber mo find Die, welche die Bilber Gottes, von seiner Sand geschaffen, bewundern, und, fie anschauend, seine Macht, Herrlichkeit. Güte und Barmherzigkeit erkennen und erwägen? Alle wenden sich zu den todten, stummen, tauben und blinden Bisbern und hängen an diese ihren Gottesdienst und ihre Gebete Rum Dritten hindern fie auch, daß die Menschen, was fie auf die lebenden Bilber verwenden follten, die Diener Gottes. arme Schulkinder, Waisen und Wittwen, das auf tobte Stöcke und Bretter, Die Niemand etwas nüten, wenden. Raum der Zweite giebt bei Lebzeiten dem Armen etwas und nach dem Tode schenkt er im Testamente hundert Gulden auf Bilder, Bolger, Steine, die Gott ein Greuel und feinem Menschen nütze sind. Und wenn er das thut, denkt er bei

sich, er erweise Gott damit einen Dienst und kause sich das für das Himmelreich. Und was ist das für eine Frömmigkeit, gemaltes Holz in den Kirchen auszustellen und steinerne Altäre zu bedecken, und deinen Bruder, für den Christus gestorben ist, nicht speisen, wenn ihn hungert, nicht tränken, wenn ihn dürstet, nicht bekleiden, wenn er nackt ist; und wer ist Christo ähnlicher, ein armer Mensch oder eine geschnitzte Säule? Darum, hätte Gott auch nicht verboten, Bilder zu machen und auszustellen und schadeten sie uns nichts, so müßten wir doch solche Ungerechtigkeit unterlassen, darüber Türken, Tartaren und Juden sich wundern und ein Aergerniß daran nehmen.

Im zwölften und dreizehnten Abschnitt von der Briefterweihe und Bijchofsweihe faat er u. A .: "Db= gleich ich wohl weiß, daß die Kirche Christi nicht ohne Bischöfe sein kann, so ist mir doch der noch nicht ein Bischof. ber sich so nennt, noch der Schlösser, Städte und Dörfer hat, viel Gold, Gilber und Gewänder, viel Hofleute, Rnechte, Bferde und Wagen, mit Bauken und Trompeten auf die Reichstage fährt, in Berlen, Damast und Atlas einbergeht. ein goldenes Kreuz am Halse und Ringe an den Fingern träat, noch der menschliche Regeln und Gesetze hält, noch der Holz und Steine weiht und Glocken tauft, nachdem er felbit mit schmutzigem Del gesalbt worden, sondern der ist ein wahrer Bischof, den der heilige Geist gesalbt hat, der Gott fürchtet, Chriftum, den Sohn Gottes, und feine Schäflein liebt, die mahre Lehre verfündet und für sie durch ein heiliges Leben Zeugniß ablegt, der nicht das lehrt und thut, mas Menschen eingesett, sondern was der höchste Meister Christus eingesetzt und mit feinem Blute befräftigt. Daß ihr folche Bischöfe nicht seid, kann Jeder aus eurer Weihe und dem Schwure, den ihr dem Papfte leistet, seben." Er kommt bann weiterhin auf die Bischofstracht zu sprechen und fagt dabei: "Wer hat euch diesen tartarischen Ropsput, den ihr Inful nennt, ausgedacht? Du mußt bekennen, daß es der Papft gethan, der durch seinen Schreiber Durandus schreibt

daß die beiden Hörner an diesem tartarischen Kopfputz das alte und neue Testament bedeuten. Aber da das Bielen nicht glaubwürdig erschien, so schreibt er weiter unten. daß fie die Dornenkrone bedeuten, und da auch dem die Leute noch nicht glauben wollten, daß sie die doppelte Liebe im Gesetz bedeuten. Solches ist also die Bedeutung ober das Gleichniß, als ob Jemand an seiner Mite zwei Hörner machte und sagte: Diese Mitte bedeutet die beiden Testamente, Diese Mütze bedeutet die Dornenkrone, Diese Mütze bedeutet Die doppelte Liebe im Gesetz. Ober, als wenn Jemand einen Gjel mit langen Ohren fahe und fagte: Diese Gjelsohren bebeuten die beiden Testamente, diese Gelsohren bedeuten die Doppelte Liebe im Gesetz. Darum, wenn Jemand Augen hat und ben geringften Funken von Gottesfurcht, ber enticheide, ob diefer Kopfput zu den beiden Teftamenten, der Dornen= frone oder der Liebe im Gesetz gehöre und nicht vielmehr zu jenem Thier, von dem Johannes sagt: und ich sahe ein ander Thier aufsteigen von der Erde, das hatte zwei Borner, gleichwie das Lamm, und redete wie der Drache.

Im vierzehnten Abschnitt handelt er von den Mönchen und ihren Regeln, durch welche das Verdienst Christigeschmälert wird, im fünfzehnten von der Nonnenweihe. Hier fragt er, ob die geweihten Jungfrauen nicht vorher Christo in der Taufe verlobt gewesen? warum man sie also aufs neue ihm verlobe? Habe man sie denn für Heidinnen gehalten? Und wenn sie durch das Gelübde der Jungsfräulichseit das Reich Gottes erlangten, dann müßten ja die heidnischen und jüdischen Jungfrauen auch selig werden. Endlich warnt er noch alle Väter und Mütter, ihre Kinder zu solchen Teufelsdiensten nicht hinzugeben, wie sie der Nonnenstand mit sich bringe.

Im sechzehnten Abschnitt: der Papst und die Mönche haben die Bibel gefälscht, greift er besonders den Mariakultus an. In dem "Rosenkranz der Jungsrau Maria" sei der ganze Psalter gefälscht, der Sohn Gottes verleuguet und Maria an seine Stelle gesett. So heißt es

barin: Bohl bem Manne, ber beinen Ramen, Jungfrau Maria, liebt - -, der Herr hat zu unserer Herrin gesagt; setze Dich zu meiner Rechten - - wenn die Gerrin das haus unserer Bergen nicht baut, wird sein Bau nicht lange mahren. "Aber, fährt Krowicki fort, es war euch nicht genug, Die Junafrau Maria und ben Gohn Gottes zu läftern, ihr habt auch den heiligen Geist nicht verschont, da ihr gleich zu Anfang schreibt, der Pfalter der Maria fei beffer und nütlicher, als ber Bialter Davids." In einer andern papftlichen Schrift würden ber Maria alle bie Namen gegeben, die Christo allein gufamen, wie Mittlerin, Erlöferin, Regiererin Simmels und ber Erde ze. Chriftus habe nie geboten, fie fo zu nennen und zu ihr zu beten, noch Gott verheißen, um ihrer Fürsprache willen die Sünder zu erhören. Dann wären auch alle Propheten, Apostel und Märthrer verdammt, da fie Die Maria nie angerufen. Maria könne auch die Herzen nicht fennen, was nach der Schrift allein bei Gott ftehe, barum riefen fie sie vergebens an.

Im fiebzehnten Abschnitt handelt er von dem Biaticum der papftlichen Briefter, darin fie Gott und feinen Cohn läftern; im achtzehnten von bem romifchen Megbuch. Sier zeigt er zunächft, daß das Mefonfer eine Läfterung Chrifti fei, ber burch fein einmaliges Opfer für bie Gunde ber gangen Welt genuggethan; auch könne es vor Gott nicht gelten, ba fie es ein unblutiges nennten, und nach bem Apostel ohne Blutvergießen keine Bergebung geschieht. Er widerlegt bann die verschiedenen Beweise aus der heiligen Schrift, damit sie die Lehre vom Mefopfer begründen wollen, und zeigt, daß diese Lehre vielmehr ber Schrift zuwider, nach ber Die Priesterschaft Christi ewig währt und Christus vollkommen erlösen kann Alle, die durch ihn zu Gott kommen. Zum Schluß fagt er: D armer und elender Mensch, Du also willft Christum, den Sohn Gottes, Gott empfehlen, Du also willft ihn, bem alle Macht im Simmel und auf Erden gegeben ift, opfern? Sage mir, wer ift größer vor Gott, Du ober Chriftus? Du wirst sagen: Chriftus. Warum benn opferst Du, der Geringere, Christum, den Größeren? Wenn Du Christum Gott opferst, so oft Du willst, so dist Du ja größer, als Christus. Denn größer ist, der da opfert, als der geopfert wird. Sage, ob du Christum in deiner Macht hast? Wenn du sagst: nein, warum opferst du ihn denn? Weißt du nicht, daß man das in seiner Macht haben muß, was man Gott opfern will?"

Hieran schließt fich eine Verlegung ber Ursachen, warum wir die Meffe verabicheuen muffen: Der erfte Migbrauch ber Meffe besteht darin, daß fie die Einsetzungsworte des Abendmahls nicht laut und deutlich sprechen. Denn es sind Worte bes Evangelii. Und das Evangelium hat der Berr befohlen. aller Welt zu predigen und nicht zu murmeln. Warum fich mit diesen Worten verstecken, daß man fie nicht hort? Ent= halten fie doch nichts Underes, als jene frohe Botfchaft, bag Chriftus feinen Leib und Blut zu unferer Erlöfung gegeben. Wahrlich, dieje Worte mußte ein jeder Chrift wissen und lernen, ja, wer ihnen nicht glaubt, ift fein Christ und bie Wohlthaten bes Teftaments bes Sohnes Gottes kommen ihm nicht zu aute. Warum also sprechen fie bieselben nicht laut au Allen, wie man von altersher gethan hat? Ziemt es sich auf das Sacrament des Herrn zu schauen, es zu nehmen und zu genießen, warum follte es fich nicht ziemen, die Ginsetzungsworte besselben laut zu sprechen? benn ber Glaube fommt durch das Hören und das Hören durch das Wort Gottes; wie werden die Leute dem Worte glauben; Dies ift mein Leib 2c., wenn sie davon beim Abendmahl nichts hören? -Hat doch auch der Erlöser nicht still oder flüsternd die Worte feines letten Willens gesprochen, sondern laut und vernehm= lich. Und St. Paulus, wie er es vom herrn empfing, fo aab er es auch der forinthischen Gemeinde, nicht, daß fie ftill, sondern laut und beutlich und bei ber Bersammlung Aller bas Sacrament verwaltete. . . . Es ift ein grober Irrthum, was fie angeben, warum fie die Weiheworte in der Meffe flüfternd lefen, nämlich, damit die allerheiligften Worte nicht gemein werden, nicht von jedem Beliebigen über

dem Brode gesprochen werden, da dieje Worte jo große Macht haben, daß bei ihrem Aussprechen das Brod der Leib Chrifti werde. Der herr hat nicht zu folcher Hexerei und Zauberei fein heiliges Testament eingesetzt und Reinem Macht gegeben, ihn mit diesen heiligen Worten wieder zu schaffen. Daraus erwuchsen wunderliche Läfterungen von der Bürde und Soheit des Priesters, daß er ein Schöpfer seines Schöpfers sei, höher als Könige und glücklicher als Engel. Muß man barum nicht diese Schöpfer sammt ihrer Fabel, die fie beftändig schaffen, billig als ein Greuel hinauswerfen, welche ihre Bunge jelbst gegen Gott her ausgereckt, ihn und feine Majestät zu lästern, was sich noch beutlicher aus ber Bulle des Papstes Sixtus zeigt, worin dieser heilige Bater ohne Scham schreibt, daß auch das geringfte Briefterlein größere Macht hat, als der allmächtige Gott. Denn Gott habe in jechs Tagen himmel und Erde geschaffen, ber Priefter aber schaffe mit fünf Worten die Ursache der Ursachen. Aber, wie ber Schöpfer, jo auch bas Geschöpf, bas fich vor Ratten und Mäusen nicht wehren fann und von den Motten ger= fressen wird. Solche Monftra erzeugt die Frau Messe, darum verabscheuen fie auch billig bie rechtgläubigen Christen.

Der zweite Mißbrauch ber Messe ist, daß sie das Sacrament als Gott verehren und am Fronleichnamsseste darüber also sprechen: Das ist nicht einsaches Brod, sondern der Gottmensch, mein Erlöser. Aber dem Christen wird Gott nicht geboren, noch der Erlöser aus Brod gemacht. Unser alter Gott spricht durch den Propheten: es soll bei dir sein neuer Gott sein. Wie deren beständig entstehen und in den Händen der Priester Fleisch werden in diesem betrogenen römischen Babylon. . . Aber weil die Sacramente nicht Gott sind, die Stiftung des Herrn nicht der Etister selbst, darum soll dem Geschenk Gottes und seiner Einsehung die Ehre, die dem Herrn allein gebührt, nicht erwiesen werden und kann es nicht ohne großen Abbruch der Verehrung Gottes. . . Wir lehren auch, die Sacramente zu ehren und ermahnen, mit großer Ehrsurcht an sie heranzutreten.

Aber vor ihnen, wie vor Gott niederzufallen, dafür haben wir kein Beispiel der Apostel, noch der alten Kirche. Wir verehren Christum als unsern Gott, jowohl bei dem Sacrament, als außer dem Saframent, aber das Sacrament des Leibes Christi halten wir nicht für Gott, denn etwas Anderes ist das Sacrament und etwas Anderes die Macht des Sacraments, und es ist eine schwere geistige Ruechtschaft, Die Beichen für die Sache zu nehmen. - - Weil ihr glaubt. daß ihr Christum in der Oblate fleischlich habt, darum ehrt ihr ihn auch fleischlich und kniet vor ihm nieder. Da aber der Glaube aus dem Worte Gottes kommt, so mußt ihr aus diesem beweisen, daß ihr das thun sollt, und daß dort Christus leiblich ift, wie ihn die Mutter geboren. Christus ist auch in gläubigen und frommen Chriften, wie der Apostel von ihnen sagt: ihr aber seid der Leib Christi und Glieder seines Leibes, und doch fallt ihr vor Reinem, wie vor der Oblate, nieder. Dazu warnt auch der Herr: wenn sie euch jagen werden, er ist in der Büste, so gehet nicht hinaus: siehe. er ist in der Kammer, so glaubet's nicht. Und der Apostel gebietet, das Gedächtniß des Todes des Herrn zu feiern, bis daß er kommt. Würde er aber vom himmel in die Oblate fommen und dort wohnen, wie in einer Kammer, wozu dann die Warnung des Herrn und des Apostels? . . . Und du, Bruder, mache Christo keine Kammern im Brode, sondern alaube fest, daß er sich dir vom Himmel giebt, so oft du burch den Genuß des Abendmahls das Andenken seines Todes begehit, dir darum Diefes Geschenk durch sichtbare Reichen giebt, daß er dich aus der Riedrigkeit erhöhe zu ben himmlischen Höhen. Dort suche ihn, dort preise ihn, dorthin erhebe bein Berg. - Und willst du Gott ein Opfer bringen, opjere dich selbst, den du in deiner Macht hast, aber du tannit dich selbst auch nicht in beiner Macht haben, und dich opfern, wenn dir der Herr nicht hilft. Du fragst, wie soll ich mich opfern? Wohlan, so höre: verleugne dich selbst, nimm dein Kreuz auf dich und folge Christo nach. Denn er lehrt uns felbit, daß es ein Gott angenehmes Opfer ift,

sich selbst verleugnen, den alten Adam tödten; denn wir sind durch die Sünde unseres ersten Vaters Adam so verderbt, daß wir uns selbst vor unsern Augen sehr gefallen und Jeder sich selbst liebt, der Eine seine Weisheit, der Andere seine Meichthümer, ein Dritter den eitlen Ruhm. Darum, wer das zu ersticken versteht, was er am meisten liebt, der bringt Gott ein angenehmes Opfer und gehört zu jenen Armen, von denen Christus sagt: selig sind, die geistlich arm sind, denn das Himmelreich ist ihr.

Im neunzehnten Artifel zeigt er, woher die Meije entstand. Der zwanzigste handelt von der Relchentziehung. Bier streitet er zunächst gegen die Rechtfertigung der Relch= entziehung aus der Erklärung, daß auch im Leibe das Blut sei. "Was hätte ich, fragt er, von einem Christus, der sein Blut aus seinem Leibe nicht vergoffen hätte, da ohne Blut= vergießen keine Vergebung der Sünde. Und was thue ich anders, wenn ich das Sacrament nach der Einsetzung nehme, als daß ich erwäge, daß der Leib Chrifti für mich am Rreuz aufgehängt, und fein Blut besonders zur Vergebung meiner Gunden vergoffen. Wenn nur die Priefter ben Befehl haben, unter beider Geftalt zu nehmen, wo haben Die Laien den Befehl, unter einer Gestalt zu nehmen? Du führst an, daß die Priester ein beständiges Gedächtniß des Opfertodes Chrifti, follen dies denn nicht aber auch die Laien? Hat der Herr nicht auch für sie seinen Leib geopfert und sein Blut gegeben? Alle Gläubigen sind ein Leib, fagt Die Schrift. Warum machst du benn biese Theilung in ber Rirche Gottes und zerreißest den einen Leib? Du fagft, daß auch ihr felbst bisweilen unter einer Gestalt nehmt. Ich glaube es, damit fich darin die Strafe Gottes über euch deutlich zeigt, daß euch selbst widerfahre, wie ihr Andern gethan. Wenn der Herr nur zu den Jüngern gesagt: effet, trinket Alle baraus, warum gebt ihr ben Laien das, von dem er gesagt: effet, und nicht vielmehr das, bei dem er "Alle" hinzugesett?" Er citirt dann noch die bekannte Stelle im Korintherbrief und bemerkt, der beilige

Beift habe das "trinket" absichtlich dreimal geset, weil er wußte, daß der Antichrift kommen und das Testament bes Sohnes Gottes verdrehen murbe, damit die Erwählten fich recht vor ihm hüteten. Im einundzwanzigsten Abschnitt. von ber Ginfetung unter einer Geftalt, erörtert er denselben Gegenstand noch weiter. Wenn das Wort "Alle" nur auf die Apostel ginge, beren Rachfolger nach katholischer Lehre die Bischöfe seien, so durften auch die einfachen Briefter nicht communiciren. Ferner, wenn der Berr gu Emmaus im Saufe eines ber fiebzig Junger bas Abendmahl unter einer Gestalt eingeset hätte, so mußten es auch die Briefter, beren Nachfolger, nur unter einer Gestalt nehmen. Und da der Gerr die Worte des letzten Testaments nicht gesprochen, jo könne man das Sacrament auch ohne diese Worte feiern. Gbenfo, da ber oberfte Priefter, Chriftus, bas Abendmahl zum zweiten Mal unter einer Geftalt eingesett, jo dürften es auch seine Stellvertreter nur fo nehmen.

Der zweiundzwanzigste Abschnitt handelt von dem einigen Mittler Jefu Chrifto. Der Bischof, fagt Krowicki, mache ben Unterschied, daß Chriftus der Mittler und Fürsprecher ber Erlösung sei und die Beiligen Mittler der Fürsprache. Das fei der Trug jener liftigen Schlange, die wohl gestatte, Gott zu dienen, aber nicht, ihm allein zu dienen, an Gott zu glauben, aber nicht an ihn allein zu glauben, Chriftum zum Mittler zu haben, aber nicht zum alleinigen Mittler. Gie wüßten aber selbst nicht, was fie wollten, benn ftatt die Beiligen um Fürsprache zu Gott gu bitten, baten fie Gott um Fürsprache gu ben Beiligen, benn io sprächen fie in ihren Gebeten: Alle beine Beiligen, bitten wir dich herr, mögen uns hier und überall erfreuen und helfen. Sier verwendeten fie felbst fich ja für die Beiligen und erbaten ihnen etwas fehr Großes von Gott, bas nur bei Gott felbst ftehe. "So, liebe Bapftler, schließt er, find die Beiligen bei euch nicht Fürsprecher, sondern Stlaven, benn sie fonnen fich fur euch nicht eher verwenden, als bis ihr ihnen dies durch euer quaesumus erworben habt." Er

beweist dann aus der Schrift, daß Chriftus der vollkommene Mittler und Fürsprecher sei. Der Mittler muffe gerecht sein, was kein Heiliger aus sich selbst sei; Christus habe uns von allen Sünden gereinigt, darum blieben für die Beiligen feine übrig; dem Mittler tomme es zu, in der Mitte zwischen Gott und dem Menschen zu stehen und der göttlichen, wie menschlichen Natur theilhaftig zu sein, nach jener eines Wefens und Willens, einer Macht mit Gott, nach dieser eines Leibes und Blutes mit uns, unser Bruder, der uns, sein Fleisch, nicht verleugnen könne und Mitleid mit uns habe. So sei kein Heiliger. Darum spreche auch ber Herr allein: Niemand fommt zum Bater, benn durch mich. Daraus könne man sehen, daß durch keinen todten Beiligen der Weg zu Gott gehe. Der Bischof könne ihm aus der Schrift nicht zeigen, wie sich die Heiligen verwenden, er aber wolle ihm daraus zeigen, wie sich Christus verwende. Er führt dann das hohepriesterliche Gebet an. Unter den weiteren Schriftbeweisen bemerkt er bei ben Worten Bauli: "wir haben einen Zugang zc. - dies Wort ift fur die Chriften noch nicht verwittert, noch nicht auf die Beiligen übergegangen; noch steht diese Leiter fest, noch sind ihre Sprossen nicht gebrochen, wir haben noch einen Zugang burch Christum. Dieser Beweis wird an seinem Plate bleiben, daß nur der, durch den wir einen Zugang zu Gott haben, bei ihm fur uns fpricht." - Sie machten die Beiligen zu ihren Göttern, denn die Gedanken der Menschen missen und vielen Tausenden, die an verschiedenen Orten sind, helfen, sei eine Sache Gottes allein; dann sprechen: himmlischer König! heiße daß nicht: Gott, der du den Himmel regierst? Co hatten fie die Beiligen neben Gott gestellt, Die Ehre Gottes getheilt, ihr Verdienft bem des Berrn gleichgesett, ja Chriftum unter sie erniedrigt. Wenn sich ein Sonntag treffe, jo fei er bei ihnen ein einfaches Fest: Gesang, Rleidung, Gottesbienst nur einfach; trafe sich aber das Fest eines Beiligen, bes Stanislaus ober Abalbert, fo muffe ber Berr dem Diener weichen, so werde man bald sehen, wie dies

Fest schöner, schmuckreicher und zum Schein wenigstens, frömmer geseiert werbe: da gäbe es glänzendere Gewande, man läute mit größeren Glocken und sänge mit volleren Stimmen, und wer dann die Messe höre, der habe größeren Sündenerlaß. Der Ursprung dieser Heiligenverehrung schreibe sich von den Wundern bei den Märnyrergräbern her, um deren willen man schon früh den Urheber und das Ziel dieser Wunder verließ, die Märthyrergräber in heidnische Säulen, und die reine christliche Resigion in einen scheußlichen heidnischen Mischmasch verwandelte. Denn man sehe bei ihnen dasselbe, wie bei den Heiden, bei denen alle Dinge, Elemente, Früchte, Krankheiten, Glieder des menschlichen Leibes 2c. unter die verschiedenen Götter vertheilt waren. Damit seien denn auch endlich noch die heidnischen Ceremonien eingedrungen.

Der dreiundzwanzigste Abschnitt handelt von der Briefterehe. Krowicki greift hier zunächst die Ausdrücke, in benen ber Bischof von der Che gesprochen, an. Wenn die Che ein Epikuräismus fei, so mußte Gott querft ein Spikur fein, da er den Chestand eingesetzt, indem er fagt: es ift dem Menschen nicht aut, allein sein. "Und hörst du hier, fährt Krowicki fort, was Gott fagt: es ist dem Menschen nicht gut, allein sein? Wer bist du, daß du Gott widerstreitest und zu jagen waast: es ist aut, was Gott nicht aut nennt? Co kuhn bist du, daß du gegen diesen Herrn, vor dem himmel und Erbe erzittern, beine Zunge zu erheben magft? Wäre bie Che eine Unreinigkeit, wie der Bischof sage, so ware auch ihr Stifter unrein und alle treuen Chegatten bes alten Bundes wären unrein und hätten als Unreine das himmelreich nicht erben können. Dann hätte sich auch Gott fehr geirrt, daß er treue Gatten segnete. "Beige mir, sagt er, solchen Segen Deiner Chelofigfeit, wie ich ihn dir von meiner Che zeige." Und wenn der Bischof, wie er schreibe, die Ehe unter den' Laien nicht table, warum denn unter den Dienern der Kirche? Er führt dann die Schriftstellen an, welche für die Briefter= che sprechen und widerlegt die Argumente, welche das Cölibat rechtfertigen follen. Reuschheit folle überhaupt nur von benent gefordert werden, welche von Gott die Gabe hätten; bieje brauchten aber fein Gesetz, sondern seien fich felbst Gejetz. Er schließt: Wo bist du jett, Fürstbischof von Krakau mit beiner ganzen Hierarchie bes römischen Papftes? Schreib jest und iprich, daß die Apostel ihre Frauen verftoßen haben, daß Die Geiftlichen in der erften Kirche feine Frauen hatten, daß das große Nicenische Konzil und andere Konzilien geirrt haben, da sie den Geiftlichen Frauen zu haben verstatteten. Ber= theidige jest den romischen Antichrift und beine Chelofigkeit, vertheidige die teuflische Lehre und die menschlichen Gesetze; gestatte den Beiftlichen nicht zu heirathen, heiße fie den Beboten ber Bapftin Johanna und bes Begenmeifters Gregor gehorchen... Schreibe bazu auch dem gemeinen Manne und jage: wenn bu liefest oder hörft, mein lieber Chrift, was dieje neuen Lehrer über das schlechte und unauftändige Leben der geiftlichen Borgefetten schreiben, fo gebe bir bas feinen Unstoß, daß du wegen unseres schlechten Lebens dich von unserer Einheit trennen folltest, die wir mit Lucifer und seinem Diener, dem römischen Untichrist haben. Denn diese neuen Prediger predigen und schreiben von nichts Anderem, als von uns. Aber mögen sie schreiben und predigen, was sie wollen und wie sie wollen, jo werden wir doch nach alter Weise lieber hören auf die römische Papftin Johanna, die ein Rind geboren und ben Hexenmeister Georg Hilbebrand, als auf biese Reger, als auf ben Berrn Chriftum, als auf feine Apostel und die erste Kirche, in welcher heilige Bischöfe, Hilarius, Tertullian und nicht wenige andere beweibt waren 2c."

Im dritten Theile, vom Kreuze Chrifti und seiner Jünger stellt er zuerst dieses dar und zeigt dann, wie auch hierin der Papst und seine Diener dem Herrn nicht nachahmen.

II.

## Antwortschreiben des Fürsten Rikolaus Radziwill Wojewoden von Wilna

auf die Zuschrift des päpstlichen Legaten Alonsius Lippomanni vom März 1556.

(Mit unwesentlichen Auslaffungen und Rürzungen.)

Ehrwürdiger Herr!

Theurer und werther Freund! Beil und Segen!

Wenn der ehrwürdige Berr Konarsti, Gefretar Seiner Majestät des Königs Guer Herrlichkeit (Reverendam Dominationem Tuam) in seinen Briefen meines guten Willens gegen Em. S. verfichert hat, fo hat er bies, bie Bahrheit zu geftehen, durchaus ohne mein Biffen gethan. Wenn ich auch in einer Unterredung, die ich vordem mit ihm gehabt, Bieles ehrerbietig und freundlich von Em. S. geredet habe, so glaubte ich doch nicht, es muffe beshalb auch Em. S. mitgetheilt werben. Doch migbillige ich feines= wegs seine Bemühung, Em. S. mir hierdurch freundlicher gefinnt zu machen, ja, sage ihm bafür meinen besten Dant. Wenn aber Em. H. mir fur bies mein bewiesenes Bohlwollen fich fehr verpflichtet zu fühlen verfichert, jo fehe ich nicht, wie ich beshalb mich fo fehr um Em. S. verdient gemacht haben follte, ba ich Solches auch allen andern auswärtigen Gesandten, welche den Sof Seiner Röniglichen Majestät besuchen, aufs willigste zu gewähren pflege. Ich erwarte beshalb auch biesertwegen feine besondere Gunit von Em. S. Es genügt mir, wenn Ihr meine Gefinnung und meine freundschaftliche und aufrichtige Dienstwilligkeit bin= wiederum freundlich aufnehmet.

Da nun Ew. H., wie Ihr hervorhebt als redlicher Mann und namentlich als Christenmensch, davon Gelegenheit genommen, einige mir unbekannte Sachen freimüthig und freundschaftlich mir mitzutheilen, so kann ich nicht umhin, zu gestehen, daß ich hierin nicht undeutliche Anzeigen der

Bohlgeneigtheit gegen mich erkenne, die mir desto theurer find, da solches sowohl Ew. H. Aufrichtigkeit und besonderes Wohlwollen, als auch das, wie erfichtlich, durch nicht gemeine Leutjeligkeit gezierte Alter bewirft hat. Dies Alles ift barum von mir aufs beste aufgenommen worden, und zwar nicht. wie Ew. H. meinte, als etwas Unbefanntes, sondern vielmehr als allerbekannteste Thatsache, benn es ist nicht etwas in meinen Brivatempfindungen Berborgenes, sondern oft zuvor von mir frei und offen sowohl Bekundetes, als auch den Augen vieler Menschen an vielen Orten ohne Schminke und Berstellung Dargebotenes. Obschon ich nun vielleicht schon durch mein Schweigen Em. S. bestätigen fonnte, welches meine Meinung sei, so habe ich doch, damit Em. S. nicht glauben, ich vernachläffige ober verachte Eure Ansprache und Ermahnung, beichloffen, turz auf das Ginzelne zu antworten, indem ich überall die Weise und Ordnung innehalte, die mir von Ew. H. vorgezeichnet; und dies nicht, um zu zeigen, was ich in diesen streitigen Sachen an Geift, ober Runft und Gelehrsamkeit vermag, sondern um aufs Ginfältigfte darzulegen, welches meine Gesinnung über die einzelnen Gegenstände sei und auf welche Gründe sich dieselbe stütt. Denn ich bin, geftehe ich, ein Hofmann, mehr ber Rriegs= funft als dem Studium der Theologie und Philosophie er= geben, aber doch auch ein Menich, dem nichts abgeht von alledem, das Gott den Menschen zur rechten Erforschung jeines Befens, wie zur Erfenntnig der mahren Gottes= verehrung und der wahren Religion nach seiner wunderbaren Güte gewährt hat.

Zum Ersten aber schreibt Ew. H., als Ihr vor einiger Zeit in Augsburg bei Seiner Majestät dem römischen Kaiser, eine Zeitlang verweiltet, hättet Ihr über mich gehört, was Euch nicht gefallen hätte, nämlich, daß ich völlig vom katholischen Glauben abgefallen sei und den neuen Kepern die Hand gereicht habe; als Zeugniß dessen sei Euch mitzgetheilt worden, mir sei, da ich von meinem Vorhaben nicht hätte abstehen wollen, offen vom Könige gewehrt worden,

an den gebotenen Fasttagen Fleisch zu essen, weil dies gegen Die Sakung der heiligen Mutter Rirche fei. Bieraus fann Ew. H. zunächst ersehen, wie iene Reden, welche damals dort über mich perbreitet murden, mir immerhin unbekannt bleiben kounten, da das, was ich zu Hause that, so wenig innerhalb der Wände des Hauses perichlossen war, daß es alsbald nicht nur unter die Leute, spudern spaar bis zu Er. Maiestät durchdrang. und wenn ich das Urtheil und die Autorität Gr. Maiestät in dieser Hinsicht zu wenig gefürchtet zu haben scheine, es mich um so weniger bekümmert, ja mich freut. daß es von Em & und Guresaleichen nicht gebilligt wird, indem ich für fest und gewiß erachte, daß von den Leuten jenes Ortes und Standes Alles, was recht ist, für schlecht, und was schlecht ist, für recht gehalten werde. So beschuldigten bei dem Evangelisten die Leute desselben Schlages, Die Schrift= gelehrten und Pharifäer, den Herrn Christum, den Erlöser der Welt, weil er mit Röllnern verfehrte und Kranke am Sabbat heilte, wie auch die Apostel, weil sie Aehren am Feiertage ausrauften, perleumderischer Weise der offenen Nebertretung und Belekung des Gesetzes. So wird auch der Apostel Baulus, das auserwählte Werkzeug der Barm= bergiakeit Gottes und vieler Bolker Lehrer von dem Redner Tertullus zuerst por Antonius Felix, dann por Bortius Festus, den Landvflegern Judags, wie wegen vieler anderer Berbrechen, so vornehmlich wegen Verstörung und Verderbung des ganzen Erdfreises angeklagt. Da nun auch andere Apostel und viele andere heilige Verkündiger des Wortes Gottes von jenen verbrämten Bächtern und Auslegern der Gesetze und Ueberlieserungen in gleicher Weise beschuldigt worden sind, so kann es nicht wunderbar erscheinen, daß auch ich, der ich nur ein Hörer und Nachfolger der Lehre jener Männer bin, der Regerei, oder des Abfalls vom beiligen katholischen Glauben geziehen werde und als ein sicherer und untrüglicher Beweis hierfür mein offenkundiger und gewohnheitsmäßiger Gebrauch von Fleischspeisen an den verbotenen Tagen angeführt wird.

Bas nun Letteres betrifft, so kann ich nicht recht er= sehen, welche Bedeutung dasselbe für die Bekundung oder Berleugnung des katholischen Glaubens haben foll. Denn unfer Berr und Meister Jesus Chriftus, bas Saupt feiner Kirche und höchster Briefter verkündigt deutlich: nicht was zum Munde eingehe, mache den Menschen unrein, sondern was zum Munde ausgehe. Durch folches Araument ftraft er zugleich aufs deutlichste die hartnäckige Blindheit der Pharifaer in Beobachtung ber Tage und Bahl ber Speijen: bemgemäß faat er benn auch den Aposteln, als diese melden. die Pharifaer hatten an jenem Bort ein Mergerniß genommen : "laffet fie, fie find Blinde und Leiter ber Blinden", und fügt Die Drohung hinzu: .alle Pflanzen, die mein himmlischer Bater nicht gepflanzt, Die werden ausgereutet." Sieraus kann man leicht beurtheilen, was die Fleischsveisen mit dem fatholischen Glauben gemein haben. Auch St. Baulus, der nornehmste Verbreiter Dieses Glaubens, schreibt an die Colosser: "laffet niemand euch Gemiffen machen über Speise ober über Trant": ebenso an Titus: "ben Reinen ist Alles rein, ben Unreinen aber und Ungläubigen ist nichts rein." So schreibt auch der h. Augustinus: nicht aus der Natur jener Dinge felhst, die wir gebrauchen, sondern aus der bewegenden Ur= fache des Gebrauches und aus der Art des Begehrens fei bas, mas wir thun, zu billigen ober zu verwerfen, benn es tonne geschehen, daß der Weise ohne jedes Laster der Begierde und Böllerei die kostbarfte Speise genieße, mahrend den Thoren die schändliche Gluth des Gaumens nach dem gemeinsten Kraute lüstern mache. Ich könnte hier noch viele ähnliche Aussprüche der Kirchenlehrer anführen, wenn ich nicht auf die Kurze rücksichtigte. Es ift dies ein neuer Aberglaube in Bevbachtung der Tage und Wahl der Speisen, nicht der Rirche, wie Ew. Heiligkeit meinen, sondern einiger weniger Bersonen im römischen Vontifikat, und könnte ich hier leicht die Namen derfelben, wer und zu welcher Zeit und mit welcher Willfür das Eine und Andre eingeführt habe, auf= zählen, wenn Ew. H. dies nicht befannter wäre, als mir.

Da die verdammliche Verwegenheit und Recheit diefer Berfonen durch die Defrete der altesten Synoden, des Bapftes Martin, der Antichrenischen, Bracarensischen und Toletanischen Synode verurtheilt und verworfen ist, so weiß ich nicht, wie jemand behaupten kann, es jei eine Einrichtung der Rirche. was doch die Antorität der Kirche selbst bereits verurtheilt und für immer zurückzuweisen beschlossen hat, so daß sie jeden Geiftlichen, welcher mit Fleisch gekochtes Gemüse, als unerlaubt und darum zu verachten und zu verdammen, nicht effen würde, oder wenigstens mit Widerwillen genießen würde, als der Reterei verdächtig für des Amtes verluftig erklärt. auch befiehlt, benjenigen, ber zur Bischofswürde erhoben werden jolle, u. A. darüber zu examiniren, ob er den Fleisch= genuß für sündig halte. Durch diese und viele andere Arqumente, Schriften, Autorität der Kirchenlehrer, Defrete der Concilien, endlich auch durch das Beispiel der Stadt Rom felbit, wo, wie man berichtet, bis auf diesen Tag zu jeder Zeit ohne Unterschied Fleisch gegessen wird, bewogen, habe ich damals Fleisch gegeffen, wie man erzählt, und effe folches auch jetzt, ohne Gewissenszweifel, in Christi Namen mit Danksagung. Und halte ich mich beswegen, wie ich schon erflärt, weder für einen Reter, noch für einen Abtrünnigen vom katholischen Glauben . . . . .

Sie sagen, der Wojewode von Wilna sei der Heerstührer der Ketzer in diesem Reiche; zu ihm, als zu einem Usyl, flüchteten alle diese pestilenzialischen Reuerer; er selbst habe zu Hause und soweit sein Wirkungskreis und seine Macht reiche, einen sacrilegen Altar gegen den Altar der Frömmigkeit und eine Kirche der Pestilenz gegen die Kirche der Wahrheit errichtet; er begünstige nicht nur das Abendsmahl unter beider Gestalt, sondern habe es auch zuerst in seinem Hose eingeführt; er beherberge Männer bei sich, welche diese neuen Blasphemien verbreiten, lasse falsche Prediger zu, welche die Kirche Gottes umstürzen, lese nicht nur selbst keyerische Bücher, sondern gebe sie auch andern zu lesen und lasse solche drucken; die allerheiligste Eucharistie nenne er

Gößendienst, und führen als nicht geringen Beweis hierfür an, daß er, wenn Ew. Heiligkeit mit Er. Majestät in der Kirche ist, bei der Erhebung der Hostie und des Kelches nie den Blick darauf richte, sondern das Haupt wie im Nachdenken senke, oder sich stelle, als lese er ein ihm überssandtes Schreiben; er halte nicht die römische Kirche sür das Haupt aller andern, noch den Papst sür Christi Statthalter. Auch sagen sie, er glaube, daß die Gebete sür die Berstorsbenen eitel seien; es gebe kein anderes Fegseuer, als das Blut Christi; die Geistlichen müssen verheirathet sein; der Gottessbienst sein der Landessprache zu halten, und dergleichen mehr.

Das ist in der That ein großes und wüstes Chaosvieler wichtigster Streitsragen, welche je die Kirche gehabt, so daß, wollte ich auf Alles, wie es die Sache verlangt, antworten, die Arbeit ins Ungeheure anschwellen würde und ich die Kürze, deren zu besleißigen ich mir vorgenommen, weit überschreiten würde, ohne doch das zu erreichen, was die Sache ersordert. Ich din, wie schon gesagt, nur ein Hosemann, mehr dem Kriegs- und Gerichtswesen, als dem Studium der Theologie ergeben, zudem existiren ja auch in unserer Zeit über diese Fragen viele gewichtige und ausschhrliche Traktate vieler vorzüglicher Schriftsteller; so habe ich es denn für genügend erachtet, als einsacher Christenmensch über all diese Dinge zwar nicht zu disputiren, aber was ich über die einzelnen denke, auszusprechen und klarzusegen.

(Er erwähnt noch die gegen ihn erhobenen Anschulsbigungen, er wirkte den Intentionen des Königs auf kirchlichem Gebiete entgegen und habe Laski, Lismanin und Calvin nach Polen eingeladen, und fährt dann fort):

Zunächst also bekenne ich, daß ich ein Genosse, nicht ein Anführer derjenigen bin, welche Ew. H. aus Haß und Uebereiser Reger neunt, und ein solcher auch bleiben werde, indem ich gern dem frommen Beispiele des Kaisers Constantin des Großen solge, der es nicht unter seiner Würde hielt, sich einen Mitdiener derjenigen zu nennen, welche beim Nicenischen

Conzil anwesend waren; auch frankt es mich nicht, ein Reker genannt zu werden von einem Gewährsmanne, ber felbft, ba er ein Papist ober Romanist ist, nichts anderes ist, als ein Reter: indem ich für fest und gewiß halte, daß das allein die mahre chriftliche Religion fei, welche von diefer schandlichen und verdammlichen babnlonischen Hure, die ruchloser Beije ben beiligen Sit, wie Chriftus vorhergesagt, einnimmt, Reterei genannt wird. Denn dahin ift es jett mit dem einst mit größter Achtung genannten Namen eures römischen Befenntniffes gekommen, bag es feines anderen Beweises bedarf. jemand sei ein Reter, als wenn er ein Römer oder Bapftlina ift. Wenn ich darum solche Leute, welche Jene Ketzer nennen, in meine Freundschaft und meinen vertrauten Umgang auf= nehme, ihr Zusammenströmen zu mir nicht nur dulde, sondern lebhaft erwarte, so schäme ich mich bessen so wenig, daß ich es gern gestatte, daß dies von Allen öffentlich bekannt gemacht werde, ja mir solches zum Lobe anrechne.

Im Weiteren ist mein Altar nicht, wie Em. H. meint, jacrilegijch, sondern durchaus heilig und chriftlich, nicht durch die päftliche Gottlosiakeit und Abgötterei entweiht, sondern nach Christi und der Apostel Verordnung eingerichtet, endlich nicht der römischen oder loretanischen Maria, nicht euren hölzernen Göttern, in Wahrheit aber den belphischen Damonen, gewidmet, sondern dem ewigen, lebendigen Gott felbst errichtet und geweiht. Diesen von allen Götenbildern und Miß= bräuchen, welche die Willfür des römischen Aberglaubens eingeführt hat, gereinigten Altar habe ich in Gebrauch nehmen laffen, nicht zur Gühnung von Delicten, nicht zu magischen Gaufeleien und verdammlichen Beschwörungen, sondern um das Albendmahl des Herrn zu wiederholen und ins Gedächtniß zurückzurufen; von ihm habe ich alle eure, zum Theil in Gold und Silber eingeschlossenen Götter, eure, ber allgemeinen Berwünschung würdigen Idole, wie sie das Beidenthum verehrt hat, entfernt, ihm zurückerstattet, was ihr geraubt, und bestimmt, daß er ein reiner, unbefleckter, von allem Frevel freier Tisch allein des Abendmahls des Herrn sei. Wie dennt auch Ignatius schreibt, daß die Alten ihre Tische deshalb Altäre genannt, weil dort Gebete dargebracht und Brot und Wein ausgetheilt würden.

Ebenjo habe ich auch eine Kirche, nicht ber Bestilenz. sondern der Wahrheit, in welcher nicht eure Traditionen und Erdichtungen, die größten Bestilenzen ber gesammten driftlichen Rirche, nicht des Scotus, des Cocius, des Cochleus, des Vicelius, des Bigius, oder irgendwelche verbrecherischen und ruchlosen Stimmen eurer Bullen sich vernehmen lassen, sondern da das mahre, gemiffe und unveränderliche Wort des leben= digen Gottes selbst, wie es durch die Bropheten, durch Christum und die Apostel der Kirche überliefert worden, ohne allen Flitterschmuck menschlicher Satzungen, erschallt und mit höchster Andacht gelehrt wird, außer welchem es, wie ich erachte, nichts giebt, was jemand im Glauben aufnehmen muffe, zumal dies nicht ohne größte Gefahr geschehen könnte, nach jeuem Ausspruche des hl. Chrusostomus, der in der Er= flärung der Genesis schreibt: "dasienige nicht allein und aussichließlich glauben, was in der h. Schrift enthalten ist, sondern Anderes aus eigenem Urtheile einführen, meine ich, führt die größte Gefahr mit sich für diejenigen, welche folches hören".

Was das Abendmahl unter beiderlei Gestalt betrifft, so wisse Ew. H., daß ich Christi und der Apostel Einsetzung solge und beiderlei Gestalt jenes allerheiligsten Sacraments gebrauche, durch die Antorität des Stisters selbst, der uns dies Testament also geordnet, bewogen; denn so spricht er: "wer mein Fleisch isset und trinket mein Blut, der wird nimmermehr sterben"; und St. Paulus schreibt an die Corinther: "ich habe es von dem Herrn empfangen, das ich euch gegeben habe". Darin bestärken mich, wie vieler gewichtigster Lehrer, namentlich des Angustinus, Hieronymus, Ambrosius und Chrysostomus, nicht ungewisse Zeugnisse, so auch das Dekret des Papstes Gelasius, das der Erinnerung und höchster sleißiger Beachtung werth ist: "Wir haben ersfahren, sagt er, daß Einige, nachdem sie nur den heiligen

Theil des Leibes genommen, sich des Relches des heiligen Blutes enthalten: folche sollen, da sie ohne Zweifel durch irgend einen Aberglauben sich gebunden fühlen, angehalten werden, entweder das gange Sacrament zu nehmen, ober fich des Gebrauchs nur eines Theiles desselben zu enthalten, weil die Zertheilung ein und deffelben Mysteriums nicht ohne großes Sacrilea geschehen kann." Ebenso schreibt er an einige Bischöfe und verordnet, daß Alle anathematisirt werden. welche nach Empfang des Leibes Chrifti sich der Gemeinschaft bes Relches enthalten. In gleicher Weise faat auch Bavit Julius ben Bischöfen in Egypten, wenn fie zur Bollftandigfeit der Communion den Völkern die eingetauchte Cucharistie ipenden, fo folgen fie hierin nicht dem Zeugniß der Schrift, wo Chriftus den Aposteln seinen Leib und sein Blut verordnet. denn Brot und Relch werde besonders ermähnt. So könnte ich noch vieles Andre anführen, das mich bewegt, ein solch ruchloses und frevelhaftes Sacrilea in Leugnung beiderlei Gestalt zu verabscheuen. Ich gebrauche demnach beiderlei Gestalt, und so oft ich fie gebrauche, fühle ich mich gestärkt und neubelebt, nach jenem Worte Augustins: "welche Chriftum effen und trinten, die effen und trinten bas Leben, benn ihn effen, heißt gestärkt werden, ihn trinken, heißt leben". Go haben zu allen Zeiten die reineren Kirchen bas Sacrament immer ganz beibehalten, und ist es nicht so lange her, daß. Die Bavfte mit dem verabscheuungswürdigen Troß ihrer auf= geputten Possenreißer die Laien durch ein anderes getäuscht haben. Dies hat zuerst das 1415 zu Constanz gehaltene Conzil aufgenommen, gegen beffen so unwürdige und schmach= volle Constitution das Baseler Conzil nach langem und vielem Disput beschloffen, es stehe den Böhmen frei, beiderlei Geftalt zu gebrauchen. Sieraus fann beutlich ersehen werden, daß alle diejenigen, welche felbst beiderlei Gestalt nicht nehmen, oder aus Furcht vor der päpstlichen Excommunifation Andere zu nehmen hindern, selbst nichts anderes find, als Antichriften, als Glieder Satans, endlich als die ärgsten Diebe eines fo heiligen Gutes, welches allen Chriftenmenschen ohne Unterschied

durch die Wohlthat unsers Heilandes und Erlösers Jesu Christi zugewandt worden.

Was ferner die blasphemischen Neuerer betrifft, die falschen Prediger, die keterischen Bücher, so möge Ew. H. wissen, daß ich keine geweihten Gaukler begunftige, keine papstlichen Briefter, feine bekutteten Mönche, endlich feine Leute, von denen ich weiß, daß fie eures Sauerteiges find, Schwelger und Praffer, alfo auch keine blasphemischen Neuerer, noch falsche Prediger, da es nichts von Blasphemie, nichts von Betrug, nichts von Gottlosiakeit und magloser Willfür in Verkündigung falscher Lehre giebt, was jene papstlichen Larven und gräulichen Miggestalten, die allerverderblichsten Seuchen und Bestilenzen der Welt, nicht aufgebracht hätten. Die Prediger, die ich begünstige, sind fromme Männer, bewährt in Lehre und Wandel, von Christi wahrer Lehre und Religion durchdrungen, welche mir nicht eure Satzungen, eure Defrete, eure Träume mittheilen, sondern mich des beständigen und unveränderlichen Willens des ewigen und unfterblichen Gottes, der durch Chriftum, Gottes Sohn, geoffenbart, durch die Apostel überliefert und bezeugt worden, gewiß machen, welche mir den klaren Weg des Herrn zeigen und weisen, nicht die Seitenwege eurer Synagoge, die Quelle der Wahr= heit selbst, nicht eure Wasserbrunnen. Die Bücher aber, Die ihr für keterisch haltet, lese ich nicht nur selbst, sondern gebe fie fehr gern auch andern jum Lefen, indem mir feststeht, daß nichts aut ist, was von euch nicht verdammt wird. nichts bose und verderblich, was ihr nicht lobet. Einige von diesen, die theils in der Muttersprache abgesaßt, theils aus dem Lateinischen und Griechischen übersett sind, habe ich drucken laffen und werbe noch mehr derfelben in Druck geben. Und ich glaube hierin das Wert eines guten Chriften zu üben, welches, wenn es je vorher nothwendig war, so sicher zu Dieser unserer Zeit, wo die Rirchen Chrifti in Diesem Reiche und in diesen Provinzen unsers Allerdurchlauchtigften Königs angefangen haben, die Bahrheit bes Evangelii anzuerkennen und anzunehmen.

Die allerheiligste Eucharistie, das ist das Sakrament des Leibes und Blutes unfers herrn Jesu Chrifti, das ge= wiffeste Unterpfand unserer Erlösung, wie es in den Grenzen des wahren und legitimen, von Chrifto eingesetzten, von den Aposteln überlieferten, in der ersten Kirche stets beobachteten Gebrauchs besteht, halte ich für die allerheiligste Sache und meine nicht, daß darin etwas Abgöttisches geschehe, wenn es im legitimen Gebrauche ift. Aber eure Privatmessen, in welchen ihr das Mahl des Herrn, das Sacrament der Eucharistie selbst aufs Schändlichste entweiht, da ihr meint, der Sohn Gottes sei durch eure magischen Beschwörungen von der Rechten des Baters herabzuziehen in die unsaubern, allen Frevels vollen Hände der Opferpriefter, durch zauberische Einhauchungen aus eurer Lebensfraft gleichsam wieder gum Leben zu erwecken und auf den Altären Gott dem Bater für die Lebenden und Todten, für die Gunden des Bolks, für Die Gesundheit, für den glücklichen Fortgang der Dinge, ja selbst für die Thiere und das Vieh, wie eines jeden Willfür ift, um schnöden Gewinnes willen darzubringen und zu opfern, da ihr ihn in den Tempeln, in den Städten und Dörfern umbertragt, in Gold und Gilber einschließt und in euren Ciborien an bestimmten Orten verwahrt, sie verabschene ich alfo, als etwas Grauenhaftes und aller Verwünschungen Würdiges, daß ich nicht ohne Entsetzen darauf hinblicken, ja nicht einmal daran denken kann, davon überzeugt, daß dieseeure Abgötterei nicht minder von allen frommen Christen zu meiden sei, wie jene Babylonischen Götzen von den Juden, wegen deren fie von den Propheten bei der Abführung nach Babylon gewarnt wurden. Nach jener Mahnung Johannis: "hütet euch vor den Abgöttern" und jener der Genefis: "entfernt die fremden Götter, die in eurer Mitte find, und reinigt euch." Daber geschieht es, daß ich eure derartigen Idole und abergläubischen Gebräuche verwerfe und Jesum Christum, Gottes und Marien Cohn, mahren Gott und wahren Menschen, nicht den, wie ihr wollt, in euren Gebäcken fich verborgen haltenden, sondern den gur Rechten Gottes

sitenden und dort mit dem Bater beständig regierenden und diese niedere Welt nach seinem Wohlgefallen lenkenden, seine Kirche mehrenden und in Ewigkeit bewahrenden, verehre. anbete und anrufe. Und möchte doch endlich einmal nach Beseitigung dieser Mikbräuche der Gebrauch der wahren Messe. der nach den Zeiten der Apostel, so wie er von diesen selbst empfangen war, in ber griechischen Kirche zur Zeit bes Bafilius und Chrysoftomus, in der lateinischen zur Zeit des Umbrofius, hieronymus und Augustinus, wie ihre Schriften beweisen, geübt worden ift, uns wieder gurudgegeben werden. Denn obschon, wie wir sehen, die Messe auch damals schon den Namen eines Opfers erhielt, jo erscheint es doch unzweifelhaft, daß sie nichts anderes gewesen, als eine Danksagung und ein öffentliches Mahl, wo in der Versammlung der Gemeinde Leib und Blut des Herrn dem Bolke ausgetheilt wurde; einer folden Meffe, fage ich, haben jene alten Lehrer ben Namen einer wahren Gottesverehrung und eines mahren Opfers gegeben. Die Geremonien aber, welche nachher gu verschiedenen Zeiten zu berfelben hinzugekommen find, wie gu ben Beiten bes Coleftinus, Chrillus, Silvefter und Symachus, würde ich als gleichgültige nicht für migbilligenswerth erachten. wenn fie felbst nur von den Migbrauchen, mit denen fie feit ber Zeit Gregors des Großen beschwert worben, gereinigt würde. Denn von ihm haben die Privatmeffen ihren Anfang genommen und find dann in jene Profanation und Abgötterei versunken, wie fie größer und häßlicher kein Zeitalter je ge= sehen hat, ober auch nur sehen kann. Hieraus wird Em. H. leicht entnehmen können, welches meine Ansicht über die aller= heiligste Eucharistie sei, sowie über eure papstlichen, ver= fäuflichen Brivatmeffen.

Ich fomme nun zu dem Primate der römischen Kirche, über welches, wie ich meine, jeder, ohne Tadel zu verdienen, denken und urtheilen kann, wie er will, da ja unser Glaube hiervon nicht im Geringsten berührt wird. Denn wir glauben eine heilige katholische Kirche, welche die Gemeinschaft der Hömische, Constantinopolitanische,

Gerufalemische, Antiochenische oder Alexandrinische, sondern jene, welche über den gangen Erdfreis ausgebreitet ift und deshalb katholisch oder allgemein heißt, welche nicht an einen bestimmten Ort, an einen bestimmten Sit, an eine bestimmte Klasse von Menschen und deren Constitutionen gebunden ift, sondern allein auf den Glauben Petri, das ift auf Petri Bekenntniß gegründet und erbaut; welche St. Baulus im Briefe an die Epheser beschreibt als die Kirche der Gerechten, "welche Christus also geliebt hat, daß er sich selbst für sie gegeben hat, auf daß er sie heiligte und hat sie gereinigt durch das Wafferbad im Wort, auf daß er fie ihm felbst darstellete, eine Gemeine, die herrlich sei, die nicht habe einen Flecken ober Rungel, ober beg etwas, sondern daß fie heilig fei und unsträflich". Da hiernach gewiß und offenbar ist, daß es nur eine Kirche giebt, und zwar eine Kirche Christi, wie sollte da Jemand der römischen Kirche das Primat zu= gestehen? Denn wenn dies geschieht, so hört sie auf Christi zu fein; und fürwahr, wenn man die Wahrheit gestehen foll. so hat sie dort bereits aufgehört, es zu sein und hat mit dem Borrechte jenes ehebrecherischen Titels den wahren Namen persoren. Denn was kann Gerechtes in jenem Babylon sein, was Reines, was wahrhaft Herrliches, was ohne Flecken, ohne Rungel, ohne Tadel, in welchem er, den ihr Christi Statthalter nennt, ber Papft, ein Gränel vor aller Augen, ben heiligen Sit freventlich eingenommen, ben Stuhl Betri gerstört und ben seinen baraus erbaut, ben Titel Christi aufgehoben und einen ehebrecherischen Ramen untergeschoben, ftatt ber Kirche das Reich dieser Welt für sich in Anspruch ge= nommen hat, damit er in Wahrheit Derjenige sei, nach deffen Berrlichkeit jener Auswurf der Menschheit, die Leiter feiner römischen Sefte, die Berwüfter und Zerftörer ber mahren Rirche Christi, eine herrliche Gemeinschaft ohne Makel, Rungel und Tadel genannt werden fonnten. Wahrlich, diefer Statt= halter Christi ist es, von dem Daniel geweissagt hat: "es wird aufkommen ein frecher und tückischer König; der wird mächtig sein, boch nicht durch seine Macht. Er wirds

wunderlich verderben, und wird ihm gelingen, daß ers ausrichte: er wird die Starken sammt dem Bolf ber Beiligen verderben. Und durch seine Klugheit wird ihm der Betrug in seiner Sand gerathen; und er wird sich in seinem Bergen erheben, und in der Stille wird er Biele verderben, und wird fich auflehnen wider den Fürsten aller Fürsten; aber er wird ohne Hand zerbrochen werden". Dieser ist es, von dem auch St. Paulus an die Theffalonicher schreibt: "der Abfall felbst, ber Mensch ber Gunde und bas Kind bes Berberbens, ber da ist ein Widerwärtiger und sich überhebt über Alles, das Gott oder Gottesdienft heißt, alfo, daß er fich seget in den Tempel Gottes, als ein Gott, und giebt fich vor, er fei Gott;" "ein wilder, unzähmbarer Waldeber (um hier die Worte eures Savonarola zu gebrauchen, des besten und christlichsten Mannes, ben eure Synagoge vor noch nicht hundert Jahren gottlos und graufam verurtheilt hat), welcher den Weinberg des herrn zerwühlt und verwüstet." Dies ist bas treffende Bild biefes eures Statthalters, Dies feine Farben, dies seine Eigenschaften, nach denen ich, wie ich ihn erkenne, so ihn auch beurtheile und nach seinem berartigen Primat auch seinen Primat der Kirche bemesse. Mir ift dabei nicht unbefannt, daß die Synode zu Chalcedon ihm das Borrecht dieses Titels allerdings zugestanden hat, doch nicht auf Grund der Nachfolge, wie ihr wollt, sondern aus einer gewissen Nachgiebigkeit; ich könnte ben Canon berfelben bier anführen, wenn ich nicht wüßte, daß er Ew. H. bekannt ist ...

Um nun das Uebrige, was mir von Ew. H. zwar, wie es scheint, mit wohlwollendem Munde, aber in durchaus gehässiger Gesinnung vorgeworsen wird, kurz zu erledigen, so wisse Ew. H., daß ich in der ganzen canonischen Schrift nirgend irgendwelche Fürbitten für die Verstorbenen angeordnet sinde, während dagegen schon aus dem Gleichnisse Christi mit Gewißheit solgt, daß die klugen Jungfrauen, also auch wir alle, schon in diesem Leben erwerben müssen, was uns in jenem zu Gute kommen soll, und nicht unsere Hoffnung auf Opfer sehen, nach jenem Worte: "du hast keinen Gefallen

am Brandopfer," besgleichen: "ich will Barmherzigkeit und nicht Opfer." Und Cyprianus fagt gegen Demetrius offen und klar: "nachdem wir aus diesem Leben geschieden, ist kein Raum mehr für die Buge und den Gundenerlag; hier auf Erben wird das Leben verloren ober erhalten." Darum existirt auch kein Fegfeuer nach diesem Leben, noch ein Ort. da wir nach dem Abscheiden gereinigt werden müßten. zwei Wege find uns im Evangelio gewiesen, ber eine ber ewigen Seligfeit, ber andere ber Berdammniß. "Die aber Gutes gethan haben, spricht Chriftus, werden in das ewige Leben eingehen, die aber Bojes, in die ewige Bein." Und an anderer Stelle: "wer an ben Sohn glaubt, ber wird nicht gerichtet, wer aber nicht glaubt, ber ift schon gerichtet." Wo ift hier nun euer mittlerer Ort? bei welchem es geschehen fann, daß der schon Gerichtete, nach Buruckziehung eines Urtheilsspruches, der nicht geändert werden kann, erlöft und von solchem Urtheil befreit wird, ber aber, ber nicht gerichtet wird, nichtsbestoweniger dem Urtheil verfällt. Auch der heilige Augustinus fagt gegen Belagius ausdrücklich, daß der Glaube ber Katholiken nach göttlicher Autorität für mahr hält, daß. zuerst ein Himmelreich sei, von dem der Nichtgetaufte ausgeschloffen ift, zu zweit eine Hölle, wo jeder Abtrünnige oder bem chriftlichen Glauben Fremde Bein erleidet; "ein Drittes aber, fagt er, wiffen wir durchaus nicht und finden barüber nichts in der heiligen Schrift." Diese Erdichtungen über bas Feafeuer muffen alfo beidnische fein, Fabeln der Boeten, Einrichtungen und Defrete der Reger. Und in der That, wer hat mehr über bas Fegfeuer philosophirt, als Blato, wer ausführlicher geschrieben, als Birgilius, wer zuerst gelehrt, es sei von der driftlichen Kirche zu glauben, als er, der die Fürbitten für die Berftorbenen angeordnet, Bapft Belagius und nach ihm Gregorius, die größten und vornehmften unter jenen Bestilengen und Furien, welche feit jener Beit gegen die Rirche Christi wüthen?

Was die Ehen der Geistlichen oder Priester betrifft, so könnte ich hier viele Zeugnisse der Schrift anführen,

welche meine Ansicht bekräftigen, doch will ich, da mir wenig baran liegt, ob jemand verheirathet oder ledig ift, wenn er nur feusch lebt, nur das Gine anführen: da Chebruch, Hurerei und andere Gunden der Unfeuschheit allen Menichen in aller Welt verboten find, fo fann hieraus gefolgert werben, daß damit gleicherweise auch allen Menschen, also auch den Priestern, keusche und legitime Ehen nicht nur gestattet, sondern auch vorgeschrieben find, nach jenem Borte Bauli: "um die Surerei zu meiden, habe ein jeder fein eigenes Weib." Um jo mehr, als außerdem auch ber XIII. Canon der fechsten allgemeinen Spnode daffelbe will und anordnet. Denn jo heißt es dort: "weil uns bekannt geworden, daß in der römischen Rirche in deren Rirchen= beschlüssen überliefert worden, daß Diejenigen, welche als Diafonen ober Presbuter zu ordiniren find, bekennen follen, daß fie feine Gemeinschaft mehr mit ihren Chefrauen haben, fo bestimmen wir, bem alten Canon apostolischer Constitutionen folgend, daß die legalen Chen ber Beiftlichen auch weiterhin austig bleiben und das Ausammenleben derselben mit ihren Chefrauen in keinerlei Weise aufzulosen ift." Und zum Schluß: "wenn fich jemand anmaßen follte, zuwider den apostolischen Satungen, irgend jemand unter ben Diakonen und Presbutern der Gemeinschaft und des Rusammenlebens mit der Chefrau zu berauben, der werde abgesett." Und ähnlich: .ein Bresbyter ober Diafon, welcher um der Religion willen seine Chefrau verstößt, der werde excommunicirt, wenn er aber hierbei beharrt, abgesett." Ich könnte hier viele ähnliche Verordnungen der Synoden und Concilien anführen, wie derer zu Anticyra, Constantinopel, Nicaa, Mainz, Toledo u. a., welche den Priestern gesetmäßige Ehen nicht nur nicht verwehren, sondern auch diejenigen mit dem Anathema treffen und des Amtes entsetzen, welche sich anmaßen, solche von der Che abzuhalten, oder sich felbst durch leeren Aberglauben veranlaßt, der Chefrauen enthalten oder fie entfernen. Wer muß daraus nicht folgern, daß eurem unkeuschen Wandel, euren Ausschweifungen, eurem unzüchtigen Treiben,

das ein anderer nicht einmal mit seinen Gedanken zu fassen vermag, dadurch ihr selbst einen Heliogabel und Nero beiweiten überbietet, legitime rechtschaffene und unverletzte Ehen weitaus vorzuziehen sind.

Hinsichtlich der Abhaltung der Gottesdienste in der Muttersprache möge Em. S. wiffen, daß meines Dafürhaltens alle Menschen Gott Lob und Preis, Anbetung und Dankfagung schuldig find, aber wohlverstandene und aus dem Herzen kommende, und daß fie darum auch die Sprache dessen, der solches Gott darbringen will, verstehen mussen. Denn mas fann absurder fein, als daß jemand einem lateinischen, griechischen ober andersprachigen Gottesbienste beimohne, dem diese Sprache unbekannt ift, jo daß er die Lobpreisungen, Anrufungen und Danksagungen, welche barin geschehen, und an denen er auch theilnehmen und in dieselben mit Berg und Gemüth einstimmen follte, durchaus nicht versteht. Nach meiner Ueberzeugung ist dies nichts anderes, als den Zuschauer bei einem Schauspiele abgeben und nur allein die Bracht der Tempel, den Schmuck der Altare, die größtentheils phrygischen Gewänder der Briefter und Geiftlichen betrachten, die Ordnungen der Prozessionen, den Glang der Rerzen, die theatralischen Sprünge der Opferpriester am Altare. daneben die Rlänge der Glocken, Orgeln und Flöten hören, die weltlichen Melodien der Sänger mit ihrem sinnlichen Wohllaut, endlich was alles noch sonst von Absonderlich= feiten bei euren papstlichen Gottesdiensten vorzukommen pflegt; alles dies nur mit den äußeren Sinnen erfassen, nichts verstehen, nichts empfinden, ein stummes, taubes und blindes Herz dabei bewahren. Vortrefflich, wahrlich, sind folche Gottesbienfte eurer Conventifel, in denen, foviel Bohl= gefühl das Fleisch empfängt, ebensoviel Verluft und Schaden der Geist erleidet. Und ich möchte wohl wissen, was die Apostel alsbald von Anbeginn ihrer Predigt an, als fie in alle Welt hinausgegangen, um bas Evangelium zu ver= tündigen und Gottesdienste, ober Sacramente und Opfer einzurichten, was, sage ich, dieselben hierbei gethan? haben

fie sich hierbei der hebräischen Sprache bedient? Hat Petrus im Pontus, Andreas und Philippus in Schthien, Jakobus in Spanien, Bartholomaus in Indien, Thomas in Aegupten und Aethiopien in anderer Sprache gepredigt, in anderer Gottesdienste und Opfer eingerichtet, als in solcher, welche bei jenen Bölfern damals im Gebrauche war? Darum urtheile und meine auch ich, daß in berjenigen Sprache, in welcher bas Wort Gottes bei ben verschiedenen Bölfern gepredigt wird, nothwendigerweise auch die Sacramente und Opfer gehandelt werden muffen. Dieje Sitte ift auch noch lange nach der Apostel Beit bewahrt und ift bis auf biefen Tag in ben griechischen Rirchen im Gebrauch und ift es noch nicht so lange ber, daß durch ben ruchlosen Betrug eines gemiffen apostatischen, ich wollte fagen apostolischen, Mannes, ber zuerst in einer constantinopolitanischen Synobe dies Schauspiel aufgeführt haben foll, die lateinische Meffe alle Kirchen des Abendlandes wie eine ansteckende Seuche schnell durchdrungen hat.

(Gegen die Beschuldigung, was durch die fönigliche Majestät zu Gunsten des Glaubens beschlossen sei, das werde durch des Fürsten Kunst und Betriebsamkeit wieder

zu nichte gemacht u. f. w. bemerkt er:)

Ich hindere nicht nur nicht, daß wahrer Glaube und Religion in diesem Reiche durch die königliche Majestät Vertheidigung und Unterstüßung ersahre, sondern höre nicht auf, zu bitten und zu beschwören, daß sie es ersahren, zwar nicht dieser euer päpstlicher, römischer, apostatischer Glaube, aber jener alte, mit dem Menschengeschlechte selbst entstandene, christliche, katholische und apostolische; daß dieser vermehrt, ausgebreitet und gesördert werde, jener aber, wenn möglich im Augenblicke selbst, von Grund aus vernichtet und ausgerottet werde, begehre ich und bitte darum slehentlich den allmächtigen Gott.

Wenn Ew. H. weiter für gewiß erfahren haben will, ich hätte dieserhalb an Calvin, den gelehrtesten und geseiertsten Mann unserer Zeit, an Laski, einen der edelsten Barone des Polenreiches, welchen außer dem hohen Ruhm seiner

Lehre auch große Frommigkeit und Gottesfurcht schmückt, (bem es übrigens wegen ber großen Berdienste feiner Bor= fahren um die Republik und wegen der Freiheit, die in seinem Baterlande besteht, unverwehrt ift, auch ungerufen zu kommen, wann es ihm beliebt), sowie an Lismanin, (der ebenfalls, weil er sein ganzes Leben im königlichen Dienste aufs Ehrenvollste zugebracht, sich doch sicherlich bei uns frei in einem freien Lande wird bewegen konnen, wenn er jest, wie das nicht zweifelhafte Gerücht geht, nach Bolen zurückfehrt) Boten entfandt, um fie herbeizuholen, fo irrt Em. S. zwar hierin, doch wünsche ich, daß Ihr für gewiß haltet, daß ich jett von einem fo großen Berlangen, folche Männer bei uns zu feben, erfüllt bin, daß, wenn ich wußte, ich könnte fie ober noch andere jener vortrefflichen Männer, welche jett in Deutschland leben, wie Melanchthon und Breng, meinen Forderungen gewillt machen, ich mir nicht nur die Mühe geben würde, meine Diener zu senden, sondern auch alle meine Mittel und Kräfte zu folchem Zwecke in Bewegung feten würde.

(Er führt nun weiter aus, Lippomanni hätte, statt auf Andere zu hören, sich an ihn selbst wenden sollen, dann wäre es ihm vielleicht gelungen, den Legaten "aus dem tiesen Abgrunde der päpstlichen Lehre in die Kirche Jesu Christi und seine Lehre hinüberzuführen"). Daß mir dies durch ein widriges Geschick versagt geblieben, beklage ich um so lebhaster, weil ich erkannt habe, daß Ihr, ein sonst mit der größten Humanität begabter Mann, den wir alle so sehnlich erwartet haben und auf den wir, als auf eine sicherste Juflucht, all unste Hossmung geset hatten und geglaubt, er werde die Kirchen Christi in unsern nordischen Ländern von Aberglauben reinigen, Euren Sinn gerade auf das Gegentheil gewandt habt, und die alten Irrthümer nicht nur nicht beseitigen wollt, sondern auch mit größtem Bemühen und höchstem Giser versuchet, sie zu kräftigen und dauernd zu machen . . .

Im Uebrigen, wenn Ew. H. die Kirche Christi nach der Menge und dem größeren Theil der Menschen bemißt, und es darum verwunderlich findet, daß Christus nur in der

Gemeinschaft, mit welcher eines Sinnes zu fein ich bekenne. zu finden sein foll und damit sein Reich in einen Winkel der Erde eingezwängt würde, während doch der Bater ver= heißen, er wolle ihm die Beiden zum Erbe und die Enden der Erde zum Besitze geben, und gesagt, er werde herrschen von einem Meer zum andern, vom Wasser bis zur Welt Ende und alle Bölfer würden zu ihm kommen und seinen Namen preisen, jo möchte ich Em. H. hier hinwiderum fragen, wenn nur die römische Kirche die wahre Kirche wäre, die boch auch in gewisse und dazu enge Grenzen eingeschlossen ift, wie könnte dann das Vorgejagte mahr fein? oder wenn überhaupt keine römische Kirche wäre, würde dann auch über= haupt in der ganzen Welt keine Kirche eristiren? Und doch ist es sicher und gewiß, daß schon seit der Schöpfung, seit dem Anbeginn des Menschengeschlechts Gott gewollt, daß die Erkenntniß feines Wefens und Willens in den Gemüthern ber Menschen lebendig fei, daß er verehrt und angebetet und ihm Dank gefagt werde. Denn barum hatte er den Menschen nach seinem Bilde geschaffen, und auch, nachdem der Mensch wegen Uebertretung des göttlichen Gebotes jene erste Bürde. jenes erfte Licht bes göttlichen Sinnes verloren, ihn nicht völlig ins Verderben gegeben, sondern nur aus dem Garten vertrieben und ihm geboten, ein mühseliges, aller Leiden und Trübfale volles Leben zu führen, in Arbeit und Schweiß feinen Lebensunterhalt zu suchen, die Nachkommenschaft, durch welche Gott in alle Zeit gepriesen werden follte, in Schmerzen zu erzeugen und der Verheiffung von dem kommenden Samen. in welchem das Menschengeschlecht wiederhergestellt werden follte, zu glauben. Darum bestand auch damals schon die Rirche, welche von der Gemeinschaft nur eines Mannes und Weibes, als von einem einzigen Schöfling, aus in viele weit sich verzweigende Geschlechter, Stämme und Völker, welche bis zu diesem Tage ben gangen Erdfreis erfüllt haben, ausgebreitet ist, und zwar nicht auf ihren Ursprung, das ift auf Abam, sondern auf die Verheißung, welche Abam geschah. gegründet und erbaut.

So bestand alsdald vom Anbeginn der Welt bis zur Ankunst unsers Heilandes und Erlösers Jesu Christi immer eine Kirche Gottes, welche in der Hossenung des verheißenen Samens Gott verherrlichte, welche glaubte, sie werde zu dem früheren ewigen Leben, zu welchem wir geschaffen waren, wieder erneuert werden. Diese Gemeinschaft der also Glaubenden war nicht immer gleich groß, sondern bald größer, bald kleiner, denn nicht die gesammte Nachkommenschaft Adams hatte der Verheißung geglaubt, wurde doch schon unter seinen Söhnen selbst der eine für böse, der andere sür gerecht angesehen, und als sie wegen Verachtung jener Versheißung durch die Sündssluth völlig vertilgt war, da war die Kirche der ganzen Welt allein in Noah und seiner Familie übrig geblieben.

Hieraus erhellt, wie groß damals die Rirche gewesen und in welche Grenzen des Erdfreises eingeschlossen; fürwahr eine kleine, elende, unscheinbare, darum auch von jener übrigen Menge verachtete und verworfene. So war auch, als Sodom untergehen sollte, allein in der Familie Lots die Kirche geblieben, so waren, als Elias entrückt wurde, nach dem Worte des Herrn nur siebentausend Menschen übergeblieben. welche die Kniee nicht vor Baal gebeugt hatten, und diese noch dazu zerftreut, den Blicken verborgen, fo daß felbst Clias flagte, er sei allein übergeblieben. Und wie mar es bei Christi Ankunft selbst? welche Kirche bestand damals? etwa jene der Hohenpriefter, Schriftgelehrten und Pharifaer, welche die Berheifung von dem kommenden Meffias auf die Bieberherstellung des Reiches und der weltlichen Macht bezogen und einen an Waffen und Streitkräften mächtigen Ronig erwarteten, der fie von der römischen Berrschaft befreien und mit weisen Gesetzen in Ruhe und Frieden regieren follte? ober nicht vielmehr des Zacharias, Simeon, Joseph, der Gli= fabeth, der Maria und anderer ihnen ähnlicher, welche über Chrifti Ankunft und fein geiftliches Reich einmüthig gleich bachten, welche nicht den Wahnvorstellungen der Priester, Schriftgelehrten und Pharifaer folgten, fondern auf die Lehren

des Zacharias, des Simeon und der Anna, welche den wahren Sinn jener Weifsagung bewahrt hatten, hörten. Und welche Kirche bestand schon zu Christi Zeiten felbst? etwa jene der Briefter und der Aeltesten des Bolts, welche den Lehrstuhl eingenommen hatten, welche die Beiffagungen, die Gesetze, Die Ceremonien und die Gerichte in ihren Sänden hatten, melche allein das Recht und die Macht, die Schrift auszulegen, besaßen, oder nicht vielmehr jene, welche Chrifto, dem Herrn der Welt, ihrem Beiland nachfolgend, Alles verließen und mit dem übrigen Bolke, und das einem gar geringen, allein auf seine Lehre hörten? Wie wird Em. S. barum bestreiten können, daß Christus oder die Kirche da sei, wo eine kleine Rahl von Menschen das Evangelium lernt und annimmt, und wie behaupten, sie sei dort, wo eine gewaltige und dazu stattliche Menge dieses selbe Evangelium verfolgt und verabscheut? Aber Ihr werdet vielleicht sagen, so sind also jene Zeugnisse Gottes selbst über das Reich des Sohnes, welche ich vorhin angeführt, falsch? Durchaus nicht, denn in alle Welt ist ihr Schall ergangen; überall in der Welt leben Menschen, welche Gott mit wahrer Frömmigkeit und (Hottesfurcht verehren, welche ihn anbeten, anrufen, verkün= digen und bekennen, so wie er sich durch den Sohn geoffen= bart hat; aber, wenn ihrer aller Gemeinschaften, so viel ihrer find und wo immer fie fich finden, mit der übrigen Menge der Menschen, unter denen sie wohnen, verglichen werden, io sind sie wahrlich ein geringes, von der Menge erdrücktes Häuflein. Daraus muß man, meine ich, schließen, das Reich Christi sei zwar, wie Gott selbst bezeugt, ein den ganzen Erdfreis umfassendes, von einem Meer zum andern, vom Waffer bis zur Welt Ende fich erftreckendes, aber nicht ein folches, wie es das Reich des Chrus, des Alexander oder des Augustus war, reich an Schätzen, an Macht, an glücklichem Fortgang der Dinge und überallhin sichtbar, sondern verborgen, bedrängt, in äußersten Beschwerden und Gefahren lebend, immer bedroht, bisweilen Schiffbruch leidend, aber doch bestehend und bleibend bis an das Ende der Welt.

Co ist es also den übrigen Reichen nicht ähnlich? wahrlich nicht ähnlich, sondern geistlich, nicht dieser Welt, wie auch Chriftus felbst bezeugt: "mein Reich ift nicht von dieser Welt". Wenn aber Em. H. einwirft, wenn das Reich Chrifti so gering ware, daß nur Deutschland und einige wenige Länderchen des Volenreiches es umfaßten, so sei Christus umsonst gestorben, da er nur eine so verschwindende Zahl durch seinen Tod gewonnen hätte, so scheine ich mir bereits hinlänglich gezeigt zu haben, daß das Reich Christi in dieser Welt, welches ist die Kirche, nicht allein von Deutschland. von Polen, von England, endlich auch nicht von eurem gesammten römischen Babylon, so weit und fern es sich immer erstreckt, umichloffen wird, fondern von den Grenzen der gangen Welt, daß Chriftus aber für alle gestorben ift und will, daß alle felig werden, daß er alle gleichmäßig zu fich ruft, daß aber nicht alle kommen, nach jenem Worte: "viele find berufen, aber wenige find auserwählt". Darum besteht die Kirche Christi, welche Ew. H. meint nach ber Menge beurtheilen zu muffen, in nichts weniger, als der Menge selbst. Denn wäre dies ihr gewisses und untrügliches Rennzeichen, jo mare ja auch der Schwarm der Syfophanten in Purpur und Mitra eurer römischen Kirche nicht die Kirche. sondern vielmehr die Gemeinschaft derjenigen, welche die Religion Mahomets bekennen und welche beinahe schon den gangen Erdfreis nicht nur durchstreift, sondern auch eingenommen haben und besitzen, welche im Uebrigen gegen die Chriften, wo immer Dieselben in ihrem Berrschaftsgebiete leben, fich viel billiger und milder erweisen, als ihr, da fie denen, welchen ihr mit Feuer und Schwert ungerecht und frevelhaft wehret, das freie Bekenntnig Chrifti und des Evangelii verstatten, sie vor aller Gewaltthätigkeit und Un= gerechtigfeit schützen und wollen, daß fie unverlett seien.

Weiter wendet Ew. H. in Bezug auf jene geringe Zahl auch das ein, wenn es wahr wäre, daß die Kirche Christi nur in Deutschland und einigen wenigen Länderchen Polens bestehe, so wäre auch der heilige Geist nicht in der

Rirche gewesen vor mehr benn funfzehnhundert Jahren, und doch habe ihn der Heiland gesandt, daß er in Ewigkeit mit uns fei und uns in alle Wahrheit leite. Wie dies mit= einander zusammenhängt, ift mir nicht recht verftändlich; denn wenn der heilige Geift erft von jener Zeit, wo der Beiland ihn seiner Rirche gefandt hat, angefangen hatte, in ber Rirche zu sein, so würde das mahr sein, daß er vor funfzehnhundert und einigen Jahren nicht in der Kirche gewesen, weil er nicht gesandt, woraus das Absurde gefolgert werden müßte, es fonne eine Kirche Gottes geben, welche nicht den Geist Gottes habe, bann übersteigt auch bas meinen Berftand und ift mir unerfindlich, wie das mahr fein fonne, was Ew. H. fagt, daß, wenn in Deutschland und in einigen Landes= theilchen Polens Christus ober bie Rirche ware, jo ware länger als funfzehnhundert Jahre der heilige Beift nicht in der Kirche gewesen; als ware ber heilige Geift an einen bestimmten Ort gebunden, und wenn er an dem einen ift, so fönnte er nicht an dem andern sein. Das ist fürmahr eine vortreffliche Folgerung: der heilige Geift ist hier, also ift er dort nicht gewesen, oder die Kirche des Abendlandes hat den heiligen Geist, also hat ihn die Kirche des Morgenlandes nicht. Dies wäre wahrlich lächerlich, benn ber heilige Geist ist der gesammten Kirche gesandt, und wo immer der mahre Dienst des Wortes ift, da muß er nothwendigerweise auch sein. Aber ich sehe wohl, worauf Ew. H. hinaus will. Ihr bindet den heiligen Geift an die Kirche, die Kirche aber an den römischen Stuhl und die geordnete Nachfolge; und jo sagt ihr: nur in Rom ift die Kirche, weil bort ber Stuhl Betri, dort die geordnete Nachfolge, dort die größere Zahl Menschen, und da der heilige Beist nur in der Kirche sein kann, so ist er auch nur zu Rom und demzufolge auch nicht in Deutschland und Polen, noch in andern Kirchen, welche nicht aus dieser eurer Synagoge find. Dies ift aber burchaus falich. Denn wie die Kirche nicht an den römischen Stuhl gebunden ift, fo kann auch der heilige Beift auf keine Beise an denfelben gebunden fein. Bürde man ben Sat in der Beije

umkehren: in den Rirchen der Deutschen ist der heilige Geift. also ift er nicht in denen der Römer, so wäre dies Argument eher am Plate. Denn, wie schwarz und weiß, so sind auch Die römische und die deutsche Kirche einander entgegengesett; Diese nämlich ist Chrifti, jene des Antichrifts, da sie nicht von den Aposteln gestiftet, sondern von den römischen Bapften und ihrem Colleg aufgerichtet, nicht auf Gottes Wort erbaut, sondern auf ihre Erdichtungen und Constitutionen. als da find: erarbeitete Werke (opera operata), überver= Dienstliche Berte, Monchsgelübde, Chelosigfeit Der Briefter, Fegefeuer, Abläffe, Privatmeffen, Fürbitten für die Todten, Wallfahrten, Jubileen, Bullen und anderes dem Aehnliches um ichnöben Gewinnes willen von jenen Stellvertretern bes Untichrifts gegründet. Daffelbe scheinen mir auch jene Autoritäten, welche Em. H. zum Schluffe auführt, bes Bijchofs zu Alexandrien Athanafius und des heiligen Hieronumus, diefer beiben Gäulen ber Rirche genugfam und beutlich zu erweisen; jener nämlich stellt als gewiß hin, nur bas fei der mahre Glaube und fein anderer, welchen die Apostel, wie fie ihn von Christo empfangen, uns überliefert haben, ber in feiner Weise zu verändern, sondern mit höchster und beständiger heiliger Schen festzuhalten und zu beobachten fei: Dieser aber fagt, nur das sei die mahre Kirche Christi, welche auf die unwandelbare Lehre der Apostel gegründet ist und mahnt, in derfelben zu bleiben und zu beharren. Daß diefe Ausiprüche der beiden Kirchenlehrer eurem Glauben und eurer römischen Kirche diametral entgegenstehn, erhellt, wie ich meine, hinlänglich aus bem Borhergesagten. Demnach, um in einer durchaus offenbaren Sache bem Schreiben ein Ende zu machen, sehe ich von weiteren Erörterungen ab, indem ich wünsche, Em. S. moge bes Ginen gewiß sein, daß ich lieber in diesem, wie ihr ihn nennt, verborgenen und verachteten Winkel ber Rirche Chrifti, zu dem Gott felbit durch den Propheten spricht: fürchte dich nicht, du kleine Beerde, zu den recht Denkenden gehören und mit ihnen ein Reter genannt werden will, als mit den prächtigen und hochtrabenden

Titeln eurer römischen Kirche ein Katholischer und Aposto= lischer. — —

Aber hier kommt mir in ben Ginn, was zu glauben ich zwar durchaus nicht bewogen werden fann, das aber doch zu erwähnen und freimuthig furg zu berühren der Freimuth, dessen Ew. H. sich gegen mich bedient hat, um mich zu er= mahnen oder vielmehr im Innersten zu treffen, bewirkt hat, nämlich welchen Glauben über euch ihr hier bei vielen würdigen und angesehenen Männern erweckt habt. Ihr meintet, jagen fie, Seine Beilige und Allerdurchlauchtigfte Rönigliche Majestät fonne auf feine bequemere und bundigere Beije diese neuen, in ihren Provinzen fürzlich entstandenen religiösen Bewegungen bampfen und unterdrücken, als wenn fie euren Rath, den ihr nach dem jungften deutschen Rriege den heiligen und allerdurchlauchtigften Raijern und Rönigen ber Römer, den edelften und weisesten Fürsten, gegeben, den diese aber wegen seiner großen Gottlosigfeit verschmäht und gurud= gewiesen haben, ausführen würde. Wie ihr nämlich bort geurtheilt, ber Kurfürst von Sachsen Johann Friedrich und ber Landgraf Philipp von Heffen, zwei Fürsten, welche außer wegen ihrer hohen Frömmigkeit auch wegen ihrer besonderen und überaus feltenen Standhaftigkeit bes höchften Lobes genießen, seien als die vornehmsten Säupter jener Reterei, welche die religiösen Unruhen hervorgerufen, mit dem Tode gu bestrafen, fo mochte auch Seine Königliche Majeftat beschließen, die ersten Urheber und Förderer des in ihrem Reiche gepredigten Evangelii, welches ihr Reterei neunt, am Leibe zu ftrafen; auf diefe Weise allein konne es geschehen, baß allen inneren Schäben und Unruhen, beren Anfänge, wie man fagt, schon an den Thuren selbst zu sehen find, alle Gelegenheit und aller Stoff genommen wurde, und fo die Republif in ihrem alten Flor, ihrer alten Ruhe und Einheit erhalten würde. Go hätte auch die kaiferliche Majestät schon längst den Aufruhren und Kriegen in Deutschland ein Ende machen können und Muße und Ruhe gewonnen, um andere wichtige Dinge ersprieklich zu betreiben, und weil dies damals als Em. S. Rath ertheilte, unterlaffen worden, fo fei bort bis jett Alles voll Varteiungen, überall lodere der Haß. überall erschalle mehr und mehr der Lärm feindseliger Waffen. Darum müßten auch Seine Königliche Majeftat Solches aufs Meußerste befürchten und, daß es nicht geschehe, diesen ersten Anfturm, der wie gewöhnlich der heftigste ist, auf die voran= gegebene Weise alsbald zu hemmen und zurückzuschlagen sich entschließen. Ich kann nun zwar, wiederhole ich, kaum be= wogen werden, dies zu glauben, wegen ber hohen Meinung von eurer Tugend, welche ihr bei unsern Leuten und bei mir hervorgerufen, wenn es aber mahr ift, was Andere mit Bestimmtheit versichern, so ist es mahrlich bose, schändlich, gottlos, graufam und tyrannisch und kann in keiner Beise mit den christlichen Tugenden, welche ich bei euch zu sehen wünschte, bestehen. Denn was, frage ich, ift gottloser, was unbarmherziger, was der mahren Religion Christi wider= strebender, als zu unternehmen und zu versuchen, die mensch= lichen Gemüther, welche sonst in ihren Sandlungen durchaus frei find, von der mahren Frommigkeit, der mahren Gottes= erkenntniß, ber mahren Liebe, Furcht, Anbetung und andern christlichen Regungen durch Tyrannei abzuhalten und zurückzuscheuchen, während doch Christus nicht einmal gewollt hat, daß die Gottlosen und durch verschiedene und große Merger= niffe Schaden Stiftenden und von dem Wege ber Bahrheit fich weit Entfernenden beseitigt und ausgerottet, sondern daß. fie bis zur Ernte ertragen und behalten würden. "Laffet", fagt er, "Beibes mit einander wachsen bis zur Ernte." Und bies barum, wie ebendort erhellt, auf daß mit dem Unfraut nicht auch der Weizen ausgerauft werde. Wer hieraus nicht erkennt, wie folch euer Rath, wenn er bennoch gegeben ift, zu der Lehre Chrifti und der Apostel fteht, der muß in der That ein Maulwurf sein. Christus will, daß man das Un= fraut ertrage, damit nicht auch der Weigen ausgerauft werde, ihr, damit euer Unfraut bleibe, haltet bafur, daß ber Beigen mit der Burgel zu vertilgen fei; Chriftus will, daß die Frrenden burch ben Dienst bes Worts im Geifte ber Milbe

auf den Weg der Wahrheit zurückgeführt werden, ihr ziehet diejenigen, welche in der Wahrheit selbst und im Lichte wandeln, durch eure Bullen, eure Defrete, endlich eure Gerichte, in die Finsterniß eurer Lügen grausam und freventlich hinab: Christus will, daß die Frrenden durch das Wort aufgehalten, gehemmt und gestraft werden, ihr wollt dies durch äußere Gewalt bewirken: die Apostel tödteten diejenigen, welche dem heiligen Geiste gelogen hatten, durch das Wort, ihr tödtet Diejenigen, welche dem heiligen Geifte und ber Wahrheit selbst Beugniß geben, burch Feuer, Schwert und Strick. Und, wo es mit offener Gewalt nicht angeht (damit eurer verruchten Thrannei nichts fehle), da wendet ihr heimlich das Gift an. wofür mir zum Zeugniß dient der römische Kaiser Heinrich VII, der zu Florenz von einem eurer Diener durch eine vergiftete Hostie verbrecherischer Weise getödtet worden ist. nicht die äußerste Gottlosigfeit, die höchste von allgemeiner Verwünschung zu treffende Tyrannei, wenn ihr, was euch nicht einmal gegen die Irrenden, oder, wie ihr wollt, die Reter freisteht, gegen die wahren und frommen Chriften. benen ihr eine Stute sein folltet, euch anmaget? Aber weil burch folches Beginnen, durch folche Künfte eure Herrschaft und Thrannei zu ber gegenwärtigen Größe angewachsen ift, so scheint es nicht wunderbar, wie auch ich mich dessen feineswegs verwundere, daß ihr diese Herrschaft durch die gleichen Kriegskünfte zu erhalten und zu bewahren sucht.

Dies habe ich hier, gemäß meiner Aufrichtigkeit und meines durchaus chriftlichen Wohlmeinens gegen Ew. H. geglaubt, kurz anführen zu müssen, damit, wenn es wahr ist, was hier über euch, so wie ich es vorgetragen, verbreitet worden, ihr davon lasset und nicht meinet, ein so gottloser Nath, welchen die höchsten und vornehmsten Monarchen und Herrscher der christlichen Welt für verwerslich erachtet haben, werde von Seiner Königlichen Majestät, die mit Milbe und nicht mit Thrannei regiert, irgendwie befolgt werden. Ist es aber salsch, was ich lebhast wünsche, so wollet allen Eiser und Fleiß daran setzen, diese von so Vielen über euch gesaßte

Meinung, so viel ihr könnt, zu beseitigen. Und dies würde am leichtesten geschehen, wenn Em. H. von Umtes wegen sich barum bemühen würde, daß Seine Königliche Majestät selbst, ohne auf das allaemeine Concil zu warten, noch auf die Autorität des Papstes, auf die Willenserklärung und die Beiftimmung der Brälgten, der Canonici und des übrigen Clerus. einen freien Nationalconvent ansagen würde, auf welchem diese Religionsftreitigkeiten, welche die größte Gefahr für das Land befürchten laffen, auf billige und erträgliche Weise, bis bas Generalconcil zu Stande kommt, beigelegt würden und eine bestimmte Norm und Ordnung, nach welcher die Kirchen in diesen Provinzen zu verwalten wären, festgesett würde. Daß dies geschehe, verlangt vor Allem die Frommigkeit und Religion. begehrt das Vaterland, fordert die Republik und die allgemeine Ruhe, erheischt endlich, was nicht das Geringfügigste ist, das tönigliche Amt, nach jenem Schriftworte: "so lasset euch nun weisen, ihr Könige, und lasset euch züchtigen, ihr Richter auf Erden; fuffet den Gohn, daß er nicht gurne und ihr umfommt auf dem Wege", und jenem: "machet eure Thore weit, ihr Fürsten, und die Thuren der Welt hoch, daß der König der Ehren einziehe". Denn Gott will, daß die Sorge für seine Rirche und der Dienst an seinem Worte nicht allein bei den Hohenpriestern oder den Bischöfen sei, sondern auch durch die Könige und Fürsten ausgebreitet und bewahrt werde, nach jenem Worte des Jesaias: "Rönige sollen beine Pfleger und ihre Fürstinnen beine Säugammen sein", benn wie werden fie ernähren, wie erhalten ober schützen, wenn fie fich nicht Mühe geben, in der Kirche die Lehre des Evangelii zu schützen und zu erhalten, welches ihr höchstes und vorzüglichstes Nährmittel ist. Sind doch auch die vier ersten öfumenischen Concile, welche jett die Kirche gahlt, nicht durch die Autorität der Papste, was Em. H., wie ich meine, besser als ich weiß, sondern durch die Dekrete der Könige und Raiser berufen worden, wie des Constantin, des Theodosius, des Valentinian und Martian. Wenn Seine Königliche Majestät nach dem Beispiele dieser Fürsten, ohne auf das allgemeine

Concil, wie ich schon erwähnt, zu warten, kraft ihres Amtes und Berufes eine Nationalsnobe in ihren Provinzen anfagen wurde, fo wurde fie die gegenwartigen religiöfen Bewegungen, welche ihrem gesammten Reiche Gefahr broben, auf diese Weise leichter beseitigen, als wenn sie nach eurer römischen Sitte und nach ber von Ew. H., wie Ginige meinen, gehegten Ansicht fich zur Thrannei und zu Leibesftrafen wenden würde. Und daß Seine Königliche Majestät dies besto williger thue, darauf moge Em. H. (barum ich euch im Ramen bes lebendigen Gottes, um der Frommigfeit und driftlichen Religion willen, bitte und beschwöre) alle Mühe wenden; so wird es auch geschehen, daß ihr jene über euch verbreiteten Gerüchte am bundigften widerlegen, die Kirche Chrifti in diesen Reichen und in diesen Ländern am besten berathen und von hier den Ruhm mit euch nehmen werdet, daß durch euren Rath uns der Friede und die Ruhe und zulett das Staatswesen selbst wiederhergestellt sei.

Im Uebrigen, wenn ich vielleicht weitläufiger und weniger liebsam, als ihr es wünschet, geantwortet habe, so bitte ich, ihr moget dies mehr euch felbst als mir zuschreiben und bafür halten, daß ich durch ben Umfang euer Ginwürfe, beren eingehende Beantwortung ganze Traftate umfassen wurde, provocirt und angetrieben, bazu gekommen bin, ben Raum eines Briefes zu überschreiten. Dann ift es auch durch eine Art göttlicher Fügung geschehen, daß, als ich Em. H. Schreiben erft spät beantwortet zu haben schien, diese Synode der Männer eures Standes bei uns zusammen= getreten ift, welche mir, wie ich nicht zweifle, bei Abfaffung meines Briefes vorgeschwebt hat, so daß jeder gestehen wird, es sei jetzt gerade die geeignete Zeit, ihn an euch abzusenden, gekommen. Denn da Ew. H. aus ihm meine Ansicht über die Religion und über die Dinge, welche Ew. H. zur Sprache gebracht, bequem genug erkennen wird, so werdet ihr dies auch den ehrwürdigen Bätern, welche dort aus dem aanzen Berrschaftsbereich unsers allerdurchlauchtigften Königs in fo großer Bahl zusammenkommen, auf bas

100-

Bequemfte und Gelegenste mittheilen können, damit auch jene sehen und urtheilen und mich, wie billig ift, belehren, ob nicht dies Alles recht und nach der Norm der heiligen Schriften, wie auch im Sinne jener ersten katholischen Rirche, von mir geschrieben sei. Ich wünschte aber, daß die auf diefer Synobe versammelten Bater auf alle Weise sich bemühen möchten, daß jene alte, wahrhaft christliche und nothwendige Reformation der Kirchen in diesen unsern Gegenden ins Werk gesetzt und die gegenwärtige profane. Gott verhaßte Verunstaltung des Glaubens, der alten Gottes= dienste und einer rechtschaffenen Kirchenzucht beseitigt werbe. Und damit Solches durch Ew. H. Rath und Autorität, nach dem Amte, welches ihr für euch in Anspruch nehmet, bewirkt werde, jo bitte ich, Gott, der Bater der Barmbergiakeit moge euch durch die Gnade des heiligen Geistes eine folche Gefinnung verleihen, daß ihr mit Beiseitesekung aller Affette allein die Ehre Chrifti und das Beil seiner bedrückten Rirche suchet und euch all solcher Praktiken enthaltet, wie ihr deren vor nicht langer Zeit geübt, als ihr die Juden in Sochacowo,\*) zum großen Staunen und Entsetzen aller redlich Denkenden, verbrennen ließet, daß Ihr vielmehr, der offenbaren und sonnenhellen Wahrheit die Ehre gebend, alle Berathungen und Verhandlungen dahin lenket, daß das Reich Gottes auf Erden blühe und fich in alle Weite ausbreite und also der Name Dessen gepriesen werde, der allein lebet und regieret in alle Ewigkeit.

Gegeben zu Wilna am 1. September 1556.

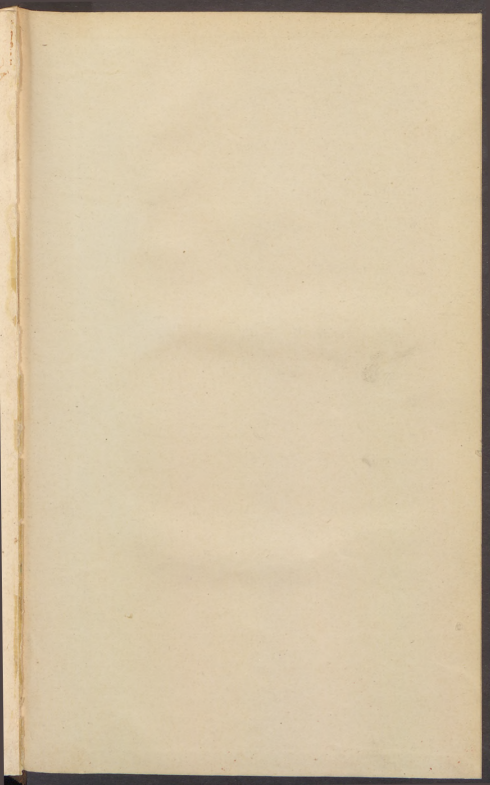
Guer Herrlichkeit ergebenster

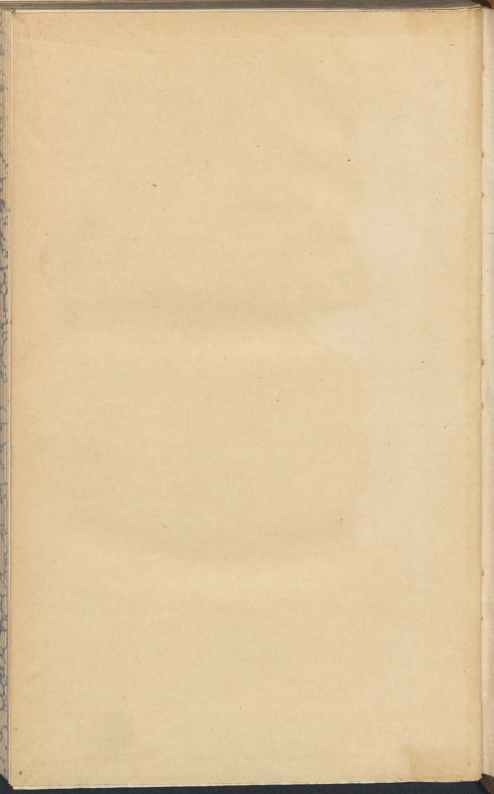
Nikolaus Radzivil.

\*) f. S. 121.









Biblioteka Główna UMK Toruń

1095336

Biblioteka Główna UMK
300046081411