

# Königliches Marienstifts-Gymnasium zu Stettin.

# Michaelin-Programm 1878,

womit zu bem

# Rede= und Entlassungs=Actus

am Freitag ben 27. September nachmittags 4 Uhr

ehrerbietigst und ergebenft einladet

# Dr. Guftav Beider,

Cymnafial Director.

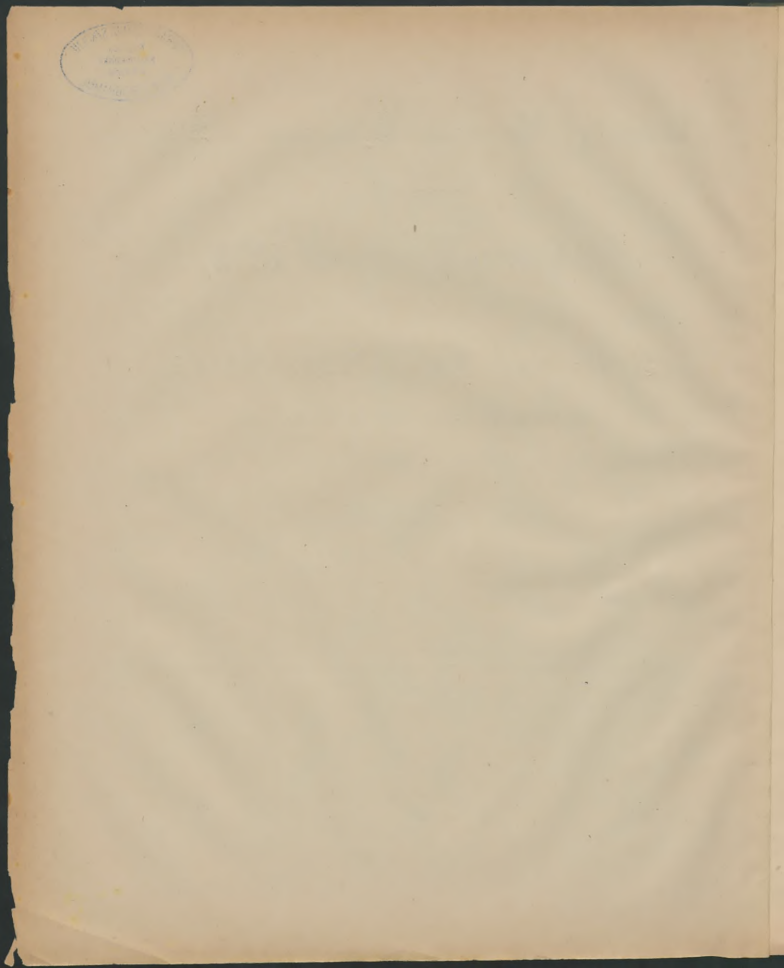
## Inhalt:

- 1. Abhandlung des Symnafiallehrers Dr. Otto Loewe: Ueber den Werth des Kantischen kategorischen Imperatios für die Begründung der Ethik.
- 2. Nachrichten über das Schuljahr 1877-78. Lom Director.

Stettin.

Drud von Berrde & Lebeling.

1878. Progr. Mr. 110.



# Ueber den Werth des Kantischen kategorischen Imperativs für die Begründung der Ethik.

Was gut sei ober böse, sittlich ober unsittlich, löblich ober schändlich: geurtheilt wird darüber täglich von alt und jung, von hoch und niedrig, von Gebildeten und Ungedildeten. Wie oft uns nun auch die Beobachtung sich aufgedrängt haben mag, daß Personen, und vielleicht solche, denen wir gar wohl eine klare Auffassung der obwaltenden Verhältnisse zutrauen dürsen, über einen und denselben Gegenstand entgegengesetzte Urtheile fällen, so werden wir doch, wenn wir unseren Blick vom Sinzelnen weg auf das Sanze richten, uns der Wahrnehmung nicht verschließen können, daß nicht nur zu unserer Zeit und in unserem Volke ein gewisser sesten der sittlichen Sinsicht vorhanden ist, sondern daß dies auch zu allen Zeiten und bei jedem nicht gänzlich in Roheit versunkenen Volke der Fall gewesen ist. Die gewonnene sittliche Sinsicht ist ein Gut, welches sich zugleich mit der menschlichen Kultur forterbt, die Sthik ist es, die dafür Sorge zu tragen hat, daß dasselbe sich immer von neuem reinige, vervollkommne, vervollständige.

Seit Sokrates, auf welchen die Anfänge der Moralphilosophie zurückgehen, weist die Geschickte der Philosophie eine große Anzahl von Männern auf, welche bestreht waren, die absoluten Normen der sittlichen Beurtheilung aufzusinden und zur Anwendung darzulegen. Bei der Betrachtung ihrer verschiedenen Systeme muß ein Punkt sofort unsere Ausmerksamkeit erregen. So vielsach dieselben nämlich Uebereinstimmung unter einander zeigen in der Bestimmung der einzelnen sittlichen Vorschriften und Pflichten, so groß ist ihre Verschiedenheit in Ansehung des obersten Moralprinzips, aus welchem sie jene ableiten. Diese Frage nach dem ethischen Grundgedanken, welcher das menschliche Wollen und Handeln bestimmen solle, ist also sehr alt und doch immer wieder jung, da sie den eigensten Werth eines jeden von uns angeht.

Vor nun balb einem Jahrhundert klagte Kant über den Zustand der Sittenlehre seiner Zeit, in welcher die verschiedensten Begriffe theils rein für sich, theils unter einander vermengt als Prinzipien des sittlichen Jandelns aufgestellt wurden, daß "in wunderbarem Gemische balb die besondere Bestimmung der menschlichen Natur, bald die Idee von einer vernünstigen Natur überhaupt, bald Bollsommenheit, bald Glückseligkeit, hier moralisches Gesühl, dort Gottessucht, von diesem etwas, von jenem auch etwas anzutreffen sei." <sup>1</sup>) Nach Kants Auftreten entwickelte in Deutschland eine Reihe von Geistern ersten Kanges großartige Systeme der Weltanschauung, aber es ist bekannt, daß die großen Weltreiche dieser geistigen Eroberer alle mehr ober minder zerfallen und zerstört sind. So hat denn auch die Zahl der Moralspsteme und mit ihnen die der Moralprinzipien seit Kant noch bedeutenden Zuwachs ersahren,

das eine hat mehr, das andere weniger Beifall gefunden, keines aber hat auch nur annähernd allgemeine Zustimmung zu erlangen vermocht. Da hat also doch wohl Schopenhauer recht: "Moral
predigen ist leicht, Moral begründen schwer" und abermals: "Zu allen Zeiten ist viele und gute Moral
gepredigt worden, aber die Begründung derselben hat stets im Argen gelegen." Wenn er dann aber
sich vermist auf den Trümmern der Kantischen Sthik seine eigene aufzubauen, wenn er "selbst darangehen will, das seit Jahrtausenden gesuchte unzweiselhaft wirksame, allein wahre Prinzip der Moral
darzulegen", so sind das zwar große Verheißungen, die Urtheile Berusener aber lauten jeht ziemlich
übereinstimmend dahin, daß er nur einen neuen und besonders hervorragenden Beleg für die Wahrheit
der zweiten Hälfte seiner obigen Aussprüche geliefert habe.

So können wir uns denn die betrübende Thatsacke nicht verhehlen, daß es der Ethik, dieser das Leben so unmittelbar berührenden Wissenschaft, nicht besser ergangen ist, als der dunkelen Metaphysik, daß sie, so lange und so eifrig betrieben, doch noch ihren obersten Grundsat sucht. Von anderer Seite wird freilich geleugnet, daß es nöthig sei, einen solchen aufzustellen, oder daß es überhaupt möglich sei, ihn zu sinden. Darauf ist aber zu erwidern, daß hier mehr von dem höchsten Prinzip abhängt, als irgendwo, da in keiner anderen Wissenschaft das Wesentliche so in dem ersten Grundsate enthalten,

die Ableitung des Ginzelnen aus ihm fo leicht ist wie in der Ethik.

Obwohl ber Widerstreit und die Uneinigkeit der bisherigen Moralsysteme in Sinsicht ihres obersten Prinzips zu beklagen ist, so wollen wir uns doch hüten nach der Masse der verschiedenartigen Bestrebungen und gegenseitigen Hemmungen die Leistungen in der Wissenschaft der Ethik zu beurtheilen; denn wir geben die Hossmungen auf eine befriedigende Lösung nicht auf. Allerdings sind die Fehler und verderblichen Irrthümer zu beachten, welche bei den einzelnen ethischen Untersuchungen und Aufstellungen begangen worden sind: anstatt nun aber vorwiegend die Schwankungen und Mißgriffe hervorzuheben, werden wir richtiger handeln die Gleichgewichtspunkte aufzusuchen, in welchen naturgemäß die widerstrebenden Bewegungen zulet ihre Ruhe sinden müssen. Diese bieten uns Aristoteles und Kant, jene beiden mehr als andere grundlegenden Philosophen, von welchen immer wieder das tiesere Forschen auf allen Gebieten der Philosophie seinen Ausgang zu nehmen hat. In besonderem Maße gilt dies für die Ethik. Denn Aristoteles und Kant sind die bedeutendsten und einslußreichsten Vertreter der beiden Hauptrichtungen, auf deren Gegensat sich zulet die reiche Mannigsaltigkeit aller Moralprinzipien zurücksühren läßt, sosern wir diesenigen ausnehmen, welche unter dem gemeinschaftlichen Einslusse zurücksein.

Entweder wird mit Aristoteles der Inhalt des Strebens und Handelns oder mit Kant die Form zum Prinzip erhoben, entweder mit jenem das Sittliche in letzter Instanz auf erstrebte Güter zurückgeführt oder mit diesem von solchen unabhängig gesetzt. Zeigt sich bei beiden der Gegensatz der materialen und formalen Grundlegung der Ethik in voller Schärfe, so zeigen die Systeme beider doch noch einen zweiten Gegensatz, nämlich den der Individualität und der Allgemeinheit. Nach Aristoteles geht die höchste sittliche Aufgabe des Individuams in der vollen Bethätigung seines individuellen Wesens völlig auf und nicht darüber hinaus, nach Kant hingegen beruht das Motiv des sittlichen Handelns in einer übergreisenden, allumfassenden Allgemeinheit; nicht um seinetwillen, um des Gesetzes willen soll der Einzelne das Gute thun.

Aristoteles und Kant nehmen aber nicht nur als Vertreter der gegenüberstehenden beiden Hauptrichtungen den ersten Rang in der Geschichte der Ethik ein, sondern auch deswegen, weil sie vor allen
anderen bei Zeitgenossen und Nachwelt Beifall gefunden und auf die Entwickelung der Ethik den tiefgehendsten Einfluß ausgeübt haben. In dieser Nücksicht dürfte allerdings Aristoteles überlegen erscheinen,

bessen System nicht nur in dem ganzen Alterthum die erste Stelle einnimmt, sondern auch — freilich beeinflußt von der christlichen Kirche und theilweise modificirt — das ganze Mittelalter hindurch und tief bis in die neuere Zeit hinein eine universelle Stellung, über die Spaltung im Nationalen und in den Konfessionen erhoben, besaß.

Seute fteht bagegen Kant unbestritten im Mittelpunkte bes philosophischen Interesses. Als vor etwa zwei Dezennien die Mißstimmung über ben unerträglichen Zustand ber Philosophie in Deutschland immer lebhafter murbe; als man einzusehen begann, bag bie Gelbständigkeit auch auf bem Bebiete ber Philosophie eine selbstverständliche Ginschränkung finden muffe; als man forderte, daß, wer felbst philosophiren wolle, vor allem die gründlichste Kenntniß des hervorragendsten Systems der Neuzeit befigen muffe: da ertonte laut und immer lauter der Ruf einer Rudkehr zu Kant als zu dem Manne, ber bie gange neuere Philosophie auf seinen Schultern trägt. Gine wie allgemeine und eifrige Beschäf: tigung mit Rant fich nun entwickelte, bafür zeugt nicht nur, bag fie gar balb mit bem Namen einer Rantphilologie bezeichnet wurde, fondern mehr noch, daß furz hintereinander zwei neue Gefammt= ausgaben seiner Werke nöthig wurden, zu welchen jett fogar eine eigenartige werthvolle Bolksausgabe seines Sauptwerkes, ber Kritik ber reinen Vernunft, gekommen ift. 2) Bunachst wurde seine Philosophie fast unverändert wieder aufgenommen, es folgte eine scharfe Rritit feiner Methode, die Interpretation feiner Schriften, die Berftellung feiner mahren Unfichten, und in ber Begenwart beginnt bas Erforschen ber Genesis seines Systems. Wenngleich in erster Linie die Erkenntnigtheorie untersucht wurde, fo fanden boch balb auch die anderen Gebiete feines Syftems Bearbeitung. 3) Es kann nicht fehlen, daß aus biefen neuesten ernften Bestrebungen beutschen Geistes auch bie Sthit Gewinn gieht; auch fie bedarf gegenwärtig ber Sammlung, um aus ben auseinandergebenden Richtungen und den wechselnden Geftaltungen ben bleibenden Ertrag zu icheiden und zu fichern.

Von Kant aber datirt die zweite Hauptepoche der Geschichte der Moral; auch dieser Wissenschaft hat er neue Bahnen gewiesen, so entschieden, überzeugend und erfolgreich, daß die nachkantischen Leistungen auf diesem Gebiete, trot aller Abweichungen unter sich, seine Einwirkung nirgends verleugnen können. Wie man überall, wo es sich um philosophische Prinzipien handelt, nie an Kant wird vorbeizgehen dürsen, wie man, auch wo man von ihm abweicht, immer von ihm wird lernen müssen, so wird jede Geschichte der Ethik eingehend bei ihm zu verweilen haben, jedes neu auftretende System dieser Wissenschaft wird, ehe es auf Vertrauen Anspruch erheben darf, sich mit Kant auseinandersehen, sich über seine Stellung zu ihm ausweisen müssen. Diese seine Geltung wird er selbst dann nicht verlieren, wenn wir zu dem Ergebnisse gelangen sollten, daß er in wesentlicher Hinsicht, ja vielleicht in entscheidenden Punkten geirrt habe; vielmehr werden seiner unbestrittenen Verdienste um die Resorm der Ethik auch dann noch genug übria bleiben.

Der oberste Grundsatz der Kantischen Moral hat bekanntlich die Form eines unbedingten Gebotes und lautet in der Kritik der praktischen Vernunft also: "Fandle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzebung dienen könne." Dies ist der kategorische Imperativ, dessen Werth für die Begründung der Ethik darzulegen der Zweck der folgenden Untersuchungen ist.

Im Anschluß an die Anordnung in der Kritik der praktischen Vernunft prüfen wir erstens die Kantischen Beweise für den kategorischen Imperativ; zweitens werden wir die Ableitung und Entwicklung desselben darstellen; drittens soll die Beantwortung der Frage versucht werden, ob derselbe die an ein oberstes Moralvrinzip zu stellenden Ansorderungen erfülle.

Zwei Werke Rants find es hauptfächlich, auf welche wir angewiesen sein werben. Ueber bie

"Grundlegung gur Metaphyfit ber Sitten", 1785 erfchienen, fagt er felbft in ber Borrebe: "Gegenwärtige Grundlegung ist nichts mehr als die Auffuchung und Festfetung des obersten Pringips der Moralität, welche allein ein, in seiner Absicht, ganzes und von aller anderen sittlichen Untersuchung abzusonderndes Geschäft ausmacht." Bequem ware es in Folgendem an erster Stelle biese Schrift zu Grunde zu legen, da fie sich burch spstematische, klare und bündige Darlegung auszeichnet. Dennoch gebührt für unseren Zwed ber "Rritit ber prattifchen Bernunft" ber Borrang, ba fie 1788, drei Jahre später, erschienen, Kants befinitive Ansichten enthält. Freilich war er damals bereits 64 Sahre alt, so bag man versucht ift in ber breiten, rebseligen Ausführung, in ber gefünstelten Form etwas Greisenhaftes zu finden. In der Borrede zu der Kritik b. pr. B. bestimmt Kant bas Berhältniß berfelben zu ber "Grundlegung" bahin, baß die lettere zwar vorausgesett werbe, aber nur insofern, als sie mit dem Prinzip der Pflicht vorläufige Bekanntschaft mache und eine bestimmte Formel berselben angebe und rechtfertige; fonst bestehe die Kritik d. pr. B. für sich felbst. Ueberall wo es für den Gewinn einer größeren Bollftändigkeit ober Rlarheit vortheilhaft erscheint, werden wir die "Grundlegung" um so mehr herbei ziehen, als biefe in mehreren die Ableitung des kategorischen Imperativs betreffenden Punkten weit ausführlicher ift. - Die eingeklammerten Seitenzahlen im Text beziehen fich fämmtlich auf Band 4 ber alteren Ausgabe Kants von Hartenstein, welcher bie genannten beiben Schriften enthält. —

I.

Prüfung ber Beweise, burch welche Kant in der Kritik der praktischen Bernunft seinen kategorischen Imperativ zu ftügen sucht.

Die Kritik der pr. B. beginnt im §. 1 mit einer "Erklärung", welche für das Verständniß des Folgenden wichtig ist: "Praktische Grundsähe sind Sähe, welche eine allgemeine Bestimmung des Willens enthalten, die mehrere praktische Negeln unter sich hat. Sie sind subjektiv oder Maximen, wenn die Bedingung nur als für den Willen des Subjekts gültig von ihm angesehen wird; objektiv aber, oder praktische Gesehe, wenn jene als objektiv, d. i. für den Willen jedes vernünstigen Wesens gültig erkannt wird."

Es folgen nun drei Lehrsätze, welche bestimmt sind, die Ausstellung des kategorischen Imperativs vorzubereiten und zu derselben hinzusühren; zugleich soll sich aus dem Nachweise, daß alle disherigen praktischen Prinzipien unzulässig und versehlt seien, das formale praktische Prinzip Kants als das allein mögliche ergeben.

Der erste und bei weitem wichtigste Beweis ist in Lehrsat I und II (§. 2 und 4) enthalten. Kants Argumentation läßt sich auf die kürzeste Weise vielleicht so wiedergeben: Keine Empirie begründet Apodikticität; alle materialen Prinzipien sind empirisch; Schluß: Kein materiales Prinzip besitzt Apodikticität. — Ferner: Iedes praktische Gesetz muß Apodikticität besitzen; kein materiales Prinzip besitzt Apodikticität; Schluß: Kein materiales Prinzip eignet sich zu einem praktischen Gesetz. — "Nun bleibt", sagt Kant in §. 4, "von einem Gesetze, wenn man alle Materie, d. i. jeden Gegenstand des Willens (als Bestimmungsgrund) davon absondert, nichts übrig, als die bloße Form einer allgemeinen Gesetzgebung." Wie eben gezeigt, kann aber kein materiales Prinzip praktisches Gesetz werden, also ist damit Lehrsatz III bewiesen: "Wenn ein vernünstiges Wesen sich seine Maximen als praktische allgemeine Gesetz benken soll, so kann es sich dieselben nur als solche Prinzipien denken, die nicht der Materie, sondern bloß der Form nach den Bestimmungsgrund des Willens enthalten." —

Ehe wir diesen Beweis beurtheilen, verweilen wir noch bei Lehrsatz III. Man hat Kant nämlich vorgeworfen übersehen zu haben, daß es neben dem Inhalte und der Form eines Gebotes noch ein Drittes gäbe, worauf sich die Wirksamkeit desselben stügen könne, nämlich die Person des Gebietenden, die, wie sie überall im Leben das Sittliche begründe, so in allen Religionen das Fundament der Moral bilde. Mulerdings hätte Kant diese Möglichkeit erwähnen sollen, ihre innere Berechtigung hätte er leicht abweisen können; da er aber an anderer Stelle, wie seiner Zeit hervorzuheben sein wird, mit vollster Entschiedenheit die Ethik unabhängig setzt von jeder Theologie, so ist in der Sache die Versäumniß unerheblich. Schwerer wiegt ein anderer gegen Kant erhobener Vorwurf, ebenfalls wegen mangelhafter Disjunktion. Wenn Kant lehre: Nicht irgend ein materialer, d. h. auf erstrebte Zweike gerichteter Bestimmungsgrund des Wollens, also nur die Form einer ohne inneren Widerspruch möglichen strengen Allgemeinheit des Gesehes eigne sich zum Moralprinzip, so sei die dritte Möglichkeit undeachtet gelassen, daß weder in einer formlosen Materie, noch in einer inhaltslosen Form, sondern in den Verhältnissen, die zwischen den verschiedenen Zwecken bestehen, oder in der Stusensolge ihres Werthes das Prinzip der Ethik zu suchen sei.

Kant fährt (in ber Anmerkung S. 126) fort: "Welche Form ber Marime fich zur allgemeinen Besetzgebung ichide, welche nicht, bas kann ber gemeinste Berstand ohne Unterweifung unterscheiben" und bringt bann ein Beispiel: Ich habe es mir zur Maxime gemacht, mein Bermögen burch alle sicheren Mittel zu vergrößern. Ich habe ein Depositum in Sänden, deffen Sigenthumer verstorben ift und keine Sandichrift barüber gurudgelaffen hat. Wenn ich nun meine Maxime auf biefen Fall anwenden und sie zu einem allgemeinen Geset erheben wollte, daß Zebermann ein Depositum ableug= nen burfte, beffen Niederlegung ihm Niemand beweifen kann, fo wurde ich fofort gewahr werben, "baß ein foldes Pringip, als Gefet, fich felbst vernichten murbe, weil es machen murbe, baß es gar kein Depositum gabe." — Wie unglücklich Kant mit biesem Beispiel ift, leuchtet ein. Unbegreislich muß es ericheinen, wie er aus ber Ableugnung bes Depositums folgern kann, bag es bann gar kein Depositum gabe, ober was er bamit wohl meint, daß bann ein Deposital-Vertrag überhaupt unmöglich gemacht werbe. In Wirklichkeit wird man daraus doch nur folgern, daß bei einem folchen Bertrage Zeugen oder andere Beweismittel zu benuten sind; wenn aber jemand einem Anderen ein Depositum übergiebt, ohne auch nur in seinem Testament, ober sonst in seinen Papieren für seine Angehörigen einen Ber= merk darüber zu hinterlassen, so wird jeder ein solches Verfahren höchst leichtsinnig nennen. Kant bewegt fich hier offenbar in einem Rreife, indem er bas Depositum ichon als ein Sittliches voraussett, während es fich doch barum handelt, überhaupt das Sittliche zu begründen. Mit biefer Voraussetzung kann er bann freilich die Ableugnung des Depositums als unsittlich barstellen. Daß letzteres aber etwas Sittliches fei ober unter Menschen bestehen muffe, läßt er ganz unbewiesen; wie hätte er es auch beweisen follen? Den Nuten ober die Luft konnte er von feinem Standpunkte aus nicht zu Gulfe nehmen, und aus der bloßen Korm des Gebotes ift das Depositum nicht abzuleiten. Die psychologische Erklärung für einen fo groben Fehler ift, wie noch in andern ähnlichen Fällen, in dem lebhaften fittlichen Gefühl unferes Philosophen zu suchen, welches hier entschieden für die Sittlickeit des Depositums eintrat und es ihm als selbstverständlich erscheinen ließ, dieselbe auch als objectiv gultig anzusehen.

Gehen wir jett zurück auf Kants theoretische Ansicht von der wissenschaftlichen Ohnmacht alles empirisch Gegebenen, so ist kein Zweisel, daß mit der materialen Wahrheit jenes ersten Obersates: "Keine Empirie begründet Apodikticität" zugleich die ganze Beweisssührung steht oder fällt. In der That aber unterliegt die Gültigkeit dieser Prämisse den ernstesten Bedenken. Kant erklärt in der Ginzleitung zur Kritik d. r. B.: "Erfahrung lehrt uns zwar, daß etwas so oder so beschaffen sei, aber

nicht, baß es nicht anders fein fonne." Und weiter: "Erfahrung giebt niemals ihren Urtheilen mahre ober ftrenge, sondern nur angenommene und komparative Allgemeinheit." Gine pollige Widerlegung bes bargelegten Rantischen Beweises wurde bemnach bie erkenntnistheoretische Untersuchung anzustellen haben: Wie kommt Nothwendigkeit in unfer Erkennen? Da dies hier unmöglich ift, fo erinnern mir gegen jene Borgussebung Rants, die bei ibm feststand, ohne bag er sie einer Brufung unterworfen hätte, nur an Kolgendes. Es gebort zu ben ziemlich allgemein anerkannten Resultaten ber nachkantiichen Philosophie, daß auch den Dingen selbst, nicht nur unferer Erkenntniß, eine vernunftgemäße Nothwendiakeit innewohnt, daß also auch die Erfahrung, wofern die äußere in rechter Weise burch die innere erganzt wird, nicht für unfähig gur Offenbarung biefer ben außeren Dingen und uns felbit innewohnenden vernunftaemäßen Nothwendiakeit zu halten ift. Freilich involvirt keine einzelne, für fich betrachtet, Nothwendigkeit, sondern alle Nothwendigkeit beruht auf der Einordnung in einen burch Bringivien bebingten Bufammenbang ber Erkenntniß. Nicht aber ift es mahr, daß bie Ordnung im Erkennen und Sandeln ju einer an fich ordnungslofen "Materie" burch bie Vernunft bes Subjeftes allein bingugethan werben mußte, sondern fie beruht auf ber Aufnahme ber objektiv vorhandenen Ordnung in unserem Erkennen und Sandeln. Ohne alle Erfahrung können wir überhaupt feine, geschweige benn. wie Kant will, apobiftische Erkenntniß gewinnen. "Wie wir im Technischen bas burch bloge Sandarbeit nicht Erreichbare nicht ohne die Sande burch Zauber, fondern mittelft der Sande durch Mafchinen, bie selbst ursprünglich aus Sandarbeit bervorgegangen sind, erreichen, so erreichen wir bassenige Maß von Gewifibeit, welches die bloke, vereinzelte Erfahrung nicht geben kann, nicht ungbhängig von aller Erfahrung burch aprioristischen Zauber, sondern burch ein die Erfahrungen nach logischen Normen kombinirendes Denfen." 6)

Schon oben wurde eine unvollständige Disjunktion nachgewiesen, und es muß auffallen, baß Kant mehrere gerade ber fundamentalften Sate seines Spftems auf indirekte Beweise gründet, ba er in der Kritik d. r. B. selbst mit Recht vor ihnen warnt. Denn avagogische Beweise, gefahrlos in ber Mathematik, find boch wegen ber ftrengen Disjunktion aller Möglichkeiten, bie fie im Oberfate voraussetzen, auf anderen Gebieten miflich, jumal in der Philosophie, wo ichon bei einer leichten Modifikation einer Ansicht die gegen ihre frühere Form vielleicht siegreiche Argumentation nicht mehr zutrifft, so daß ber Schluß auf die Wahrheit ber ihr konträr entgegengeseten Ansicht ber Logischen Gultigkeit entbehrt. Auch auf bem Bunkte, auf welchem wir stehen, liegt wieder eine mangelhafte Disjunktion vor. Denn wenn Rant in ber Rritif ber r. B. lebrt: Richt bie Erfahrung, alfo Formen, die von aller Erfahrung unghhängig ober a priori porhanden find, begründen die Appbikticität ber Erkenntniß, so hat er wieder bie britte Möglichkeit übersehen, "bag ber Grund ber apobiktischen Gewißheit in einem empirisch bafirten Denken liege, bessen ber Erfahrung folgende, alles Einzelne nach ben in biefem felbft liegenben, gegebenen Begiehungen fuftematifc verkettenbe Th ätigke it den logischen unterworfen ist, nicht aber zu einer Reihe von "Formen a priori" hypostasirt werben barf." 7) Können wir uns somit ber Einsicht nicht verschließen, daß Kants Boraussehungen in Betreff des Urivrungs der Nothwendigkeit ein πρώτον ψεύδος find, welches seine Ginwirkung auf bas gesammte Gebäude des Kriticismus ausgeübt hat, fo wird daburch ber besprochenen Beweisführung die Basis genommen.

Uebergangen wurde bisher der Lehrsat II (§. 3), weil er kein nothwendiges Glied des vorigen Beweises bildet, sondern vielmehr einen zweiten, wenn auch untergeordneten Beweis enthält. Er lautet: "Alle materialen praktischen Prinzipien sind, als solche, insgesammt von einer und derselben Art und gehören unter das allgemeine Prinzip der Selbstliebe oder eigenen Glückseit." Weshalb ist nun

leteteres für die Begründung der Ethik unbrauchdar? Hier wäre die einfachste Antwort: Weil es ein materiales Prinzip ist und als solches nach Lehrsak I kein allgemeines praktisches Geset abgeben kann. Allein Kant hat wohl den Grund nicht blos in dieser Zurücksührung, sondern auch unmittelbar im Wesen der Selbstliebe sinden wollen. Denn wie er sich im ersten Abschnitte der "Grundlegung" (S. 14 ff.) auf das Bewußtsein von der Unverträglichkeit der Reigung mit der Pslicht beruft, so in der Kritik d. pr. V. (§. 8 Anm. 2) unmittelbar auf das Bewußtsein von der scharfen Grenzlinie zwischen Sittlichkeit und Selbstliebe als ein Zeugniß von einleuchtender Wahrheit. Das Prinzip der eigenen Glückseligkeit sei dem der Sittlichkeit diametral entgegengesetzt, denn jenes würde so lauten: "Liebe dich selbst über alles, Gott aber und deinen Nächsten um dein selbst willen." (S. 196.)

Die Gültigkeit des Kantischen Beweises für Lehrsatz II wird entschieden bestritten von Trens delenburg, da er zu eng sei und nicht den ganzen Umfang der Behauptung decke. Kants Argumentation erklärt er für zutressend, auch seine Schlußfolgerung, welche so lautet: "Also sind alle materialen Prinzipien, die den Bestimmungsgrund der Willkür in der aus irgend eines Gegenstandes Wirklichkeit zu empfindenden Lust oder Unlust setzen, sofern gänzlich von einerlei Art, daß sie insgesammt zum Prinzip der Selbstliebe oder eigenen Glückseligkeit gehören." Mehr sei aber nicht bewiesen; der Lehrsatz hingegen laute ohne Beschränkung: "Alle materialen Prinzipien sind als solche von einer und derselben Art und gehören unter das allgemeine Prinzip der Selbstliebe oder eigenen Glückseligkeit." Hier sei also eine Lücke; zwischen der Beschränkung, die der Beweis enthalte, und der unbeschränkten allgemeinen Behauptung des Lehrsatzes liege sehr viel mitten inne, das von dem Beweise nicht mit einem Worte berührt werde.

Bor einer Ableitung bes gesuchten unbebingten Morgloringios warnt Kant in ber Grundlegung wiederholt und eindringlich. (S. 5, S. 6, S. 48.) Bei der Absicht zu einem praktischen Gefete zu gelangen, welches schlechterbings und ohne alle Triebfeber für sich gebiete, und bessen Befolgung Bflicht fei, "ift es von ber äußersten Wichtigkeit, fich biefes zur Warnung bienen zu laffen, bag man es sich ja nicht in ben Sinn kommen lasse, die Realität dieses Pringips aus der befonderen Ciaenschaft ber menschlichen Natur ableiten gu wollen. Denn Pflicht foll praktifch = unbedingte Nothwendigkeit ber Sandlung sein; sie muß also für alle vernünftige Wesen gelten und allein barum auch für allen menschlichen Willen ein Gesetz sein. Was bagegen aus ber besonderen Naturanlage ber Menfchheit, was aus gewiffen Gefühlen und Hange, ja fogar, wo möglich, aus einer besonderen Richtung, die der menschlichen Bernunft eigen ware und nicht nothwendig für den Willen eines jeben vernünftigen Wefens gelten mußte, abgeleitet wird, bas kann zwar eine Maxime für uns, aber kein Geset abgeben." Kant verbietet alfo bas ethische Prinzip aus ber besonderen Eigenschaft ber menichlichen Natur abzuleiten; er greift höher, er will ein Prinzip, bas nur barum für ben Menichen gelte, weil es für alle vernünftigen Wefen gilt. Schopenhauer wendet bagegen ein, daß man nie gur Aufstellung eines genus befugt fei, welches nur in einer einzigen species gegeben sei, in bessen Begriff man baber schlechterbings nichts bringen könne, als was man biefer einen species entnommen habe. Da wir die Vernunft allein als Gigenschaft des menschlichen Geistes kennen, seien wir durchaus nicht befugt, sie als außer diesem eristirend zu benten und ein genus "vernünftige Wefen" aufzustellen, welches von seiner alleinigen species "Mensch" verschieden sei, noch weniger aber für solche imaginäre vernünftige Wesen in abstracto Gesetze aufzustellen. In seiner bekannten Weise wihelt er sobann, Kant muffe babei wohl ein wenig an die lieben Engelein gedacht ober boch auf deren Beiftand in der Ueberzeugung des Lesers gezählt haben. 9) Auch Trendelenburg mißbilligt es als eine das Ziel überfliegende Aufgabe, das ethische Prinzip für die vernünftigen Wesen überhaupt finden zu wollen. Er

fragt dann, gegen wen das obige so dringend eingeschärfte Verbot gerichtet sei; Kants Tasel der praktischen materialen Bestimmungsgründe führe die besondere Sigenschaft der menschlichen Natur und einen Vertreter dieses Prinzips nicht auf. Man habe auch nicht an Wolff oder die Stoiker zu denken, vielsmehr sei es Aristoteles, welcher jenes Prinzip habe und ihn meine Kant, wenn er ihn auch nicht näher bezeichne.

Um nun zu den bisher dargelegten Sinwendungen gegen Lehrsat II und desse Beweis Stellung zu nehmen, so ist zuzugeben, daß der Beweis in der That zu eng ist und nicht den ganzen Umfang des Lehrsates deckt. Ferner ist Kants Bestreben das Sittengeset über die Menscheit hinaus auf alle vernünstige Wesen auszudehnen nicht zu billigen, zumal er hier seiner sonstigen Stellung der allgemeinen Metaphysik gegenüber nicht treu bleibt. Geleugnet werden muß, daß seine odige wiederholte Warnung gegen Aristoteles gerichtet sei, vielmehr scheint er einen besonderen Repräsentanten der von ihm bekämpsten Ableitung gar nicht im Auge gehabt zu haben. Trendelendurg selbst sagt, daß Kant an Aristoteles still vorübergehe, — daß er ihn nur oberstächlich gekannt, davon wird gleich nachher die Rede sein — er giebt ferner selbst die richtige Erslärung für Kants Berbot an, nämlich seine Furcht vor dem Empirischen, welches da nicht zu vermeiden ist, wo die besondere Sigenschaft der menschlichen Ratur erkannt werden soll. Mit dem Empirischen verbindet sich für ihn die Borstellung des Zufälligen, und darum fürchtet er, daß eine solche Zuthat zum Prinzip der Sittlichseit die Erhabenheit des Gedotes und die Lauterkeit des Willens gefährde. Sehn darum aber erstrebt er die Gültigkeit des Moralprinzips für alle verznünsstigen Wesen, weil er das Geset in seiner unbedingten Nothwendigkeit als über Hang und Neigung und Natureinrichtung erhaben gründen will.

Der Formulirung des kategorischen Imperativs gehen in der Kritik d. pr. V. noch voraus die §§. 5 und 6. Sie handeln von der Beschaffenheit des Willens, sodald ihn kein Gegenstand bestimme, sind übrigens, obwohl sie bedeutend klingen, wesentlich tautologisch, ein Spiel mit Worten, so daß sie einen Belag dieten für die behauptete Weitschweifigkeit und gekünstelte Aussührung der Kritik d. pr. V.

Wir haben jest näher einzugehen auf die schon erwähnte übersichtliche Tafel der praktischen materialen Bestimmungsgründe im Prinzip der Sittlichkeit, obwohl dieselbe dei Kant erst später (in einer Anm. zu §. 8) folgt; er will nämlich durch dieselbe nachträglich noch einen indirekten Beweis für die Berechtigung und alleinige Gültigkeit des von ihm aufgestellten Prinzips liesern, den also zu des urtheilen noch übrig bleibt.

Alle möglichen materialen Bestimmungsgründe des Willens sind entweder blos subjektiv und also empirisch, oder auch objektiv und rational; beide aber entweder äußere oder innere. Bon den subjektiven Bestimmungsgründen sind die äußeren die der Erziehung nach Montaigne und der bürgerlichen Versassung nach Mandeville, die inneren aber die des physischen Gesühls nach Spikur und des moralischen Gesühls nach Jutcheson. Bon den objektiven Bestimmungsgründen ist der innere der der Vollkommenheit (nach Wolff und den Stoikern) und der äußere der des Willens Gottes (nach Erusius und anderen theologischen Moralisten). "Wenn wir nun unseren formalen obersten Grundsas der reinen praktischen Vernunst (als einer Autonomie des Willens) mit allen bisherigen materialen Prinzipien der Sittlichkeit vergleichen, so können wir in einer Tafel alle übrigen als solche, dadurch wirklich zugleich alle mögliche andere Fälle außer einem einzigen formalen erschöpft sind, vorstellig machen, und so durch den Augenschein beweisen, daß es vergeblich sei, sich nach einem anderen Prinzip, als dem ieht vorgetragenen, umzusehen." (S. 143.) Sier muß es nun nicht wenig befremden, daß Kant mit obiger Eintheilung alle möglichen Bestimmungsgründe erschöpft zu haben meint, obwohl er den Plato und Aristoteles mit keinem Wort erwähnt, während er doch Männer zweiten und dritten Ranges in der

Seschickte der Ethik, die heute schon ziemlich vergessen sind, verzeichnet. Allgemein und mit Recht hat man diese großen Lücken in einer Tasel der ethischen Prinzipien, welche auf Bollständigkeit Anspruch erhebt, getadelt. So urtheilt Schleiermacher <sup>10</sup>): "Das zu wenig in jenem Tässein aufzuzählen möchte zu viel werden; denn zu groß und auffallend ist darin die Unkenntniß alter und neuer Schulen. Wer z. B. mag es dulden, daß Aristipp über dem Spikur vergessen worden oder daß die sinnvollere platonische Formel von der Verähnlichung Gottes durch die neuere und inhaltleere des göttlichen Willens verdrängt ist, soder daß Aristoteles und Spinoza gänzlich vergessen sind?" — Für diese Uebergehung von Plato und Aristoteles hier, wo es ganz unmöglich schienen sollte, wird man kaum eine andere Greklärung ausstellen können, als die, daß Kant, dis zu dessen zeit für die ziemlich in Vergessenheit gerathene Geschichte der Philosophie wenig geleistet war, auch sonst seinen Unbekanntschaft mit den Alten verräth. Daß er speziell den Aristoteles nur oberstächlich und nicht aus eigener Lektüre kannte, dassur würden sich leicht eine Anzahl von einzelnen Stellen und Mißverständnissen bei Kant beibringen lassen. Die letzten Gestaltungen der Philosophie, der deutschen, französsischen und englischen sind es, die seine Kritik bewegen; die Auffassungen des Alterthums liegen ihm im Grabe der Vergangenheit und er läßt sie ruhen.

Außer diesem Borwurfe, der ihn mit Necht trifft, hat man noch getadelt, daß er das Prinzip Wolffs verslacht, sowie das, welches sich auf den Willen Gottes stüht, verdreht habe, um sie mit unter die materialen Bestimmungsgründe begreisen zu können. Der erstere Borwurf wird nicht ganz undezgründet erscheinen; indessen stehen sich hier sehr divergirende Ansichten gegenüber, und vielleicht dürste doch die Auffassung derer Recht behalten, die urtheilen, Wolff habe mit seinem Bollkommenheitsprinzip nur nominell eine andere Wendung der fast allgemein geltenden aristotelischen Güterlehre hervorgebracht, in der That wandele er, wie seine Nachfolger, die deutschen Popularphilosophen, noch auf der breiten Spur des hergebrachten Eudaimonismus. — Was den zweiten Punkt anlangt, so ist Kants Borgehen völlig gerechtsertigt. Denn den Willen Gottes sehen zwar alle Religionen als Grund des Sittengesetzs, daß diese theologische Begründung des Sittlichen aber für die philosophische Ethik unstatthaft ist, liegt auf der Hand.

Die Beweise, auf welche Kant seinen kategorischen Imperativ gründen will, sind zu Ende, wir fassen baher bas Ergebniß unserer Prüfung kurz zusammen.

Die Gültigkeit des ersten und wichtigken Beweises (in § 2 und 4) konnte nicht anerkannt werden, da die Argumentation, obwohl formell richtig, sich auf eine Prämisse stütte: "Keine Empirie begründet Apodikticität", deren materiale Wahrheit bestrikten werden nußte. Der zweite Beweis (in § 3), der auf dem Sate beruhte, daß alle materialen Prinzipien als solche unter das allgemeine Prinzip der Selbstliebe gehören, welche letztere der Sittlichkeit vollständig zuwiderlaufe, konnte nicht genügen, da er sich als zu eng herausstellte und jenen Sat nicht in seinem ganzen Umfange, sondern nur als zum Theil derechtigt zu erweisen vermochte. Der dritte Beweis endlich (in § 8, Ann. 2), der durch Ausschließung aller materialen Prinzipien auch indirekt das formale praktische Prinzip als das einzig mögliche nachzuweisen unternahm, ergab sich als der schwächste und als völlig versehlt. Selbst wenn die Nachweisung, daß alle materialen Prinzipien auszuschließen seien, — was die auffallend unsvollständige Tafel der materialen praktischen Bestimmungsgründe nicht beweisen konnte, — geglückt wäre, so würde dieser Beweis nur auf den ersten und zweiten zurückgeführt, mithin von deren Gültigkeit abhängig sein; diese letztere aber war zu verneinen. —

TT.

Kants Verdienste um die Reform der Sthik. Seine Ableitung und Entwickelung des kategorischen Imperativs.

Bielleicht könnte sich der kategorische Imperativ mit Vermeidung der aufgedeckten Mängel und Irrthümer auf gültige und ausreichende Beweise gründen lassen; diese Möglichkeit weiter zu untersuchen ist jedoch nicht unsere Absicht. Wir gehen vielmehr dazu über, zunächst Kants richtige ethische Bestimmungen herauszuheben und ihre Bedeutung für die Resorm der damaligen Sittenlehre zu würdigen-Hieran wird sich die Darlegung der Ableitung und Entwickelung des kategorischen Imperativs auschließen.

Alle bisherigen Moralspsteme find nach Kant an ihrer Aufgabe gescheitert, weil sie bas Prinzip bes Sandelns in den gewollten Gegenstand, in die Materie des Sandelns gefett haben. Im anftößigften war ihm die Auffassung ber Ethik als Glückseligkeitslehre, benn diese wurde die Bestimmung bes Sittlichen und beffen Werth abhängig von etwas machen, was es nicht felbst ist; bas Cthische murbe als blokes Mittel für irgend einen Zwed anzusehen sein und noch bazu für einen folden, bei beffen näherer Beftimmung fich nur höchft ichwankenbe Begriffe barbieten. In feiner Befämpfung ber Glückfeligkeitslehre, die sich namentlich burch die "Grundlegung" vom Anfang bis zum Ende wie ein rother Kaben hindurchzieht, macht Kant zunächst geltend, daß zur Erlangung der Glückseligkeit der Wille eines vernünftigen Wefens nicht nothwendig fei, sondern daß biefer Zwed viel sicherer durch Instinkt hätte erreicht werben können; also könne ber Werth bes vernünftigen Wollens unmöglich in ber Erreichung eines Zweckes bestehen, für welchen es nicht einmal bas tauglichste Mittel sei (S. 19). Nach bieser Andeutung, daß der absolute Werth des Willens nach einem gang anderen Gesichtspunkte zu beurtheilen fei, beruft er sich bestimmter auf den absoluten Unterschied des Guten und Bosen: das Brinzip der eigenen Blückseligkeit sei am meisten perwerflich, weil es ber Sittlichkeit Triebfebern unterlege, die ihre gange Erhabenheit vernichten, indem fie die Bewegursachen gur Tugend mit benen gum Lafter in eine Mlaffe ftellen und nur ben Calcul beffer gieben lebren, ben spezifischen Unterschied beiber aber aang und gar auslöschen (S. 68). Sobann zeigt er an einzelnen sittlichen Ibeen bie Verkehrtheit bes Gubaimonismus und weist nach, daß nach diesem Prinzipe nicht allgemeine Uebereinstimmung, sondern der ärafte Widerstreit sich ergeben würde, da jeder ein anderes Objekt der Reigung zu Grunde lege und bald diese bald jene Neigung überwiege (S. 127), ferner, daß nach demfelben Pringip der Begriff des Berbrechens eigentlich ber sein muffe, seiner eigenen Glückeligkeit Abbruch zu thun, wonach also eine Handlung erst baburch, daß man sich eine Strafe zuziehe, zum Berbrechen werde (S. 140). Der Begriff ber Pflicht könne im Cubaimonismus keinen Plat haben, ba es thöricht fei, bas zu gebieten, wonach jeder von felbst strebe; insbesondere könne gar keine bestimmte Form des Sandelns aufgestellt werben, ba niemand vermögend fei nach irgend einem Grundfate mit völliger Gewißheit zu bestimmen, was ihn wahrhaft glüdlich machen werbe, weil hierzu Allwissenheit erforderlich sein würde (S. 40).

Ja, Kant erhebt sich zu dem allein richtigen Standpunkte der Ethik, indem er zeigt, daß nach jenem Prinzip das sittliche Urtheil nicht den Willen selbst trisst, über den es ergehen muß, wenn er als ein guter oder böser bezeichnet wird. Allenthalben, wo ein Objekt des Wollens zum Grunde gelegt werden müsse, sei der Imperativ nur hypothetisch, weil durch das Objekt, das man wolle, bedingt; er könne mithin niemals moralisch, d. i. kategorisch gebieten. "Er mag nun das Objekt vermittelst der Neigung, wie beim Prinzip der eigenen Glückseligkeit, oder vermittelst der auf Gegenstände unseres möglichen Willens überhaupt gerichteten Vernunft, im Prinzip der Vollkommenheit, den Willen bestimmen, so bestimmt sich der Wille niemals unmittelbar selbst durch die Vorstellung der Handlung, sondern nur

burch die Triebfeder, welche die vorausgesehene Wirkung der Handlung auf den Willen hat; ich soll etwas thun, barum, weil ich etwas Anderes will." (S. 70.)

Sewiß sind diese letten Gründe Kants, die seine ethische Anschauung leiten, derartig, daß sie den Beifall aller, die frei sind von Voreingenommenheit, nothwendig gewinnen müssen. Der erste Absichnitt der Grundlegung zu einer Metaphysik der Sitten erklärt gleich zu Ansang: "Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben zu denken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter Wille." Und etwas weiterhin: "Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt oder ausrichtet, nicht durch seine Tauglichkeit zur Erreichung irgend eines vorgesetzen Iweckes, sondern allein durch das Wollen, d. i. an sich gut . . . . Wenngleich durch eine besondere Ungunst des Schicksals, oder durch kärgliche Ausstattung einer stiesmütterlichen Natur es diesem Willen gänzlich an Vermögen sehlte, seine Absicht durchzusehen; wenn bei seiner größten Bestrebung dennoch nichts von ihm ausgerichtet würde und nur der gute Wille (freilich nicht etwa ein bloßer Wunsch, sondern als die Ausbietung aller Mittel, soweit sie in unserer Gewalt sind) übrig bliebe: so würde er wie ein Juwel doch für sich selbst glänzen, als etwas, das seinen vollen Werth in sich selbst hat. Die Nützlichkeit oder Fruchtlosigkeit kann diesem Werthe weder etwas zusehen noch abnehmen." (S. 11.)

In diesen Bestimmungen liegt die Anerkennung nicht nur des eigentlichen Gegenstandes der sittlichen Werthbestimmung, nämlich des Willens, sondern auch der Art dieser Werthschäung als einer absoluten. Die Klarheit derselben genügte, um die Ethik aus dem "wunderdaren Gemisch" der verschiedenartigsten Prinzipien, die man zu Kants Zeit zu ihrer Begründung verwandte, herauszureißen. Man darf nur den Begriff eines Urtheils über den Willen scharf seschalten, um allgemein zu sinden, daß wenigstens keinerlei Güterlehre, sie möge gewandt werden, wie man wolle, der Ethik eine Grundlage darbieten kann, man müßte denn in den Begriff des Gutes schon versteckter Weise sitch um die Aussischen hineinlegen, um sie nachher scheindar daraus abzuleiten; dies aber würde, da es sich um die Aussischen Bestimmungen handelt, eine bloße Erschleichung sein. —

Im vorigen Abschnitte fanden wir, daß die Ausschließung aller materialen Bestimmungsgründe bes Willens nicht ausreichend begründet war. Wir sehen bavon ab, baß Kant auch nach seinen gegebenen Bestimmungen wohl in einer anderen Kormulirung einen genügenden Beweis hätte liefern fönnen 11); jest haben wir das Faktum jener Ausschließung zu beurtheilen, nach Kants materieller Berech= tigung zu seinem Verfahren zu fragen. Er hat nicht bewiesen, daß alle materialen Bestimmungsgründe als folde fammtlich von derfelben Art und auf bas allgemeine Brinzip der Selbstliebe zuruckzuführen feien; barin hatte Trenbelenburg recht. Derfelbe legt aber bem formalen Fehler bes Kantischen Beweises auch eine entscheibende Bebeutung in der Sache bei. Aristoteles und alle die, welche mit ihm die besondere Sigenschaft ber menschlichen Natur als Bringip seben, seien durch Kant nicht widerlegt, gerade fie, die er habe ausschließen wollen, lasse jene Beweislücke ruhig und unbeiert hindurchschreiten; benn bes Aristoteles Prinzip sei zwar material in Rants Sinne, mit nichten aber ein solches, das auf Selbst= liebe gurudaebe. Wo in bem inneren Wesen und Zwed bes Menschen bas Pringip für bas Wollen und Sandeln liege; wo dies Wefen in feiner gangen Tiefe und Sobeit gefaßt fei wie bei Ariftoteles; wo die Lust nicht um ihrer selbst willen gesucht werde, sondern nur als eine Folge der an sich gesuchten naturgemäßen Thätigkeit sich ergebe: da sei ein solches materiales, praktisches Prinzip von dem Prinzip ber Selbstliebe und ber eigenen Glückseligkeit weit entfernt. Diefer Auffassung Trendelenburgs können wir nicht zustimmen; wir erkennen in ihr feine Borliebe für bie Alten, feine besondere Sochichatung bes Aristoteles wieber. An anderer Stelle behauptet er von ber Ethit bes letteren, sie enthalte,

wenigstens in einem Keime, welcher ber Entwickelung fähig fei, bas Richtige aus ber neueren Ethit; es liege in ihr das von Kant burchgeführte Allgemeine, Schleiermachers Individuelles, Herbarts Sarmonisches. 12) Demgegenüber ift barauf hinzuweisen, baß andere Forscher über bie Aristotelische Sthit ein fehr abweichendes Urtheil gefällt haben. 13) Der Bunkt, bem bier entscheibende Bebeutung beizulegen ift, ift der folgende. Wenngleich Aristoteles weit davon entfernt ist, einem unsittlichen Sebonismus zu verfallen, fo wird bas oberfte Pringip feiner Sthit boch in einer vernunftgemäßen Selbstliebe gefunden werden muffen. Die Frage: Ift die in der Luft bewußt werdende Förderung des eigenen Wefens das einzige But, welches als Selbstzweck von dem Einzelnen zu erstreben ift? wird von ihr bejaht. Das mahre Wohl bes Ginzelnen wird mit bem Bohle bes Ganzen zusammenfallen. Aber Ariftoteles faat nicht: Wir follen in bas Wohl ber Gesammtheit unsern letten Endzweck segen, bann wird die Sorge um jenes auch uns felbst heilfam fein, sondern er fagt: Wir follen in unser eigenes Wohl unfern letten Endzweck feten, in rechter Sorge für daffelbe follen wir Tugenden nachftreben, beren Uebung bann auch ber Gefammtheit zu Gute kommen wird. Mag immerhin biefer Gegenfat bezüglich ber praktischen Borichriften weniger ins Gewicht fallen, in Betreff bes wiffenschaftlichen Standpunktes und noch mehr für die Beurtheilung der ethischen Gesinnung beim handeln ift er von wesentlicher Bedeutung. So werden beide Ansichten den ebenso scharffinnig wie warm vertheibigten Sat des Arifioteles: "Bon allen edlen Thaten hat der Thäter felbst den größten Gewinn" als wahr gelten laffen, aber boch ift es ein großer Unterschieb, ob die gute That ausschließlich in ber Erwägung des eigenen fittlichen Lortheils oder in der Rudficht auf die Gefammtheit ihren Beweggrund hat. — Daß die Reime des platten Utilitarismus, der vor Kants Auftreten in der Ethik ziemlich all= gemein herrschte, bereits in Aristoteles Prinzip enthalten sind, daß beibe nur graduell, nicht qualitativ fich unterscheiden, bafür spricht außerbem bie Geschichte ber Sthik, welche beutlich lehrt, baß gerabe im Anschluß an Aristoteles und auf seine Autorität gestütt jene seichte Glückseligkeits= und Nüplickkeitstheorie fich herausgebildet und weit verbreitet hat. Somit muffen wir ber Ansicht berer beitreten, welche ber Aristotelischen Ethik für den Aufbau der heutigen Ethik wesentlich nur einen negativen Ruten zugestehen. Denn fie ift ein Belag bafür, daß auch ein scharfer Berstand und ein ehler Sinn die Ethik nicht vor bem Berberben bes Eudaimonismus - ber, wenn auch noch von feinerer Art, doch die erste Stufe zum flachen Nüglichkeitsprinzip und zum rückichtslosen Sgoismus ist — bewahren kann, sobald einmal ber schmale Pfab der ethischen Wahrheit verfehlt ist. Er ist aber verfehlt — und hierauf hingewiesen, biefer Einsicht Bahn gebrochen zu haben, ift Kants unvergleichliches Berdienst, - sobald bas sittliche Urtheil über die Objekte des Willens anstatt über den Willen selbst ergeht. Der Glückseligkeit ift keine andere Stelle in der Moral zuzugestehen als die, ein ungefuchtes Resultat des sittlichen Wollens und Sandelns zu bilben; bem Aristoteles bagegen ist die Subaimonie das Shrwürdige und Bollfommene und das Prinzip, denn "ihretwegen thun wir alle alles." 14)

Wir werden nun nicht mehr in Zweisel sein können, daß, wenn schon Kant seine Abweisung aller materialen Bestimmungsgründe des Willens nicht genügend begründet, er doch das Richtige getroffen hat. Anstatt das vorliegende Faktum derselben zu tadeln, müssen wir seine volle innere Berechtigung für sein Versahren anerkennen, ja wir müssen dassselbe und namentlich seine Berwerfung eines jeden Eudaimonismus gerade sein hervorragendstes Verdienst um die Moralresorm nennen. Mit genialem Blick erkannte er das Erbübel, an welchem die Sittenlehre seiner Zeit allgemein krankte, mit erhabener Reinheit der Gesinnung und seltener Energie der That ging er daran, sie von demselben zu befreien. Daß er aber in einer moralisch schlaffen Zeit, in welcher sogar die Vächterin der Sittlichkeit, die christliche Kirche, in Sudaimonismus versunken war, der erste war, der, ohne Vorgänger, nur von seinem

richtigen sittlichen Blicke geleitet, ben Muth und die Kraft hatte, alle Nützlichkeit und Slückseligkeit zurückzuweisen und eine Ethik von ganz entgegengesetzer Art gleichsam erst entdeckte, das soll ihm stets zu unvergänglichem Ruhme gereichen. Dies Verdienst Kants würdigt vor allen Herbart in seinen Schriften zur praktischen Philosophie <sup>15</sup>); wieder und wieder, namentlich auch in den drei Reden am Geburtstage Kants, weist er darauf hin, welcher Dank ihm für sein Vorgehen gebühre. —

So ift also ein Sat von einschneibender Bedeutung für die Ethik gefunden, daß die Pringipien ber Beurtheilung bes Wollens nicht aus ber Erkenntniß ber Objekte hergenommen werben burfen. Daburch ift zugleich die Ethik für unabhängig von aller theoretischen Philosophie erklärt, und Kant erhebt bie für bie Gründung ber Sthit als Wiffenschaft bochft bebeutsame Forberung einer pollig ifolirten Metaphysik der Sitten, die mit keiner Anthropologie, mit keiner Theologie, mit keiner Physik ober Sprerphyfit, noch weniger mit verborgenen Qualitäten vermischt fein burfe (S. 31). In biefer Befreiung ber Ethik von aller theoretischen Philosophie, namentlich von der unsicheren allgemeinen Metaphysik und ben bunkelen Regionen, in welchen sich biese bewegt, erkennen wir ein weiteres großes Berbienst Rants um die Begründung der Sthik. Freilich wird dies bestritten von allen benen, welche umgekehrt die Ethik auf Pjychologie ober Metaphysik gründen wollen. Hat Kant aber, wie wir überzeugt find, barin recht, daß es fich in ber Ethit nicht handele um bas, was gefchehe, fonbern mas geschehen folle, und fragt die allgemeine Metaphysit nur nach dem, mas ift und geschieht, fo leuchtet es ein, daß die von der Ethik und der Metaphysik zu beantwortenden Fragen von gang verichiebener Natur find. Die erstere murbe fich alfo, wenn fie fich burch die lettere leiten laffen wollte, einem gang frembartigen Ginfluffe hingeben. Es foll burchaus nicht verkannt werben, bag es ein Interesse giebt, dem Berhältniß ber Sittlichkeit zu ben übrigen Erscheinungen bes Universums nachzuforschen und daß es stets vorhanden war. Aber in diesem Berhältniß barf nicht bas Kundament ber Sthif gefucht werben, vielmehr muß dieses lettere und mit ihm die gange Sthif erft unerschütterlich festfteben, bevor man im Stande ift, jenes nur mit einiger Sicherheit feststellen zu können. Das zu frühzeitige Abschweifen aber auf alle nicht unmittelbar im Gebiete ber Sthik liegende Fragen kann bas Urtheil nur trüben und verwirren 15a).

Nach der Ausschließung aller materialen Bestimmungsgründe des Willens und dem Hinweise darauf, daß die sittliche Beurtheilung den Willen selbst zu tressen habe, bleibt für Kant noch die Frage zu beantworten, welcher Wille schlechterdings gut sei. Indem er nun auf die Form des Willens hingeführt wird und die Berechtigung und Nothwendigkeit eines sormalen Prinzips der Ethik erkennt, thut er einen ferneren Schritt vorwärts auf dem richtigen Wege zur Begründung der Ethik. Freilich ist nun noch die wesentliche Bestimmung zu suchen, in welcher Art die Form zu denken sei, in der das Wesen des Sittlichen liegen soll, denn der zunächst nur gesundene Begriff "Form" ist ganz abstrakt.

Die bisher dargelegten Bestimmungen Kants geben den allein richtigen Ausgangspunkt für die Begründung einer wissenschaftlichen Ethik, für alle Zeit weisen sie derselben die Bahnen, von denen niemals wird abgewichen werden dürfen ohne schweren Schaden und ohne neue Verirrungen auf dem Gebiete der Sittenlehre. Diese Erwägungen lassen es nicht überslüssig erscheinen, die gewonnenen einzelnen Ergebnisse zusammenzustellen.

- 1. Gegenstand ber sittlichen Beurtheilung sind nicht die Objekte des Willens, sondern der Wille selbst.
- 2. Die sittliche Beurtheilung hat es nicht mit bloß relativen, sondern mit absoluten Werthschätzungen zu thun. Durch biese beiden Sätze ift der Eudaimonismus und alle Güterlehre ausgeschlossen.
  - 3. Das absolut Werthvolle ift in einer bestimmten Form bes Willens zu fuchen.

4. Die Ethik ist selbstständig und auf keine theoretische Diffenschaft zu stützen; sie ist baher weber von der Pjychologie noch von der Theologie noch von der allgemeinen Metaphysik abhängig.

Diese richtigen, fundamentalen Bestimmungen werden nun bei der weiteren Darlegung der Ableitung und Entwickelung des kategorischen Imperativs den Maßstab abgeben mussen für unsere Beurtheilung.

Bei Besprechung von Lehrsat II ber Kritif b. pr. B. wurde früher hervorgehoben, daß Kant. fo eifrig und energisch er den Gegensatz zwischen Selbstliebe und Sittlichkeit betont, doch die Abweisung ber ersteren nicht auf bem einfachsten Wege, ben seine eigenen Bestimmungen bieten begründet. Statt fich an ben Gegenstand und Inhalt des sittlichen Artheils zu wenden, mischt er die psychologische Frage nach ber Quelle besselben ein, die er in einem besonderen Bermögen, der reinen praktischen Bernunft, zu finden glaubt. Aus der Erfahrung konnte er den Ursprung des sittlichen Prinzips nicht ableiten, ba es für ihn alsbann niemals Allgemeingültigkeit besiten konnte, er mußte es also a priori, aus reiner Bernunft gewinnen, die er nicht als eine Erfenntniffraft bes Menschen auffaßte, sonbern als etwas für sich Bestehendes setzte. In der Kritik d. r. B. hatte sie ihm die spekulativen Prinzipien für ben Verstand hergegeben und beshalb die höchste Würde unter den Seelenvermögen erhalten und eben aus biesem Grunde ihrer Erhabenheit schien fie fich zur Quelle auch bes fittlichen Prinzips porzhalich zu eignen. Ja, Kant geht so weit zu meinen, in der Reinigkeit des Ursprungs der sittlichen Beariffe liege ihre Burbe, um uns zu oberften praktischen Prinzipien zu bienen. Anftatt bie Burbe, welche bem guten Willen an und für fich gutommt, absolut zu setzen, leitet er fie aus ber angeblichen Erhabenheit besjenigen Bermögens ab, in welchem er die Quelle der sittlichen Beurtheilung findet. Nach Formulirung des kategorischen Imperativs in §. 7 der Kritik d. pr. B. sett also Kant die praktische Bernunft als hier unmittelbar gesetgebend: "Man kann das Bewußtsein dieses Grundgesetzes ein Faktum ber Bernunft nennen, weil man es nicht aus vorhergehenden Datis der Bernunft, 3. B. dem Bewußtfein der Freiheit, herausvernünfteln kann, sondern weil es fich für sich felbst uns aufdringt, als syn= thetischer Sat a priori, ber auf keiner, weber reinen noch empirischen Anschauung gegründet ift." (S. 131.) Doch muffe man wohl bemerken, "bag es kein empirisches, fondern bas einzige Kaktum b. r. B. fei, die fich baburch als ursprünglich gesetzgebend (sic volo, sic jubeo) ankundige." (S. 132.) Aber indem Kant sich an die Quelle anstatt an den Gegenstand des sittlichen Urtheils wendet, nimmt er eine falsche Richtung. Es handelt sich jetzt nicht mehr barum, woher die Werthbestimmung kommt, sondern worauf sie sich bezieht, nicht um die Borzüglichkeit des Mittels, wodurch etwas erkannt wird, sondern um die Borzüglichkeit des Erkannten selbst. Sodann aber ist die Einmischung jener thoretischen Meinung als ein Abweichen von seiner eigenen richtigen ethischen Sinsicht zu bezeichnen, welches folgenschwer werden follte. Es werben nämlich die theoretische und praktische Vernunft doch mir zwei ver= schiedene Thätigkeiten ein und besselben Vermögens sein, und Kant selbst spricht in der Vorrede zur "Grundlegung" (S. 8) die Erwartung aus, die Einheit berselben werde erkannt und dadurch die Phi= losophie vollendet werden, da es eine Bernunftforderung sei, daß die philosophische Erkenntniß nur ein Prinzip habe. Sier haben wir also die Quelle des späteren absoluten Ibealismus.

Kehren wir zu den Bestimmungen zurück, daß Gegenstand der sittlichen Beurtheilung der Wille selbst ist, und daß das absolut Werthvolle in der Form des Willens liegt, so steht Kant also jetzt vor der Aufgabe, diese Form des schlechterdings guten Willens aufzusinden. An dieser Stelle nun läßt er sich eine ebenso auffällige wie unzulässige Verwechselung zu Schulden kommen. "Da ich den Willen aller Antriebe beraubt habe, die ihm aus der Besolgung des Gesetzes entspringen können, so bleibt nichts als die allgemeine Gesetzmäßigkeit der Handlung überhaupt übrig, welche allein dem Willen zum

Pringip bienen foll." (S. 20.) Es leuchtet fofort ein, bag Rant die Formalität bes Willens mit ber bes Gesets vertauscht, d. h. anstatt eine ober mehrere absolut werthvolle Willensformen zu seben. fest er bie bloge Form ber Gefehmäßigkeit. Satte er alle Materie, b. h. alle Objekte bes Willens, als sittlichen Bestimmungsgrund verworfen, fo bieß das nur: Kein durch fein Objekt bestimmter Wille kann beshalb als absolut aut angesehen werben, weil er baburch bestimmt ift, folglich bleibt nur übrig eine Korm des Willens als Grund der absoluten Schätzung zu setzen. Das für den Willen aufzustellende Gefet mußte feinem Inhalte nach von aller Materie bes Willens gereinigt fein, es burfte nicht gebieten, baß ein äußeres Objekt gewollt werbe, nicht aber burfte es eines jeden Inhalts ermangeln. Bene "allgemeine Gesetmäßigkeit ber Sanblungen überhaupt" besagt richtig interpretirt nur: Der Inbalt bes Gefebes ift nur ber, bag bie Sandlungen gesehmäßig fein follen; bas aber beißt wiederum nur von jemandem fordern, er foll gesetymäßig handeln, ohne ihm zu fagen, worin die Gesetymäßigkeit -besteht. Um nun doch noch einen Inhalt des Gesetzes zu gewinnen, interpretirt ihn Kant anders: "Ich foll niemals anders verfahren, als fo, daß ich auch wollen kann, meine Maxime folle ein allgemeines Gefet werben." (S. 20.) Sier aber vertauscht Kant abermals ben logisch allgemeinen Gebanken ber bloßen Gesetmäßigkeit mit bem eines allgemein, b. h. ohne Ausnahme geltenden Gesetzes. "Dir können nunnehr ba endigen, von wo wir im Anfange ausgingen, nämlich dem Begriffe eines unbedingt guten Willens. Der Wille ift folechterbings gut, ber nicht boje fein, mithin beffen Marime, wenn fie zu einem allgemeinen Gefete gemacht wird, fich felbst niemals widerstreiten kann. Dieses Pringip ift also auch sein oberftes Geset: Sandle jeberzeit nach berjenigen Maxime, beren Allgemeinheit als Gesetz bu zugleich wollen kannst; dieses ist die einzige Bedingung, unter der ein Wille niemals mit sich selbst im Widerstreite sein kann, und ein folder Imperativ ist kategorisch." (S. 62.)

Dies ift die Weise, wie Kant in ber "Grundlegung", welche in diesem Punkte aussührlicher ift, zu seinem kategorischen Imperativ gelangt; sein Verfahren in der Kritik b. pr. B. ift daffelbe. Nach Abweifung aller materialen Pringipien folgert Lehrsat III. (§ 4): "Benn ein vernünftiges Befen fich feine Marime als praktische allgemeine Gesete benten foll, fo kann es sich bieselben nur als folche Pringipien benken, die nicht ber Materie, sondern blog ber Form nach ben Bestimmungsgrund bes Willens enthalten." Also ber Form bes Willens ift Werth ober Unwerth beizulegen. Statt beffen lesen wir wenige Zeilen weiterbin: "Aun bleibt von einem Gesetze, wenn man alle Materie, b. i. jeben Gegenstand bes Willens (als Bestimmungsgrund) bavon absonbert, nichts übrig, als bie bloße Form einer allgemeinen Gesetzgebung." Sehen wir davon ab, daß, wie früher nachgewiesen wurde, die Disjunktion nicht vollständig ift, so rebet Kant jest nicht mehr von dem Willen, von diesem ober jenem Wollen, fondert er redet vom Gefete. Bom Wollen hatte er die Objekte abgewiesen, hierbei mußte er bleiben, nicht aber burfte er vom Gefete bie Materie absondern und die bloße Form ber allgemeinen Gesetzgebung übrig behalten. Sbensowenig forreft wie Kant in ber Grundlegung seinen kategorischen Imperativ gewonnen hat, folgert er hier (in § 4): "Also kann ein vernünftiges Wefen fich seine subjektiv-praktischen Prinzipien, b. i. Maximen, entweder gar nicht zugleich als allgemeine Befete benken, ober es muß annehmen, daß die bloge Form berfelben, nach ber jene fich zur allgemeinen Befetgebung ichiden, fie für fich allein jum prattifchen Befete mache."

Serbart ist es, der zuerst diesen Sprung in der Kantischen Ableitung aufgedeckt und auf die schwerwiegenden Folgen dieses Mißgriffs hingewiesen hat. 16) Dadurch nämlich, daß der Begriff der allgemeinen Gesetzmäßigkeit zum obersten gemacht werde, müsse nunmehr der Pflichtbegriff der das ganze System beherrschende werden. Natürlich will er die Pflicht nicht völlig verbannen, denn ihr gebührt allerdings in jeder Sthik ein Plat. Man kann auch mit ihr die ethischen Untersuchungen sehr wohl

beginnen, wie benn der Zugänge zur Ethik mehrfache find. Als falsch aber ist das Berfahren zu bezeichnen die Sthik als ursprüngliche Pflichtenlehre aufzustellen, und klar und überzeugend weist Berbart nach 17), daß die älteren und neuern Versuche den normativen Inhalt der Sittenlehre durch Auffaffung berfelben als Guter. Tugende ober Pflichtenlehre zu gewinnen, unzuläffig feien und nicht zum Biele führen können. Güter nämlich, Tugenden und Pflichten find keine ethischen Grundbegriffe, b. b. folde, die das eigentliche Wesen des Sthischen ausbruden und auf welche es beliebig reduzirt werden fönnte; es find vielmehr abgeleitete Begriffe. Als ethifche Erkenntnigbegriffe benutt können fie nur auf bas Bebürfniß hinweisen, in ber wissenschaftlichen Erkenntniß über sie hinauszugehen und auf ihre Begiehungspunkte zu ben eigentlichen und ursprünglichen ethischen Pringipien zu achten. 18) Die Pflicht bezeichnet ein Verhältniß eines Willens zu einem anberen, mögen beibe in einer Berson ober in mehreren vorhanden sein. Dem einen Willen wird die Befugniß zu fordern beigelegt, an den anderen ergeht die Weifung der Forderung zu genügen, fraft der Befugniß des fordernden Willens. Nun muß man doch weiter fragen, auf welcher inneren Nöthigung benn in letter Inftang bie Berpflichtung gur Leiftung berube; aber grade hierüber giebt ber formale Pflichtbegriff keine nähere Auskunft. Denn in dem bloßen Dafein eines Willens, der fordert, und eines zweiten, von dem er fordert, liegt weder die Berechtigung zur Forderung noch die Verpflichtung zum Kolgeleiften. Beibe fallen unter den Begriff des Willens, man kommt also immer barauf gurud, nach bem Grunde bes Unterschiebes gu fragen, vermöge beffen ber eine berechtigt ift zu fordern, ber andere gehalten Folge zu leiften. Sierfür genügt auch nicht die Bezeichnung ber Qualität bes forbernben Willens als eines höheren, ja felbst allmächtigen, benn weber die Bestimmtheit bes Befehls noch bie Uebermacht bes Befehlenben enthält seine Befugniß Gehorsam zu forbern.

Bielleicht wurde Kant zur Einführung des Pflichtbegriffs bewogen, um die in ihm ausgesprochene absolute Verbindlichkeit des sittlichen Handelns besto mehr hervorzuheben, vielleicht wurde er auch durch die vorgefundene traditionelle Form der Ethik, wie sie sich unter der Einwirkung des Christenthums gebildet hatte, dazu veranlaßt. Es kann aber nicht verschwiegen werden, daß er wieder von seinen eigenen Bestimmungen abweicht. Denn wollte er aus reiner Vernunft, d. h. wie er selbst fagt (S. 32), bloß aus dem allgemeinen Begriff des vernünftigen Wesens das sittliche Prinzip ableiten, so durste er sich des Pflichtbegriffs nicht bedienen. Er selbst macht nämlich oft genug die Bemerkung, daß der letzere nur auf ein solches vernünftiges Wesen Anwendung sinde, dessen Wille mit dem praktischen Prinzipe nicht von selbst übereinstimme. (S. 132, 133.) Dieses besondere Werkmal liegt nun aber ossendt in dem allgemeinen Begriffe des vernünftigen Wesens überhaupt, also kann auch der Pflichtbegriff aus diesem allgemeinen Begriff nicht abgeleitet werden. Weit mehr fällt indessen in Sewicht, daß Kant durch diesen seinen Uebergang zur Pflicht sich bei dem weiteren Aufbau seines Systems in kaum zu lösende Schwierigkeiten verwickelt sieht, so daß er zu neuen Inkonsequenzen und den gewagtesten Ausstellungen seine Zuslucht nehmen muß. Es wird sich uns dies herausstellen, wenn wir, was noch übrig ist, Kants System in Kürze aber im Zusammenhange dis ans Ende versolgen.

Als erstes Merkmal seines obersten Sittengesetzes stellte Kant die Allgemeingültigkeit desselben für jedermann ohne Ausnahme auf. Es dürse weder in Widerspruch mit sich selbst stehen, denn dadurch würde es sich selbst ausheben, noch auch dürse es den allgemeinen Zwecken des Menschen, als eines Vernunftwesens, widerstreiten. Zurückblickend auf alle disherigen Bemühungen das Prinzip der Sittlickkeit aussindig zu machen, fand er den Grund, weshalb sie insgesammt hätten sehlschlagen müssen, in Folgendem: "Man sahe den Menschen durch seine Pflicht am Gesetze gebunden, man ließ es sich aber nicht einfallen, daß er nur seiner eigenen und bennoch allgemein en Gesetzebung unterworfen sei, und daß er nur verbunden sei, seinem eigenen, dem Naturzweck nach aber allgemein gesetzgebenden Willen gemäß zu handeln." (S. 57.) Diesen Grundsat nennt er Autonomie des Willens; sie ist die-

jenige Beschaffenheit des Willens, durch welche berselbe sich selbst Gesetz ist, oder die Selbstdestimmung nach dem kategorischen Imperativ. Zede Bestimmung des Willens aber durch etwas Anderes als die Tauglichkeit seiner Maximen zu einer allgemeinen Gesetzgebung, also durch irgend eines seiner Objekte, ergiebt jederzeit Heteronomie der Willkür. (S. 67.) Diese aber ist, während die Autonomie des Willens das alleinige Prinzip aller moralischen Gesetze ist, aller Sittlichkeit des Willens entgegen. (S. 134.) Den Schlüssel zur Erklärung der Autonomie des Willens, zum Nachweis ihrer Wahrheit und Nothwendigkeit sinder Kant in dem Begriffe der Freiheit. Das Faktum, daß die sittliche Aufgabe in Form eines ausnahmslosen und unbedingten Imperativs spricht, daß sie fordert, wir soll en allein um des Gesetzs willen handeln, setzt voraus, daß wir es können. So dient der kategorische Imperativ in der Kritik d. pr. V. als Prinzip der Deduktion des Vermögens der Freiheit.

Nach Abweis aller materialen Bestimmungsgründe des Willens, stellt die Kritik b. pr. B. in s. 5 die Aufgabe: "Borausgesett, daß die bloße gesetgebende Form der Maximen allein der gureichende Beftimmungsgrund eines Willens fei, die Beschaffenheit besjenigen Willens zu finden, der dadurch allein bestimmbar ift." Rant fand, ein folder Wille muffe frei, b. h. möglicherweise unabhängig von folden Bestimmungsgründen fein, die nicht in der Borstellung des Gesetes liegen. Streng genommen konnte und durfte er auf keine andere Freiheit schließen, als auf die, welche man kurz als Motivität des Willens bezeichnet, b. h. auf die Fähigkeit, nicht blos burch die Objekte der Begierbe, sondern auch burch Gründe, die eine absolute Werthgebung zur Quelle haben, burch Ibeen, bestimmt zu werden. Wirklich bestimmt er auch an mehreren Stellen die Freiheit nur auf diese Weise (S. 73, 83, 209.) In ber Kritik b. reinen B. hatte er bie Anwendbarkeit ber Kausalität wie aller Kategorien ausschließlich auf Erscheinungen beschränkt, in ber Kritik b. praktischen B. steigert er in ber Lösung jener Aufgabe bie Unabhängigkeit von bem Kaufalzusammenhange ber Erscheinungen zu einer Unabhängigkeit von allem und jedem Kausalnerus, der auf etwas Anderes als Ursache hinweist, b. h. er geht über die Motivität bes Willens burch bas Geset hinaus und zur transcendentalen Freiheit über, als einer absoluten, durch jeben Raufalnerus unbestimmbaren Aftivität bes Willens. Freiheit und Sittengeset weisen auf einander hin, benn bieses giebt bie Erkenntniß ber Freiheit, wogegen lettere wieder bie Möglichkeit ber Realifirung bes praftifchen Gesebes bedingt. Um nun die Annahme ber transscendentalen Freiheit als möglich zu erweisen, sieht sich Kant gezwungen auf angebliche Refultate seiner Kritik b. reinen B. zuruckzugreifen; er wird somit wieder seiner eigenen richtigen Ginsicht untreu. Er beruft sich nämlich barauf, daß ein Unterschied zwischen Erscheinung und Ding an sich wie überhaupt, so auch in Beziehung auf bas eigene Ich gemacht werben muffe. Der Menich gehöre gleichsam zwei Belten an, hinsichtlich feines empirischen Wefens fei er ein in ber Zeit lebendes Sinnenwesen, Phainomenon, in Ansehung bessen aber, was in ihm reine Thätigkeit sein möge, ein außer ber Zeit stebenber, intelligibler Charakter, Roumenon. Nun bleibe, um die Freiheit noch zu retten, kein anderer Weg übrig "als das Dasein eines Dinges, sofern es in ber Beit bestimmbar ift, folglich auch bie Raufalität nach bem Gesetze ber Naturnothwendigkeit bloß ber Erscheinung, die Freiheit aber eben bemfelben Wefen, als bem Dinge an sich, beizulegen. (S. 211.) Satte die Kritif b. reinen B. die Annahme ber Freiheit in theoretischer Sinsicht als möglich hingestellt, so macht jest die praktische Bernunft diese Annahme nothwendig, d. h. sie statuirt die Freiheit als Postulat. Denn da Kant ihr das Primat vor der theoretischen Philosophie zuspricht, d. h. eine Neberordnung ihres Interesses über das der Spekulation, so ist sie befugt, theoretisch nicht zu beweisenbe Sate in praktischer Rudficht, fofern bieselben einem a priori unbedingt geltenben praktischen Besetze ungertrennlich anhängen, anzunehmen.

Da Kant felbst bekennt, daß er sich durch Annahme der transscendentalen Freiheit, um seinen

eigenen Ausbruck zu gebrauchen, weiter in ein ganzes Nest von Widersprücken verwickele, so wird uns bas Schwankende und Gewagte seiner Aufstellungen hier nicht Wunder nehmen. Sine weitere Unterssuchung senes Begriffs ist nicht unsere Sache. Erstens nämlich gesteht er selbst zu, daß er mit dieser Anknüpfung des Sittengesetes an die transscendentale Freiheit die Grenzen der Metaphysik der Sitten, d. h. das eigentliche Gebiet der Sittenlehre überschreite. Zweitens kann kein Zweisel obwalten, daß der Begriff der Freiheit zunächst in der Psychologie wurzelt; wir aber halten Kants Bestimmung für richtig und maßgebend, daß die Ethik sich auf keine theoretische Philosophie zu stügen habe. Wenn er selbst hier und an anderen Stellen dagegen verstößt, so sind das eben Inkonsequenzen und Mängel seines Systems, und es erscheint nothwendig auf dieselben auswerksam zu machen.

Dennoch liegt Grund vor hier noch einen Augenblick zu verweilen. Gerade die Bedeutung, welche Kant ber Frage, wie ein kategorischer Imperativ möglich sei, gab, hat eine große Verbreitung ber Auffassung veranlagt, bag, wenn nicht eine Entscheidung über ben Begriff ber Freiheit getroffen fei, von einer Sthit überhaupt nicht die Rebe fein könne. Erst muffe nachgewiesen sein, daß wir auch wirklich im Stande feien zu leiften, mas das Sittengeset von uns fordere, benn um etwas ju follen muffe man es auch können: ultra posse nulla obligatio. Diese Meinung ist als unberechtigt und falich zurudzuweisen. Das Können, so unerläßlich es natürlich bleiben muß für den Erfolg eines Gebotes, ift doch keineswegs bedingend für die ethische Beurtheilung. Wieder haben wir Berbart zu danken, daß er dem Beginnen, die Frage über das Sollen von der Entscheibung über das Können abhängig zu machen und ebenso Kants transscendentaler Freiheit mit aller Entschiedenheit entgegentritt. Bunächft macht er barauf aufmerkfam, baß es feltsam fei, wenn man etwas unmittelbar vor Augen Liegendes erst aus anderm schließe, was vielleicht nicht einmal den nämlichen Grad von Klarheit besitze. Der Begriff des Sollens gehöre nun eben nicht zu den besonders klaren, sondern zu den bedenklichen, benn er brücke eine Nothwendigkeit aus, die boch keine rechte und volle Noth fei, da kein Müssen darin liege. Singegen das Können zeige sich oftmals ohne Aufforderung, und da bekanntlich der Mensch gar vieles könne, was er nicht folle, so sei es eine wunderliche Zumuthung das Können erst hinter dem Sollen hervorzusuchen, als ob es bahinter versteckt läge. Serbart führt bann ein Beispiel an und zwar gerade aus dem Kreise der vollkommenen oder Rechtspflichten, wo das Sollen am klarsten hervortritt und einem Jeden am stärksten eingeschärft wird. "Selten wird eine Konkursmasse alle Gläubiger befriedigen; diejenigen nun, welche leer ausgehen, rufen mit vollem Rechte dem Schuldner das debet zu; nur können sie ihn dadurch nicht zahlungsfähiger machen. Freilich in alten Beiten verstand man das besser. Man schloß so: wer zahlen soll, muß zahlen können, und wenn er nicht auf beguemere Weise zahlen kann, so muß er Sclavendienste thun. Bei uns aber wird es doch wohl bei der Zahlungsunfähigkeit bleiben; und das Sollen wird niemals eine Bürgschaft werden für das Können, wenn sich auch hie und da ein Schwärmer findet, der es dafür annimmt. 19) Wie es hier also trot aller Anftalten bes Staates babei bleibt, daß die Gläubiger bas, was ihnen rechtlich gebührt, doch nicht erlangen können, so zeigt andererseits wieder dieser zahlungsunfähige Schuldner, daß selbst nach den Begriffen des gemeinen Lebens die Berschuldung nicht aufhört, wenn sich auch thatsächlich die Unmöglichkeit das Geforderte zu leisten herausgestellt hat. Es wird also zugestanden werden muffen, daß die Verpflichtung ihren felbständigen, nicht erst durch Rücksicht auf die Leistungsfähigkeit dargebotenen Grund hat. "Thöricht und schwach ist die Meinung," erklärt er, "Burechnung bestehe nicht ohne transscendentale Freiheit." 20) Der entscheidende Punkt ift eben, daß der freie wie der unfreie Wille gleichmäßig der sittlichen Be= urtheilung unterliegt. Dies erkennt auch Schleiermacher an, wenn er von dem Freiheitsbegriffe fagt: "Es liegt diefer Begriff gar nicht innerhalb des abgesteckten Gebietes. Denn keiner wird behaupten,

daß, wenn seine Neberzeugung von der Freiheit sich ändere, er dann anderes für gut und anderes für bose halten würde, als zuvor." 21) —

Außer der Freiheit finden sich noch zwei Postulate der praktischen Bernunft, die Unsterblichkeit der menschlichen Seele und das Dasein Gottes. Indem Kant das höchste oder vollendete Gut entwirft, nöthigt ihn die Frage, wie dieses praktisch möglich sei, den selbst hervorgerusenen Zwiespalt durch Ausstellung der drei Postulate zu versöhnen. Diese bilden aber schon den Uebergang zur Neligionsphilossophie. Sier genügt es darauf hinzuweisen, daß er selbst den Boden unter seinen Füßen als sehr unssicher erkennt und mit seinen Bestimmungen über ein Sineinspielen der praktischen Gültigkeit in die theoretische nicht hinauskommt.

Wir könnten diesen Abschnitt schließen, wenn wir nicht noch eine grobe Inkonsequenz, beren sich Kant in seiner Lehre vom höchsten Gut schuldig macht, aufzubecken hätten.

Als das oberfte Gut hat er in der Analytik die Tugend gefunden; fie ift, als die Burdigkeit gludlich zu fein, die oberfte Bedingung alles bessen, was uns nur wünschenswerth erscheinen mag, Gegenstand des Begehrungsvermögens vernünftiger endlicher Wesen ist aber das ganze und vollendete Sut, zu welchen auch Glüdfeligkeit gehört. Tugend giebt zwar Anspruch auf Glüdfeligkeit, ift aber nicht biese felbst, also für sich allein auch nicht bas vollenbete Gut. Tugend und Glückseigkeit sind nicht analytifch, sondern synthetisch mit einander verknüpft; erst zusammen, und zwar Glückseligkeit gang genau in Proportion der Sittlichkeit ausgetheilt, machen sie das höchste ober vollendete Gut für den Menschen aus. Run follen wir diese Uebereinstimmung zwischen Tugend und Glückseligkeit zu befördern fuchen. Daß wir, obwohl ber Gludfeligkeit bedurftig und wurdig, doch berfelben nicht theilhaftig werden follten, "fann mit bem vollfommenen Bollen eines vernünftigen Wefens, welches zugleich alle Gewalt hatte, wenn wir uns auch nur ein foldes zum Berfuche benten, gar nicht zusammen bestehen." (S. 229.) Somit ift bas Dafein einer von ber Natur verschiebenen Urfache ber gesammten Natur, welche vermöge einer der moralischen Gesinnung gemäßen Kausalität, bennach durch Verstand und Willen ben Grund für jenes Berhaltniß zwischen Sittlichkeit und Gludfeligkeit, nämlich bie genaue Uebereinstimmung beiber enthalte, b. h. das Dasein Gottes postulirt. Der grobe Birkel liegt auf ber Sand. Erft wird ftatuirt, daß eine Annahme mit der Idee eines allmächtigen vernünftigen Wesens, falls es ein foldes gabe, ober man sich ein foldes zum Versuch bente, nothwendig in Wiberspruch stehen würbe, und bann wird aus biefem Widerspruch bas Dafein eines folden Wefens geforbert. Die grobe Inkonfequeng zeigt fich in ber ichlieflich boch noch geforberten Glückfeligkeit, alfo in ber Wiebereinfuhrung bes so eifrig und gludlich bekampften Cubaimonismus, die wir freilich auch noch an anderer Stelle werben zu konstatiren haben. Draftisch brudt sich barüber Schopenhauer aus, hier trifft er einmal bas Richtige 22): "Kant läßt boch noch eine geheime Verbindung zwischen Tugend und Glückseligkeit übrig, in seiner Lehre vom höchsten Gut, wo fie in einem entlegenen und dunklen Kapitel zusammenkommen, während öffentlich die Tugend gegen die Glüdfeligkeit gang fremde thut . . . . Der Lohn, ber für die Tugend, welche also nur scheinbar unentgeltlich arbeitete, hinterbrein postulirt wird, tritt aber anständig verschleiert auf, unter dem Namen des höchsten Gutes, welches die Vereinigung der Tugend und Glückseligkeit ift. Dieses ist aber im Grunde nichts Anderes, als die auf Glückseligkeit ausgehende, folglich auf Sigennut geftütte Moral, ober Subgimonismus, welche Rant als heteronomisch feierlich zur Sauptthüre seines Systems hinausgeworfen hatte und die sich nun unter dem Namen höchstes Gut zur Hinterthure wieder hereinschleicht." Man könnte zwar einen milbernben Umftand barin erblicken, baß bie Glückseligkeit nicht als Bestimmungsgrund, sondern als proportionales Clement wieder eingeführt wird; da Kant aber diese Proportion nur durch eine fünftliche Beranstaltung hervorzubringen und nur durch eine praktische Voraussehung zu wahren weiß, so schäbigt er bennoch offenbar sein System. —

Wir wenden jest den Blick rückwärts auf das Ergebniß der zweiten Sälfte dieses Abschnittes, nachdem das der ersten bereits auf Seite 13 zusammengestellt worden ist. Leider ist Kant in der Entwickelung seines Prinzips seinen eigenen richtigen Bestimmungen, die wir zum Maßstade unserer Beurtheilung nahmen, nicht treu geblieden. Vor allem mußte der als sehlerhaft nachgewiesene Uebergang zum Pslichtbegriff für das ganze System verhängnißvoll werden; sodann war die transscendentale Freiheitslehre und ihre Verknüpfung mit dem kategorischen Imperativ nicht zu billigen. Als mit seiner richtigen ethischen Sinsicht in auffälligem Widerspruch stehend ergab sich erstens die Wiedereinsührung des Eudaimonismus, zweitens das mehrsache Anlehnen an angeblich erwiesene Sätze der Kritik der reinen Vernunft. Demnach muß, unbeschabet der früher gebührend gewürdigten Verdienste Kants, sein weiteres Verfahren bei der Entwickelung des kategorischen Imperativs als inkorrekt und inkonsequent bezeichnet werden.

## III.

Was leiftet der kategorische Imperativ als oberftes Moralprinzip? Genügt er ben beiden Hauptanforderungen, die an ein foldes zu stellen sind?

Wie der kategorische Imperativ begründet und gefunden sein mag, davon ist nunmehr ganz abzusehen; es solgt jetzt der wichtigste Theil unserer Untersuchung, der zu beurtheilen hat, was jener als oberstes Moralprinzip leistet. Zwei Sauptforderungen wird ein solches erfüllen müssen; erstens, daß sich der Inhalt des Sittlichen aus demselben ableiten lasse, zweitens, daß es seine Wirksauseit auf den Willen erweise. Ohne den Inhalt würde es leer und nichtssagend, ohne Kraft den Willen zu bestimmen, nutlos bleiben. Nach diesen beiben Seiten haben wir also das Kantische Brinzip zu prüsen.

A. Läßt fich aus bem tategorifden Imperativ ber Inhalt bes Sittlichen ableiten? Bekanntlich hat Rant ben kategorischen Imperativ in ber Grundlegung auf brei Sauptformeln gebracht: 1) Handle nur nach berjenigen Maxime, burch bie bu zugleich wollen kannst, daß sie ein all= gemeines Gesetz werbe, (S. 43) ober: Sanble so, als ob die Maxime beiner Sandlung burch beinen Willen zum allgemeinen Naturgefetz werden follte. (S. 44.) 2) Handle fo, daß du die Menschheit fo= wohl in beiner Person, als in der Person eines jeden Anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchft. (S. 53.) 3) Sandle nach der Idee des Willens jedes vernünftigen Wesens als eines allgemein gesetgebenben Willens. (S. 56.) Nebenber laufen noch eine Anzahl wenigstens etwas abweichender Formulirungen. Sandle, so daß bein Wille durch feine Maximen sich zugleich als allgemein gesetzebend betrachten könne. (S. 59.) Sandle nach ber Maxime, die fich selbst zugleich zum allgemeinen Gesetze machen kann. (S. 62.) Handle nach Maximen, die sich selbst zugleich als allgemeine Naturgefete jum Gegenstande haben können. (S. 62.) Sandle fo, als ob beine Marime zugleich jum allgemeinen Gefete (aller vernünftigen Befen) bienen follte. (S. 64.) — Reine biefer Formeln ftimmt mit einer andern völlig und wörtlich überein, und man hat daraus geschloffen, Kants oberftes Moral= pringip fei nicht einmal ein gang einfacher, reiner Bermunftgrundsatz und könne ohne Berbindung mit anderen das nicht leisten, was er leisten folle. Allerdings, Gesetze follen nicht schwankend und in variirender Fassung, sondern bestimmt und präzis formulirt sein, um jede Zweideutigkeit auszuschließen, und diese Forderung wird man gewiß an das oberfte Sittengesetz stellen muffen. In der That enthält bie Kritik d. pr. B. nur diese eine Formel: "Sandle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesehgebung dienen könne." (§ 7.) Auf jene Ginwendungen ift also zu erwidern, daß hier Kant sich endaültig entschieden hat, und biefer Wortlaut also als makgebend anzusehen ift. Uebrigens betonen die obigen Fassungen, die zum Theil

nur ganz äußerlich von einander abweichen, wohl alle mehrere Seiten eines und desselben Grundsates; etwas eigenartiger erscheint nur die Vorschrift, die Menschheit jederzeit zugleich als Zweck und niemals bloß als Mittel zu brauchen. Aber gerade dieses Sebot, von dem man behauptet hat, es lasse sich nicht auf die übrigen zurücksühren, hat vornehmlich beigetragen der Kantischen Philosophie seiner Zeit in weiteren Kreisen Zuneigung zu erwecken, wie dies Sarve, der einslußreichste, selbständigste und besonnenste Segner der Kantischen Moralresorm bezeugt. 23) Freilich, betrachtet man die Ableitung jener Forderung genau, so überzeugt man sich, daß nach der Konsequenz des Systems für den Handelnden der Andere doch nur scheindar Selbstzweck sein kann, in Wahrheit aber nur Mittel ist, den einzig gültigen Selbstzweck, die Allgemeinheit des Sesehes, möglich zu machen. Denn, sollte die gesammte Menschheit dem Handelnden wahrhaft als Selbstzweck gelten, so dürste die allgemeine Gesemäßigkeit des Handelns nur um jener willen gesordert werden, könnte also nur abgeleiteter, nicht (was sie für Kant ist) prinzipieller Bestimmungsgrund sein.

Unter Maxime versteht Kant das subjektive Prinzip zu handeln, welches die praktische Regel enthält, die die Vernunft den Bedingungen des Subjektes gemäß bestimmt; sie ist also der Grundsatz, nach welchem das Subjekt handelt. Kant warnt die Maxime mit dem objektiven Prinzipe, nämlich dem praktischen Gesetze, zu verwechseln; dies ist gültig für jedes vernünstige Wesen und der Grundsatz, nach welchem es handeln soll. (S. 43.)

Die bloge Form des Willens, in welche Kant mit unerbittlicher Strenge das Wesen des Sittlichen fest, ift ihm also die abstrakte Allgemeinheit des Gesetes, welche jegliche Rücksicht auf die besondere Natur bes einzelnen Falles ausschließt. Im Unfange ber Grundlegung geht er aus von bem Begriffe bes unbedingt guten Billens und bestimmt ihn in ber Folge fo: "Der Wille ift schlechterbings gut, ber nicht bofe fein, mithin beffen Maxime, wenn fie zu einem allgemeinen Gefet gemacht wirb, fich felbst niemals widerstreiten kann." (S. 62.) Nichts Anderes carafterisirt also die Form des guten Willens, als bag er bie Möglichkeit einer allgemeinen Gefetlichkeit in sich trägt. So ift benn auch ber Inhalt bes kategorischen Imperativs lediglich die Allgemeinheit. Die Gewähr des sittlichen Sandelns in jedem bestimmten Kalle beruht barauf, daß die Marime des Sandelns die Tauglichkeit zu einer allgemeinen Gefetgebung befitt. "Der ichlechterbings gute Wille, beffen Bringip ein kategorischer Imperativ fein muß, wird alfo, in Anfebung aller Objekte unbestimmt, bloß die Form des Wollens überhaupt enthalten, und zwar als Autonomie; b. i. die Tauglichkeit einer Maxime eines jeden guten Willens, sich selbst zum allgemeinen Gesetze zu machen, ist selbst das alleinige Gesetz, das sich der Wille eines jeden vernünftigen Wesens selbst auferlegt, ohne irgend eine Triebseder und Interesse derselben als Grund unterzulegen." (S. 71.) Der Sandelnde muß also seine Maxime in Bezug auf diese Tauglichkeit beurtheilen. "Man muß wollen konnen, daß eine Maxime unserer Sandlung ein allgemeines Befet werbe: bies ift ber Ranon ber moralifden Beurtheilung berfelben überhaupt." (S. 46.) Alfo bas Wollenkönnen ift die Angel, um welche sich die gegebene Weisung dreht. Aber wonach foll ich benn nun bestimmen, ob ich etwas wollen kann? Offenbar bedarf ich boch wieder hierfür noch eines Regulativs! Dies lettere also ift erft ber Schluffel zu ber gleich einem versiegelten Befehl gegebenen Beifung. Somit ift es klar, bag ber kategorische Imperativ noch nicht bie lette Inftang, bas oberfte Moralpringip felbst ift, dieses vielmehr in jenem Requiativ, welches für mein Wollenkönnen maßgebend ift, ober anders ausgebrückt, in benjenigen Rücksichten zu suchen ift, welche über bie Tauglichkeit einer Maxime zur allgemeinen Gesetzgebung entscheiben. Schon Fichte hat baber bem kategorischen Imperativ vorgeworfen, daß er im besten Falle nur heuristisch, nicht aber konstitutiv fei und Berbart und Schopenhauer haben ihm beigeftimmt.

Wo ift nun jenes Regulativ zu fuchen? Das Natürlichste wird fein bei ber Beurtheilung einer Marime barauf zu achten, ob fie fich gemeinnützig erweise, weil ja bei einer allgemeinen Gesetzgebung bas Sauptaugenmerk barauf zu richten ift, baß bas Gesetz ben mahren Interessen aller entspreche. Erftens aber follte boch von den Rudfichten auf Rugen oder Schaben von vorne herein bei Aufftellung bes sitttlichen Prinzips abgesehen werden, und würden sie wieder eingeführt, so würde die Ethik wieder die Form einer urfprünglichen Guterlehre erhalten. Zweitens aber wurde die Erwägung der Gemeinnützigkeit kaum abzuschließen fein, ba man die Folgen einer Sandlung weit über die Schranken bes burchichnittlichen Gesichtsfreises bes Ginzelnen binaus verfolgen mußte. Ich bestrebe mich sittlich zu handeln und frage: Was foll ich in meiner Lage und in biefem Falle thun? und das Sittengefet antwortet mir nur: Thue bas, was bu allen vernünftigen Wefen, die fich mit dir in gleichen Umftanben befinden, als Gefet vorschreiben könnteft. Befomme ich, ber ich für mein bestimmtes Thun ober Laffen eine Borfchrift fuche, einen Bescheib, ber mir jumuthet gar erft ein Gefet für bas Thun ober Laffen aller vernünftigen Wesen zu suchen, so habe ich wohl ein Recht ihn für sonderbar und höchst unpraktisch ju halten. Denn ift dies Lettere nicht meift weit schwerer aufzufinden? Wie schwierig ift es nicht nur einem ganzen Bolle ein Gesetz zu geben! Und hier foll jeder Mensch, der sittlich handeln will, sich zum Gesetzgeber für die ganze Menschheit erheben, er foll entscheiden, nicht nur, ob feine Maxime in den Rahmen einer schon bestehenden Gesetzgebung paffen, sondern ob sie alleinstehend allgemeine Geltung haben könne! Um mir klar zu werben, was ich unterlassen soll, bafür hat allerdings ber kategorische Imperativ einen praktischen Werth. Denn negativ gefaßt besagt er nichts Anderes als: Begehre keine Ausnahmen für bich! und häufig genug wird sich ein unsittliches Wollen burch ein solches Begehren verrathen. Lege ich mir also einfach die Frage vor: Was wurde aus der Menschheit werden, wenn jeder in beiner Lage ebenso handeln wollte wie bu? so wird mir die Unftatthaftigkeit meines Begehrens beutlich werben. Singegen, mas ich thun foll, bas werbe ich aus ben allgemeinen Berhältniffen ber Menschen viel schwerer bestimmen als aus der Berücksichtigung des einzelnen Falles und meiner befonderen Verhältniffe.

Faffen wir jest Kants Beispiele ins Auge, um aufzufinden, worin bei ihm die lette Inftang, das Maßgebende der Maxime besteht. Wenn ich in Begriff durch ein lügenhaftes Versprechen mir Geld zu verschaffen, die Allgemeingültigkeit der Maxime meines Sandelns prüfen würde, mußte ich bald inne werben, "daß ich ein allgemeines Geset zu lügen gar nicht wollen kann, benn nach einem folchen würde es eigentlich gar fein Versprechen geben, weil andere biefem Vorgeben boch nicht glauben, ober wenn fie es übereilter Weise thaten, mich boch mit gleicher Munge bezahlen wurden, mithin meine Maxime, sobald fie zum allgemeinen Gesetze gemacht würde, fich felbst zerstören mußte." (S. 22.) Reflektirt jemand über die Maxime seine Talente rosten, seine glüdlichen Naturanlagen verwahrlosen zu laffen und sich nur dem Vergnügen und Genuffe hinzugeben, fo kann er "unmöglich wollen, daß sie ein allgemeines Naturgeset werde ober als ein folches in und durch Naturinftinkt gelegt sei: Denn als ein vernünftiges Wefen will er nothwendig, daß alle Vermögen in ihm entwickelt werben, weil sie ihm doch zu allerlei möglichen Absichten dienlich und gegeben find." (S. 46.) Wenn die Marine der Lieblosigkeit allgemeines Naturgesetz würde, könnte allerdings das menschliche Geschlecht gar wohl bestehen; "dennoch ist es unmöglich zu wollen, daß ein folches Prinzip als Naturgeset allenthalben gelte. Denn ein Wille, der dieses beschlöffe, wurde fich felbst widerstreiten, indem ber Falle sich doch manche ereignen können, wo er Anderer Liebe und Theilnahme bedarf, und wo er durch ein solches aus seinem eigenen Willen entsprungenes Naturgefet fich felbst alle Soffnung bes Beiftanbes, ben er fich wünscht, rauben würde." (S. 46.) In ber Kritik b. pr. B. fragt Kant: "Bie, wenn ein Zeber, wo er seinen Vortheil zu schaffen glaubt, sich erlaubte zu betrügen, ober besugt hielte, sich das Leben abzukürzen, sobald ihn ein völliger Ueberdruß besselben befällt, ober Anderer Rath mit völliger Gleichgültigkeit ansähe, und du gehörtest mit zu einer solchen Ordnung der Dinge, würdest du darin wohl mit Einstimmung Deines Willens sein?" (S. 179.) Quam temere in nosmet legem sancimus iniquam! wäre die Antwort. Aus den metaphysischen Ansangsgründen der Tugendlehre möge hier noch eine Stelle Plat sinden (§ 30): "Bohlthätig . . . . . . zu sein ist jedes Menschen Pslicht. Denn jeder Mensch, der sich in Noth besindet, wünscht, daß ihm von anderen Menschen geholsen werde. Wenn er aber seine Maxime, anderen wiederum in ihrer Noth nicht Beistand leisten zu wollen, laut werden ließe, d. i. sie zum allgemeinen Erlaudnißgeset machte: so würde ihm, wenn er selbst in Noth ist, jedermann gleichsalls seinen Beistand versagen, oder wenigstens zu versagen besugt sein. Also widerstreitet sich die eigennützige Maxime selbst, wenn sie zum allgemeinen Gesetz gemacht würde u. s. w."

Wo ift nun also ber unentbehrliche Schlüffel zu ber Weifung, in welcher Kants oberftes Moralpringip besteht, welches ist das Regulativ für unsere Beurtheilung der Tauglichkeit einer Maxime? Laffen die angeführten Beispiele noch einen Zweifel ju? Unfere Selbstliebe ift es, nicht etwa ein bescheibener, mehr ober minder versteckter Gudaimonismus, sondern der offenbarfte und gröbste Egoismus: er versteht sich klüglich ber moralischen Verpflichtung gegenüber zu einem Kompromiß, aber nur unter ber Bebingung einer burchaus vorausgesetten Reciprocität. Da ich bei ber Feststellung einer allgemein zu befolgenden Maxime nothwendig mich nicht bloß als den stets aktiven, sondern auch als den zu Beiten paffiven Theil betrachten nuß, fo entscheibet von biefem Standpunkte aus mein Egoismus sich für Gerechtigkeit und Menschenliebe, nicht weil er fie zu üben, sondern weil er fie zu erfahren Luft hat. Wenn baber die "Grundlegung" von dem Pringipe, jederzeit nach derjenigen Maxime zu hanbeln, beren Allgemeinheit als Gesetzes man wollen könne, behauptet: "Dieses ist die einzige Bedingung, unter ber ein Wille niemals mit sich felbst im Widerstreite sein kann, und ein solcher Imperativ ist kategoriich" (S. 62), fo ist die wahre Auslegung des Bortes Biderstreit diese, daß, wenn ein Wille die Maxime der Ungerechtigkeit und Lieblosigkeit fanktionirt hätte, er nachmals als auch leidender Theil fie wiberrufen und baburch fich wibersprechen wurde. So mag Kant unabläffig behaupten, fein Imverativ sei kategorisch, versteckter Weise ist er boch nur hppothetisch, insofern ihm stillschweigend die Bebingung zu Grunde liegt, daß bas für mein Sandeln aufzustellende Geset, indem ich es zum allgemeinen erhebe, auch Gesetz für mein Leiben wird. In dieser letzteren Erwägung kann ich bann Ungerech: tigkeit uud Lieblosigkeit allerdings nicht wollen. Sebe ich aber biese Bedingung auf und benke mich bei ber Beurtheilung ber Allgemeingültigkeit meiner Maxime, etwa im Bertrauen auf meine Macht, auf überlegene körperliche oder geiftige Kräfte, stets nur als den aktiven Theil, fo kann ich bloß nach bem Kantischen Prinzip sehr wohl Ungerechtigkeit und Lieblosigkeit als allgemeine Maxime wollen und barnach die Welt einrichten. Nicht ohne Grund hat man gemeint, daß ber kategorische Imperativ als Formel betrachtet nur eine Umschreibung und Ginkleibung ber alten Regel sei: Quod tibi fieri non vis, alteri ne facias! wenn man in diese nämlich durch Wiederholung in positiver Form auch die Tugendpflichten mit einschließe.

Kants Versuch aus der Beschaffenheit der Maximen die längst bestehende Sintheilung der Pflichten in Rechtspflichten (auch vollkommene, engere Pflichten genannt) und in Tugendpflichten (uns vollkommene, weitere) abzuleiten fällt sehr gezwungen aus und zeugt gerade nicht für sein Prinzip. Die Rechtspflichten sollen nämlich auf Maximen beruhen, deren Gegentheil, als allgemeines Naturgesetz genommen, ohne Widerspruch gar nicht einmal gedacht werden könne, die Tugendpflichten aber auf Maximen, deren Gegentheil man zwar als allgemeines Naturgesetz benken, aber unmöglich wollen

Man hat eingeworfen, daß die Maxime 3. B. ber Ungerechtigkeit, das Berrichen ber Gewalt anstatt des Rechtes, welches bemnach als Naturgesets auch nur zu benken unmöglich sein solle, in Wirklichkeit in ber Natur herrsche, nicht etwa nur in ber Thierwelt, sondern auch unter ber Menschheit. Unter civilifirten Bolfern habe man es durch Ginrichtung des Staates zu paralyfiren gefucht, fortwährend aber herriche es zwijchen Bolf und Bolf, benn bier entscheibe ben Streit um die Superiorität nicht bie Gerechtigkeit, sondern allein die Macht. In den Beispielen, die Rant seiner Gintheilung vorausgeschickt hat, belegt er die Rechtspflichten zuerst durch die angebliche Pflicht gegen sich selbst, sein Leben nicht freiwillia zu enden, wenn die Uebel die Annehmlichkeiten überwiegen. (S. 44.) Die Marime bes erlaubten Selbstmordes foll also als allgemeines Naturgeset auch nur zu benten unmöglich sein. Sier hat man wieder eingewandt, diese Maxime erweise fich, da die Staatsgewalt bagegen ohnmächtig sei, vielmehr als wirklich bestehendes Naturgesetz, und es sei allerdings fast allgemein ber Fall, daß ber Mensch, sobald die angeborene riefenstarte Liebe zum Leben von der Größe der Leiden entschieden überwogen werbe, seinem Leben ein Ziel setze. Sa, man hat bezweifelt, ob es überhaupt einen Gebanken geben könne, im Stande, den Menschen auch dann noch vom Selbstmorde zurudzuhalten, wenn die mit ber menschlichen Natur so innig verknüpfte Anhänglichkeit an das Leben sich machtlos erwiesen habe. Die große Ginseitigkeit bieser Anschauungsweise ist zwar nicht zu verkennen, aber jene Unterscheibung Kants erscheint deshalb noch nicht als haltbar, und ob seine Argumente einen Lebensmuden bavon abhalten werben, ben Tod zu fuchen, burfte zu bezweifeln fein. In feinen Beifpielen ift Rant auch bier febr unglücklich. Obgleich er nur Fälle auswählt, beren sittliche Unzulässigkeit von Anfang an kaum einen Zweifel zuläßt, wie Selbstmord, lügenhaftes Berfprechen, Unterschlagung u. f. w., fo kann er fie boch aus seinem Prinzip nur scheinbar oder gewaltsam als unsittlich erweisen. Wie es aber möglich war, daß ihm, der den Eudaimonismus so entschieden und siegreich abgewiesen hatte, der in den obigen Beispielen offen auftretende Egoismus, noch dazu als lettes Pringip bei Beurtheilung der Maximen, entgeben ober boch nicht anftößig erscheinen fonnte, bafür eine Erklärung zu finden, durfte schwer sein. Wir heben noch einmal hervor, daß in Kants Beispielen sowie in ber angefügten Erörterung über das "Wollenkönnen" unzweideutig das Bekenntniß liegt, daß dieses Wollenkönnen, welches also hier eine moralische Möglichkeit bezeichnet, noch ein Prinzip der Entscheidung voraussett, von welchem die Beziehung des kategorischen Imperativs auf das wirkliche Wollen, um die es sich doch handelt, gang und gar abhängt. Sierauf haben Manner, die einen gang verschiedenen philosophischen Standpunkt vertreten, gleich energisch hingewiesen 24). So schwerwiegend schon dies eine Ergebniß ift, baß ber kategorische Imperativ also nicht selbst bas oberste Moralvrinzip ist, sondern uns zumuthet bies lettere erst zu finden, so haben wir doch seine Mängel noch nicht alle aufgebeckt.

Zu jedem Handeln muß nach Kant zuvörderst eine Maxime hinzugedacht sein; dann erst kommt in Frage, nicht etwa, ob die Maxime aus einer schon vorhandenen allgemeinen Gesetzgebung hervorgehe, sondern ob, — falls eine Gesetzgebung sich allmählich aus verschiedenen zur Allgemeinheit gesteigerten Maximen der Individuen zusammensehen würde, — dann auch diese oder jene, zu einer bestimmten Handlung hinzugedachte, Maxime einen Platz unter den Gesetzen einzunehmen fähig sei, oder noch genauer, ob der Handelnde fähig sei, ihr mit seinem eigenen Willen einen solchen Platz anzuweisen. Was zum unmittelbaren Gegenstande der sittlichen Beurtheilung gemacht wird, ist ein solches Wollen, welches einen allgemeinen Vorsatz enthält nach einer selbst anerkannten Regel, Maxime genannt, zu versahren. Sierdurch aber werden eine Menge von Willensakten von der unmittelbaren sittlichen Beurtheilung ausgeschlossen, welche thatsächlich vorhanden sind, bevor sich Maximen darüber gebildet haben und welche Lob und Tadel auf sich ziehen, ohne nach Uebereinstimmung mit etwaigen Maximen des Handelnden

geprüft zu fein. Dies zeigt fich ichon an ber Erfahrung, bag wir von gewissen Menichen fagen, fie feien (b. h. in ihrem wirklichen Sanbeln) beffer als ihre Grundfate. Ueber jeber Sanblung ichmebt nach Rant eine doppelte Allgemeinheit, theils der Maxime, theils, höher aufwärts, der Gesetzgebung, fo baß also abweichende Sandlungen einen zwiefachen Ungehorsam in sich schließen. Bei ben erwähnten Menichen aber find Sandlungen mit ber augenblicklichen Gesinnung, aus ber fie entstehen, eben baburch baß sie von den Maximen jener abweichen, in Ginklang mit der allgemeinen Gesetzgebung. Das einzelne Sandeln eines Menschen wird aber nicht immer durch eine Maxime bestimmt, durch eine Regel, die wenigstens ber Sandelnde für sich als gultig anerkennt. Alles auf die Lust gerichtete Wollen ift vielmehr auf die Erreichung eines einzelnen Zieles gerichtet, und es fällt bem Sandelnden nicht ein, fein Berfahren unter eine Regel zu bringen. Dies zeigen uns am beutlichsten unsittliche Handlungen. Der Sünder, der Berbrecher pfleat für feine ftrafbare Sandlung keine Marime ju haben; meiftens ift ibm jene nur ein einzelner Berftoß gegen das fonst von ihm anerkannte sittliche Gebot. Kant erwähnt den Fall, daß gehandelt sei ohne Maxime, gar nicht, wohl weil er ihn als eine Roheit unter aller sittlichen Beurtheilung stehend ansieht. Sein Verfahren aber, das obenein noch wieder von seiner eigenen richtigen Bestimmung abweicht, ift nicht zu billigen. Die sittliche Beurtheilung foll über ben Willen ergeben; jest aber beschränkt er sie auf ein solches Wollen, welches durch Maximen bestimmt wird. Es ist also Rant der Borwurf nicht zu ersparen, daß feine ethischen Grundbestimmungen zu fruhzeitig in Sekundares abgleiten und dies an die Stelle bes überfehenen Primaren feten.

Rant fest voraus, daß man für jedes Sandeln eine Marime habe und forbert bann die Beurtheilung berfelben nach Maßgabe ihrer Tauglichkeit zu einer allgemeinen Gesetgebung. Die Erhebung ber Maxime zum Gesetze für alle macht nothwendig, daß auch die Sandlungsweise unter einen allgemeineren Ausbrud gefaßt werbe; für biefe Berallgemeinerung aber giebt es keine feste Grenze. Man kann vielmehr, wenn man für die einzelne Sandlung eine Maxime aufstellen will, fehr verschiedenartige wählen, die ihrer allgemeinen Fassung halber sich gewöhnlich ganz wohl mit der Moral vertragen. So kann ein Solbat, ber aus ber Schlacht entweicht, diese Handlung unter ganz verschiedene Marimen bringen. Er kann fagen: Ich habe für die Erhaltung meines Lebens forgen wollen; ober: Ich habe meinen alten arbeitsunfähigen Eltern den Ernährer erhalten wollen; oder: Ich habe nicht Menschenblut vergießen wollen; oder: Meiner Ueberzeugung nach ist bieser Krieg ungerecht, beshalb mochte ich mich nicht am Kampfe betheiligen. Nach jeber biefer Maximen kann ber Solbat gehandelt haben, jebe eignet fich zu einer allgemeinen Gesetgebung und wird von ber geltenben Moral an geeigneter Stelle als Aflicht anerkannt. Dennoch ift bie Sandlung bes Soldaten verwerflich. Wie man bei einer folden Rollifion von Pflichten zu handeln habe, dafür giebt Kant mit feinem Moralprinzip gar keine Entscheidung, nicht einmal eine Andeutung. Wollte er geltend machen, daß man die That in ihrer Totalität und unter allen fie begleitenden Umftanben im Auge halten muffe, fo ift zu entgegnen, bag bies nicht in dem Begriff der Maxime enthalten ift und daß dann der einzelne Kall ein einzelner bleibt, ber überhaupt keiner Berallaemeinerung fähig ist und beshalb ben Bringipien Rants unzugänglich bleibt. Aus bem kategorischen Imperativ lassen sich - es ist nicht zu viel behauptet - in ber Anwendung auf jeben konkreten Fall zwei entgegengesette Entscheidungen mit gleichem Rechte herleiten. Wie sich kaum eine unsittliche Sandlungsweise auffinden lassen dürfte, aus der nicht durch geschickte Wahl eines allgemeinen Begriffs, unter ben fie fällt, das Unsittliche sich eliminiren ließe, fo auch umgekehrt keine fittliche, die nicht auf einen so allgemeinen Ausbruck gebracht werden könnte, daß derselbe Unsittliches mit umfaßte, wo bemnach die allgemeine Frage nach ber Buläffigkeit eines folden Sandelns verneint, folglich die Sandlung felbit für unsittlich erklärt werden müßte. -

Mit Recht ftellt Kant allem willfürlichen Belieben und Behagen bes Individuums die unwandelbare Strenge eines allgemeinen sittlichen Gesetzes entgegen; es könnte scheinen, daß das erstere boch zu feinem Rechte komme, ba bemfelben ja freie bewußte Selbstentscheidung zugestanden wird, ja man könnte meinen, daß er in dieser Beziehung sogar zu weit gehe, indem er den Willen des Ginzelnen als gesetzgebend betrachte. Dennoch haben schon &. S. Jacobi und Schleiermacher einen Mangel seines Prinzips barin gefunden, daß es dem Allgemeinen alle individuelle Bestimmtheit in Recht und Pflicht zum Opfer bringe. Man hat verlangt, daß das abstrakte Geset sich einer höheren Gerechtigkeit unterordnen muffe, und behauptet, daß die besondere Natur des gegebenen Kalles selbst eine Verlebung des allgemeinen sittlichen und rechtlichen Gesetes zum Recht und zur Pflicht mache. Freilich lauten bier bie Urtheile je nach bem eingenommenen Standpunkte fehr verschieben. Begel gegenüber, ber behauptet und behaupten muß, das Hinausgehen über das gemeingültige Maß der Sittlichkeit sei an sich selbst nothwendig eine sittliche Verschuldung und doch zugleich das Recht und die Ehre großer Charaktere, haben andere geurtheilt, ein folches Hinausgehen sei für die geistig und sittlich hervorragende Bersön= lichkeit absolutes Recht und strenge Pflicht und erst die, freilich unter den Menschen leicht eintretende, aber boch nicht nothwendige Berkehrung der Freiheit in Willfür (bestehe diese auch wie bei der Antigone nur in Aeberschreitung des Maßes für ihr sittlich ja gerechtfertigtes Auftreten) begründe Verschuldung und Unsittlichkeit. Und in der That erkennt unser sittliches Bewußtsein die Richtigkeit der letteren Auffassung in konkreten Fällen unzweideutig an. So würde der Apostel Baulus, wenn er umsonst das Evangelium verkundet und auf die She verzichtet, "um nicht dem Evangelio Christi ein Hinderniß zu machen", nach Kant über seine Pflicht hinausgehen, wie benn auch das Mittelalter darin ein opus supererogationis fand. Und boch, follte nicht Calvin mehr unferen Beifall haben, follte uns nicht fein Urtheil lauterer und erhabener erscheinen, wenn er erklärt, Paulus habe etwas Außerordentliches und über die allgemeine Pflicht der Apostel Sinausgehendes gethan, nach seiner individuellen Begabung und Lage aber vor Gott nicht mehr als feine Schuldigkeit! Freilich, für die große Mehrzahl der Fälle reicht die allgemeine Regel aus und wird wenigstens nie weit von dem richtigen Wege abirren lassen, fie leitet alfo leichter und gefahrlofer. Die individuell bestimmte Entscheidung bes Sittlichen verlangt umfichtigen Blid, reinen Sinn, Charafterstärke gevaart mit Demuth, um Uebermuth und Frevel zu meiben; benn bicht neben ber echten geistigen sittlichen Freiheit liegt bie Wilfur ber Ungebundenheit, und ber Sturg in biese ist von jener leichter als von ber ftrengen Gesetlichkeit aus. Ift somit bie inbividuelle Beurtheilung schwieriger und gefahrvoller als das Beharren bei der allgemeinen Regel, so ift fie bafür aber auch, wenn fie fich rein erhalt, entschieben bas Bobere. Wir muffen also benen bei pflichten, welche an dem Kantischen Moralprinzip, da es nur die unbeugsame Strenge eines allgemeinen Gefetes kennt, die Möglichkeit individuell bestimmter Entscheidung vermissen. —

Nachdem alle in Betracht kommenden Momente erörtert worden sind, bleibt jetzt übrig, die an die Spitze dieses Abschnittes gestellte Frage zu beantworten, ob sich aus dem kategorischen Imperativ der Inhalt des Sittlichen ableiten lasse. Es ergaben sich uns folgende Kunkte:

1. Der kategorische Imperativ ist nicht selbst das oberste Moralprinzip, sondern setzt es voraus, denn das Regulativ für die Beurtheilung der Maximen ist erst noch aufzusinden.

2. Aus den Beispielen — und ein anderer Anhalt fehlt — ergiebt sich als dieses Regulativ der Egoismus. Kant weicht also durch diese Wiedereinführung von eudaimonistischen und selbstsüchtigen Zwecken höchst auffallend von seiner früheren sundamentalen richtigen Bestimmung, daß alle materialen Bestimmungsgründe des Willens abzuweisen seien, ab.

3. Die sittliche Beurtheilung foll über bas Wollen erfolgen, jest aber beschränkt fie Rant auf

ein folches Wollen, welches durch Maximen bestimmt wird; er geht also, was den Gegenstand der sitt= lichen Beurtheilung anlangt, zu früh auf Sekundäres ein.

- 4. Die verlangte Erhebung ber Maxime zum allgemeinen Gesetze macht nöthig auch die Sandlungsweise unter einen allgemeineren Ausdruck zu fassen, hierfür aber sehlt jede seste Grenze. Sine unsittliche Sandlung läßt sich unter eine gültige Maxime bringen und umgekehrt, so daß man für jeden konkreten Fall entgegengesetze sittliche Urtheile begründen kann.
- 5. Die strenge Allgemeinheit des Kantischen Gesetzes schließt die Möglichkeit einer individuellen Entscheidung über Recht und Pflicht aus.

Wie rechtfertigt sich nun Kants Behauptung (S. 43), daß "aus diesem einigen Imperativ alle Imperativen der Pflicht, als aus ihrem Prinzip, abgeleitet werden können?" Haben wir für die aufgezählten Punkte in Wahrheit den Nachweis geführt, so sind wir berechtigt die zur Entscheidung liegende Frage mit nein zu beantworten. Der kategorische Imperativ läßt die erste an ein oberstes Moralprinzip zu stellende Forderung, daß man den Inhalt des Sittlichen aus demselben ableiten könne, völlig unerfüllt, da er nicht ausreicht auch nur den geringsten Inhalt einer bestimmten Pflicht, geschweige denn den Inhalt eines reich gegliederten sittlichen Universums, zu erklären.

B. Bewährt der kategorische Imperativ die Kraft, den Willen zu bestimmen? Der Pflichtbegriff scheint der Ethik einen ernsten, erhabenen Charakter zu verleihen, denn die Pflicht mit ihrem unbedingten Sollen tritt als Forderung auf, gegen welche es keine Instanz giedt. In Wahreheit jedoch muß diese Forderung, wenn sie nicht als Willkür und bloßes Machtgebot angesehen sein will, sich erst als berechtigt legitimiren und den Grund ihrer Verdindlichkeit für andere darlegen. Daher mußte an früherem Orte, S. 16, das Versahren, der Ethik den Begriff der Pflicht als ersten zu Grunde zu legen, als unzulässig bezeichnet werden. Auch Kant kann nach der Ausstellung des Pflichtgebotes in der Form eines ursprünglichen kategorischen Imperativs sich der Frage nicht entziehen, wo der von dem Willen unabhängige Grund der Verpflichtung, die eigenthümliche innere Nöthigung zum Folgeleisten zu suchen sei. Es wird also darauf ankommen, ob die Bestimmungen und Erklärungen, die er nachträglich dafür beidringt, zutreffend sind und befriedigen.

Erstens legt Kant viel Gewicht auf die Autonomie des Willens. Der Mensch ift nicht lediglich bem Besetz unterworfen, sondern nur deshalb ihm verpflichtet, weil er es fich selbst gegeben hat; sein eigener zu einer allgemeinen Gesetzebung tauglicher Wille ist hierburch allgemein gesetzgebend geworben. Sierin liegt Wahres mit Falfchem untermischt. Das sittlich Ansprechende jenes Gebankens ift, daß kein Widerstand des Willens gegen das Geset gedacht wird, was so lange unwillkürlich geschieht, als man ben Willen in bloger Unterwerfung unter ein Geset benkt. Insofern brückt also bie Autonomie des Billens eine Sarmonie des Willens mit dem Urtheile über denselben aus. Das Falsche aber ift, daß der Wille nur um deswillen dem Gesetze unterworfen sein foll, weil er es sich selbst gegeben hat. Das Gefet foll also feine Burbe nicht aus feiner Bortrefflichkeit erhalten, nicht verpflichten burch seinen absolut löblichen Inhalt, sondern durch seinen Ursprung, dadurch nämlich, daß es der Ausbrud eben bes Willens ift, welchen es befolgt, sein Inhalt mag sein, welcher er will. Nun ift es boch aber etwas ganz Anderes zu fagen: Ich bin an ein Gesetz gebunden, weil es absolut guten Inhalt hat, oder aber: Ich bin daran gebunden, nur weil ich es mir felbst gegeben habe. Es wird boch nicht felten vorkommen, bag jemand in Betreff einer vielleicht vor langer Zeit für gultig angesehenen Maxime zu besserer Ginsicht gelangt, sie als unzulässig und unsittlich erkennt und daher verwirft. Allerbings wird ber fich felbst das Geset gebende Wille als der vernünftige bestimmt, ja Kant geht soweit, au behaupten, nur in der Reinigkeit des Ursprungs der sittlichen Begriffe, nämlich aus bloger Bernunft,

also auch des kategorischen Imperativs, als der Duelle aller übrigen, liege ihre Bürde, um uns zu obersten praktischen Prinzipien zu dienen. (S. 32.) Da die Vernunft in allen Wesen nur eine seine kann, muß also der vernünftige Wille eines Seden mit dem aller ein und derselbe sein; sein Wollen kann also als allgemeines Geset angesehen werden. Da Kant wohl selbst fühlt, daß in dem ersten Merkmal seines Prinzips, in der bloßen Allgemeingültigkeit, noch nichts Achtunggebietendes liegt, so soll die Würde des kategorischen Imperativs seht darauf beruhen, daß er der Ausdruck eines vernünftigen Wollens ist. Mit Grund erwartet man hier in bestimmten und inhaltlichen Begriffen eine Darlegung dessen, was man in dem Worte Vernunft verworrener Weise zusammenfaßt; eine solche wird aber nicht gegeben, es ist also auch nicht nachgewiesen, weshalb und in wie weit der Vernunft absolute Würde zukonnnt. Daß der Wille nur deshalb an das Geset gebunden sein soll, weil er es sich selbst gegeben hat, diese Bestimmung kann nicht als zutressend angesehen werden, und die Autonomie des Willens ist weit entsernt davon, den letzten Grund der Verpslichtung aufzudecken. Kants Meinung erklärt sich aus seiner Ueberschätzung der äußeren Freiheit, die es ihm unwürdig erscheinen ließ, einem fremden Willen unterworfen zu sein. —

3weitens ift ber Begriff ber Achtung ju untersuchen, über welchen besonders die Rritik b. pr. B. in ihrem britten Sauptstude "von ben Triebfebern ber reinen praktischen Bernunft" handelt. Auf alle Einzelheiten ber ausführlichen Erörterungen einzugehen, wurde keinen Gewinn bringen, ein Hervorheben der Hauptpunkte wird zur Abgabe eines Urtheils genügen. — Pflicht ift die Nothwendiakeit einer Handlung aus Achtung für das Gesetz. (S. 18.) Für das Objekt meiner Handlung kann ich zwar Neigung haben, aber niemals Achtung. Rur das, was bloß als Grund, niemals aber als Wirkung mit meinem Willen verknüpft ist, was meiner Neigung nicht bient, sondern sie überwiegt, mithin das bloße Gefet für sich, kann ein Gegenstand der Achtung und hiermit ein Gebot sein. Nun beruht der sittliche Werth der Sandlungen darauf, daß das moralische Geset unmittelbar den Willen beftimmt, weil ein Sandeln zwar gemäß dem Gesetze und der Pflicht, aber nicht allein um des Gesetzes und der Pflicht willen nur Legalität, nicht Moralität enthält. Der Wille muß als freier Wille nicht bloß ohne Mitwirkung sinnlicher Antriebe, sondern selbst mit Abweifung aller Neigungen allein burch bas Gefet bestimmt werben; geschieht dies, so entsteht in uns bas Gefühl der Achtung für bas moralische Geses, welche die einzige und zugleich unbezweiselte moralische Triebseber ist. Die Abweisung eines jeden Ginflusses ber finnlichen Triebe und Neigungen bewirkt in uns ein Gefühl ber Demüthigung; allein diese Demüthigung auf ber finnlichen Seite ift zugleich eine Erhebung der moralischen Schätzung bes Gesehes felbst auf der intellektuellen Seite. Diese Achtung für das Geseh ist ein erhebendes Gefühl der Selbstbilligung (S. 194). Zwischen diesen und anderen Stellen, an welchen von ber Achtung für das Gesetz die Rede ist, findet sich nun aber folgende Bestimmung: "Achtung geht jeberzeit nur auf Personen, niemals auf Sachen. Die letteren können Neigung, und wenn es Thiere sind, sogar Liebe ober auch Furcht, niemals aber Achtung in uns erwecken. (S. 189.) Muß man Rant hier nicht entgegen halten: Also kann Achtung nicht auf das bloße Gefet geben? -Die Lehre von den Triebfedern faßt er fo gufammen: Die achte Triebfeder der reinen pr. B. "ift keine andere als das reine moralische Gesetz selber, sofern es uns die Erhabenheit unserer eigenen überfinnlichen Erifteng fruren läßt und fubjektiv in Menfchen . . . Achtung für ihre bobere Bestimmung wirkt. Nun laffen fich mit biefer Triebfeber gar wohl fo viele Reize und Unnehmlichkeiten bes Lebens verbinden, daß auch um biefer willen allein ichon die flügfte Bahl eines vernünftigen und über das größte Bohl des Lebens nachdenkenden Spikuräers fich für das sittliche Bohlverhalten erflaren würde, und es tann auch rathfam fein, diefe Aussicht auf einen fröhlichen Benuß des

Lebens mit jener oberften und ichon für sich allein binlänglich bestimmenben Bewegurfache zu verbinben." (S. 203.) Alfo bas moralifche Gefet und bie Achtung für basselbe ist die einzige achte moralische Triebfeber, boch können, "um ben Anlodungen, bie bas Lafter auf ber Gegenfeite vorzuspiegeln nicht ermangelt, bas Gegengewicht zu halten", neben jener auch sinnliche Triebfebern gebraucht werben. Bährend Kant bies fo eben als rathfam bezeichnet, erklärt er es zu Anfang beffelben Abschnittes für "fogar beben flich, auch nur neben bem moralischen Besetze noch einige andere Triebfebern mitwirfen zu laffen." Gin offenbarer Wiberfpruch! - Aus bem Gefühle ber Achtung für bas Gefet geht bas fogenannte moralische Gefühl hervor, ja es ist eigentlich mit jenem ibentisch. Lediglich burch Vernunft bewirkt, foll es nicht zur Beurtheilung ber Sandlungen ober wohl gar zur Gründung bes objektiven Sittengesetes felbft bienen, fondern blog gur Triebfeber, um biefes in fich gur Marime gu machen. (S. 188.) — Indem das moralifche Gefet ben Gigendünkel schwächt, wird es ein Gegenstand ber Achtung und indem es ihn fogar nieberschlägt b. i. bemüthigt, ein Gegenstand ber größten Achtung. In ber negativen Demuthigung liegt zugleich die positive Achtung vor bem Geset und bieses ift die Sittlichkeit felbst. (S. 185.) Streng genommen verlegt Kant mit biefer Ausführung ben mahren, ummittelbaren Bestimmungsgrund bes Willens in die Achtung. Das Geset bleibt nur die entferntere Ursache. Die Achtung, welche weber ein Wissen noch ein Begehren ift, gehört aber zu ben Gefühlszuständen des Menschen; sie ist zwar weder Lust noch Schmerz, wohl aber eine besondere Art von Gefühl neben jenen. Kant hat damit fein Prinzip verlassen, nach welchem die Form des Gebotes unmittelbar, also ohne Dazwischentreten eines Gefühls, ben Willen bestimmen foll. 25) Was ihn zu biesem höchft miklichen Versuche veranlagte, ber Achtung als Triebfeber bes fittlichen Handelns noch eine Stelle anzuweisen, ift unschwer zu sagen. Er erkannte bie Wichtigkeit jenes Begriffes und mochte ihn nicht fallen laffen; babei übersah er aber, baß er ihn nach seinem Pringip nicht verwenden konnte. Denn follte ber Wille bei bem sittlichen Sandeln unmittelbar burch die Form des Gebotes bestimmt werden, fo war ein Zwischenglied weber nöthig noch zuläffig. -

Das bisher Angeführte burfte erkennen laffen, wie gefucht bie Unterscheidungen, wie schwankend und theilweise einander widersprechend die Erörterungen über den Begriff der Achtung find, wie wenig in ihnen ber eigentliche Grund ber Verbindlichkeit bes Sittengesetes bargelegt ift. Und boch erhebt sich immer von neuem die Frage: Was verpflichtet mich benn nach einer allgemein gultigen Maxime gu handeln? Rant giebt hierauf keine Antwort, er weift nicht nach, daß ber kategorische Imperativ fähig ift ben Willen zu bestimmen, bag ihm eine zur Erfüllung bes Gebotes zum sittlichen Sandeln treibenbe Rraft inne wohnt. Ja noch mehr, er verfucht auch nicht einmal einen Beweis bafür beizubringen. Warum aber nicht? Weil er einsieht und es wiederholt offen ausspricht, daß es gang unmöglich sei, ihn zu liefern. "Bie nun aber reine Vernunft, ohne andere Triebfebern, die irgend woher sonst genommen fein mogen, für fich felbst praktisch fein, b. i. wie bas bloke Pringip ber Allgemeingultigkeit aller ihrer Marimen als Gefete (welches freilich bie Form einer reinen praftischen Bernunft sein wurde), ohne alle Materie (Gegenstand) des Willens, woran man zum voraus irgend ein Interesse nehmen dürfe, für sich felbst eine Triebfeber abgeben und ein Interesse, welches rein moralisch heißen murbe, bemirken, ober mit anderen Worten: wie reine Vernunft praktifch fein konne, bas zu erklaren, bagu ift alle menschliche Vernunft gänzlich unvermögend und alle Mühe und Arbeit, hiervon Erklärung zu suchen, ift verloren." Mit biefer Stelle (S. 91) und noch anderen ber "Grundlegung" ftimmt bie Kritik b. pr. B. völlig überein: Wie ein Gesetz für sich und unmittelbar Bestimmungsgrund des Willens sein könne (welches boch bas Wesentliche aller Moralität ist), das ist ein für die menschliche Vernunft unauflösliches Problem und mit dem einerlei: wie ein freier Wille möglich fei. Alfo werden wir nicht ben Grund, woher das moralische Seset in sich eine Triebseber abgebe, sondern was, so fern es eine solche ist, sie im Semüthe wirkt, (besser zu sagen, wirken muß,) a priori anzuzeigen haben." (S. 184.) Sofern das moralische Seset eine Triebseder ist, das ist wohl zu beachten. Kant sagt damit so klar als möglich, daß er das nicht bewiesen hat, sondern voraussett. Wie er das Bewußtsein des Grundsgesets der praktischen Vernunft, also des kategorischen Imperativs, als ein Faktum der Vernunft bezeichnet, welches sich für sich selbst uns aufdränge als synthetischer Sat a priori, so hat er in Betress värksambeit seines Prinzips auf den Willen dieselbe Ansicht, er räumt ein, daß er für seinen Sat, "daß die Vernunft den Willen durch die Form ihres Gedotes bestimme" keinen Beweis sühren könne; dies sei ein Faktum, dessen man sich unmittelbar bewußt sei und welches apodiktisch gewiß sei (S. 152). Aber diese Behauptung ist ganz unerwiesen. Unser Selbstbewußtsein weiß nichts von einer solchen Thatsache, die sich angeblich jedem aufdrängt, wonach also die bloße Allgemeingültigkeit eines Gedotes den Willen zur Befolgung desselben bestimnt. — Es bleibt jetzt nur noch übrig auszusprechen: Der kategorische Imperativ läßt auch die zweite an ein oberstes Moralprinzip zu stellende Forderung, daß es seine Krast bewähren müsse den Willen zu bestimmen, unerfüllt. —

## Beichluß.

Unfere Untersuchung ift beenbet. Nach den Ergebniffen, wie fie am Schluffe ber einzelnen Abschnitte zusammengestellt sind, wird bas Urtheil über ben Werth des Kantischen Prinzips nur babin lauten fonnen: Der fategorifche Imperativ genügt nicht gur Begründung ber Cthit. Dieses Urtheil konnte mit bem Erfolge ber Kantischen Moralreform ichmer vereinbar erscheinen. Die Beitgenoffen nämlich berichten einmuthig von bem mächtigen Gindruck ber ethischen Schriften Rants. Während seine Untersuchungen über die menschliche Erkenntniß zunächst auf die engeren Kreise ber Belehrten beschränkt blieben, erst allmählich verstanden wurden und sich ben gebührenden Ginfluß auf die Methode wiffenschaftlicher Forschung eroberten, gewannen seine Moralschriften, ihrer Natur nach von größerer Berftändlichkeit und allgemeinerem Interesse, sofort einen entscheibenden Erfolg und machten mit einem Schlage bem beliebten populären Philosophiren ein Ende. Zunächst ift auf den fläglichen Zustand ber bamaligen Sittenlehre, auf die im gunstigsten Falle schlaffe und schwankende Moral zu achten, welche alle edleren Gemüther, alle tieferen Denker unmöglich befriedigen konnte. Der allgemein herrs schende Eudaimonismus sank zum Theil zu einem platten Utilitarismus herab, der sogenannte gesunde Menschenverstand wurde zur Basis aller Philosophie gemacht. Da weckte Rants sittliche Begeisterung, die unbestechliche Strenge, mit welcher er die Forderung des Sittengesetzes allen Schlangenwindungen ber Selbstfucht gegenüber geltend machte, das sittliche Bewußtsein seines Zeitalters, welches ihm alsbald mit freudigster Zustimmung bankte. Selbst bas Starre und Unbeugsame bes kategorischen Imperativs, das, was man den Rigorismus der Pflicht zu nennen pflegt, schreckte nicht sowohl ab, sondern erfüllte mit Chrfurcht. Montesquieus Ausspruch bewährte sich: En matière de morale, nous aimons spéculativement tout ce qui porte le caractère de la sévérité. Wenn wir fobann noch barauf hinweifen, daß Kant allerdings den wichtigften Theil der Reform, deren die Sittenlehre bedurfte, vollbracht hat, indem er nicht nur die herrschenden verderblichen Irrthumer aufdecte und abwies, sondern auch burch positive Bestimmungen selbst den richtigen Ausgangspunkt für die Begründung der Ethik gewann: so bürften die Gesichtspunkte angebeutet fein, welche zu beachten sind, wenn man die mächtige Ginwirkung Kants trot ber bargelegten Mängel und Ginseitigkeiten seines Systems sich erklären will. Hat man boch gefunden, baß zu allen Zeiten ben Untersuchungen auf ethischem Gebiete suftematische Mangel weniger geschabet haben, als man erwarten follte, wofern nur eine reine und erhabene Gefinnung aus ihnen hervorleuchtete. -

Es könnte befremdend erscheinen, wollten wir schließen, ohne wenigstens mit einem Worte die Frage zu berühren, ob wohl eines der nachkantischen Systeme durch Festhalten an den richtigen Sähen Kants und durch konsequentes Fortschreiten auf der von ihm vorgezeichneten Bahn eine allseitig befriedigende Begründung der Ethik erreicht hat. Oft haben wir im Verlauf unserer Untersuchung auf Serbart Bezug nehmen und dabei anerkennen müssen., daß er einerseits die gültigen Kantischen Bestimmungen aussondert und festhält, andererseits die Irrthümer und Mißgriffe, an denen Kants System schließlich doch noch scheitern sollte, klar erkennt und als solche nachweist. Ob er aber in dem, was er nun selbst an die Stelle des dei Kant für unhaltdar Befundenen sept, edenso glücklich ist, ob seine "ethischen Ideen" in der That, wie seine Anhänger wollen, als die Vollendung der Kantischen Untersuchung anzusehen sind, — darüber ein Urtheil adzugeben überschreitet unsere Aufgabe.

Dr. Otto Loewe.

### Literatur.

Bon Rants Schriften ift zu Enbe ber Ginleitung bie Rebe gewesen. Berbarts Schriften werben citirt nach ber Ausgabe feiner fämmtlichen Werke von Sartenftein, Leipzig 1850-51. Gingehend benutt wurden ferner folgende Schriften: Uebermeg, bas Ariftotelische, Kantische und Serbartiche Moralvringiv, in Bb. 4 ber Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik 1854. Thilo, bie Grundirrthumer bes Ibealismus von Kant bis Segel, in Bb. 1 ber Zeitschrift für erakte Philosophie 1862. Allihn, die Reform der allgemeinen Sthik durch Serbart, in Bb. 2 berfelben Zeitschrift. Sart enftein, die Grundbegriffe ber ethischen Biffenschaften. Uebermeg, Suftem ber Logit. - In zweiter Linie find gu nennen: Schleiermacher, Grundlinien einer Rritif ber bisberigen Sittenlehre in Bb. 1 ber philosophischen und vermischten Schriften. Schopenhauer, die beiden Grundprobleme ber Ethik, 2. Auflage 1860. Trenbelenburg, ber Widerstreit zwischen Kant und Aristoteles in ber Ethik, und Berbarts praktische Philosophie und die Ethik ber Alten, beide in Bb. 3 ber historischen Beiträge. v. Rirchmann, Erläuterungen zu Rants Kritit b. pr. B. Allihn, bie Grundlehren ber allgemeinen Sthik. Bange, über bas Fundament ber Sthik. — Gingesehen endlich wurden noch von neueren und neuesten auf Rants Ethit bezüglichen Schriften: Dorner, über die Pringipien ber Rantischen Ethik. Juft, die Fortbilbung der Kantischen Ethik durch Serbart, in den Badagogischen Studien von Rein, Seft 5. Witte, Beitrage jum Berftandniffe Kants. Frederichs, über Kants Bringip ber Ethik. Bolkelt. Kants kategorischer Imperativ und die Gegenwart. Die neueste und bedeutende Schrift: Cohen, Rants Begründung der Ethik, unternimmt die erkenntnißtheoretische Begründung ber Ethik barzustellen. -

## Unmerfungen.

- Grundlegung zur Metaphpfit ber Sitten, Werte IV, S. 30.
- 2) Reue Gesammtausgaben von hartenftein und von v. Rirchmann 1867 und 1868. Kritit ber reinen Bernunft, herausgegeben von Rehrbach 1877.

- herausgegeben von Kehrbach 1877.

  3) Siehe oben am Schliß der Literatur die neuesten auf Kants Ethik sich beziehenden Schriften.

  4) v. Kirchmann, Erläuterungen zur Kritik d. pr. B. S. 14.

  5) 9) und I leberweg, Logik, 3. Auflage S. 406.

  5) Historische Beiträge III, S. 183 ff.

  9) Schopenhaner, "Grundprobleme", S. 131 f.

  10) Grundlinien zur Kritik der bisherigen Sittenlehre, S. 8.

  11) Analytische Beleuchtung des Naturrechts und der Moral S. 48 ff. Werke VIII, S. 255 f.

  12) Histor. Beitr. III. 184 f. 166 f.

  13) Hartenstein, "Grundbegriffe" der ethischen Wissenschaften. Derselbe: Ueber den wissenschaftlichen Werth der Ethik des Aristoteles in den historisch-philosophischen Abhandlungen. Thilo, über die Eudaimonie des Aristoteles in der Zeitschrift sur erakte Philosophie Bd. 2. 1862. Ueberweg, in der oben angeführten Abhandlung.

  14) Aristoteles, Kitom. Ethik IX, 8. I, 12, 7. 8.
- Werte VIII und IX
- 15) Analytische Besendtung u. s. w. §. 49.
  16) Unalytische Besendtung u. s. w. §. 49.
  17) Bemerkungen über die Ursachen, welche das Einverständniß über die ersten Gründe der praktischen Philosophie erschweren. Werke IX, S. 19.
  18) Allibn, Grundlehren der allgemeinen Ethik, §. 17.
  19) Jur Lehre von der Freiheit des menschlichen Willens, Werke IX, S. 267.
  20) Reine Schriften, her. von Hartenstein III, S. 595.

- "Grundlinien" u. s. w. S. 12. "Grundprobleme" u. s. w. S. 118, 124. Lebersicht der vornehmsten Prinzipien der Sittenlehre, Breslau 1798. S. 250, 327 ff.
- Schleiermacher, Schopenhauer, Sartenstein.
   v. Kirchmann, Erläuterungen zur Kritif d. pr. B. S. 39.

# Uadrichten über das Marienstifts-Gymnasium

aus bem Schuljahr

## von Michaelis 1877 bis Michaelis 1878.

# A. Lehrberfaffung.

Die Lehrpensa und die Lehrbücher sind im ablausenden Schuljahre gegen früher nicht verändert. Eine Zusammenstellung derselben wird, da für das neue Schuljahr mehrere Beränderungen beantragt sind, zwecks mäßiger dem nächsten Programme vorbehalten. Gelesen sind folgende Schriftsteller:

### I. Lateinisch.

I a. Hor. Sat. und Epist. I mit Auswahl, Oben repetitorisch. Tac. Germania und Annales, Auswahl aus B. 3 und 4. Ohne Borbereitung: Cic. pro Sulla und De officiis (mit Auswahl). — Ib. Hor. Carm. mit Auswahl. Cic. Laelius, Disp. Tusc. und Briefe mit Auswahl. — II a. Verg. Aen. 11. 12. 7. 8, Liv. XXIV—XXVI. Cic. pro Milone und pro Murena. — II b. Verg. Aen. 3. 5. 6. Liv. VIII. IX. Cic. de senectute, pro Sex. Roscio Am. — III a. Ov. Met. 9. 10. 11 mit Auswahl. Caes. B. Civ. I. II. — III b. Ov. Met. 2—5 mit Auswahl. Caes. B. Gall 5. 6. — IV. Corn. Nepos. ed. Ortmann.

### II. Griechisch.

Ia. Hom. Iliad. XII ss., zum Theil privatim. Soph. O.C. und Aiax; Plat. Gorgias; Thucyd. 1. 2 mit Auswahl. — Ib. Hom. Iliad. I—XII, zum Theil privatim. Soph. Ant. und Philoct.; Plat. Crito, Demosth. or. Phil. 1—2. Ohne Borbereitung: Stellen aus Xen. Mem. und Hell. — IIa. Hom. Od. XII—XVIII, die folgenden Bücher privatim; Herod. IX, Xen. Mem. mit Auswahl. — IIb. Hom. Od. VIII—XII. I. II. Xen. Hell. 5. 6. 7 (sum Theil). — IIIa. Hom. Od. IX Anfang. Xen. An. 3. 4.

### III. Sebräifch.

I. Ausgewählte Abschnitte aus den historischen Büchern (ohne Vorbereitung) und aus den Propheten Psalmen aus Friedrichsens Elementarbuch. (In II letzteres allein.)

### IV. Frangöfifch.

Ia. Montesquieu Considérations sur les causes de la grandeur et de la décadence des Romains. Molière Les Précieuses ridicules, Les Fâcheux. — Ib. Villemain Histoire de Cromwell. Delavigne Les enfants d'Edouard. — IIa. Paganel Histoire de Frédéric le grand. Molière Le bourgeois gentilhomme. — II b. Voltaire Charles douze; La Fontaine Fables mit Ausmahl. — IIIa. Barthélémy Voyage du jeune Anarcharsis (Abrégé), B. 28. 1. 3. — IIIb. Abfénitte aus Rollin Hommes illustres de l'antiquité.

## V. Englisch.

I. Shakespeare Coriolanus. Macaulay History of England und außgewählte Essays. — II a. Scott Ivanhoe. II b. Tales of a grandfather.

An dem Zeichenunterricht für die Oberklassen haben freiwillig aus I 5, aus II 14, aus III 36 Schüler theilgenommen.

Bon ben Abiturienten wurden im Deutschen, Lateinischen und ber Mathematik folgende Aufgaben bearbeitet:

- 1. Oftern 1878. Läßt sich der Ausspruch Goethes, die Dichtung sei ein weltlich Evangelium, auf seine eigenen Productionen, soweit ich dieselben kenne, mit Recht anwenden? Quod Horatius praecipit "Redus angustis animosus atque Fortis appare: sapienter idem Contrahes vento nimium secundo Turgida vela', possitne id de populo Romano praedicari. 1. Iemand will 18 Jahre hindurch zu Anfang eines jeden Jahres eine bestimmte Summe zahlen, um die folgenden 16 Jahre für sich oder seine Erben am Ende eines jeden Jahres eine Rente von 1000 M zu erhalten; wie groß ist der Beitrag, wenn der Zinssuß zu  $4^{1/3}$  % gerechnet wird? 2. Sin rechtwinkliges Oreieck aus der Kathete (d) und der Projection (q) der anderen Kathete auf die Hypotenuse zu construiren. 3. In einem abgestumpsten geraden Kegel ist der Radius der Grundsläche 8 m; die Höhe ist gleich der Differenz der Radien von Grunds und Decksläche; wie groß ist die Höhe und der Radius der Decksläche, wenn der Inhalt 405,2654 chm. beträgt? 4. Sin Oreieck zu berechnen aus der Summe der Schenkelseiten s=53 m und den beiden Gegenwinkeln derselben,  $\alpha=93$ ° 41' 42,s'',  $\beta=18$ ° 55' 28,7''. (Außersdem noch 3 schwierigere Ausgaben nach Bollendung der vorstehenden.)
- 2. Michaelis 1878. Inwiefern läßt meine Kenntnis von Schillers Dichtungen mir das Urtheil begründet erscheinen, von ihm habe die deutsche Jugend edel deuten und fühlen gelernt? Exemplis e Graecarum rerum memoria repetitis comprodetur verum esse illud Micipsae Numidarum regis: "concordia parvae res crescunt, discordia maximae dilabuntur". 1. In einer geosmetrischen Reihe den Exponenten und die Anzahl der Glieder zu berechnen, wenn das Ansangsglied 7, das Endglied 413343 und die Summe der Glieder 620011 ist. 2. Sin Dreieck zu construiren aus der Höhe und Schwerlinie zur Grundseite und der Differenz der Duadrate der Schenkelseiten. 3. Sin Dreieck zu berechnen aus der Differenz der Schenkelseiten d = 48 m, der Differenz ihrer Gegenwinkel  $2 d = 46^{\circ}$  12′ 45,4″ und dem Radius des umschriedenen Kreises r = 55,4083 m. 4. Die Obersstächen der Kugeln betragen zusammen 379,6751 qm; der Kadius der zweiten und dritten ist um 1 m und 2 m größer, als der der ersten; wie groß sind die Kadien? (Außerdem noch 3 schwierigere Ausgaben nach Bollendung der vorstehenden.)

## B. Amtliche Berordnungen.

(S. = Rgl. Provinzial-Schulcollegium von Pommern. MC. = Marienstifts-Curatorium.)

- 1. Die Anschaffung von Suphan's kritischer Ausgabe der Werke Herders wird empsohlen. S. 23. November. (Bis jest noch nicht aussührbar.)
  - 2. Bum Auffeher ber physikalischen Sammlung ift Dr. Wienke ernannt. MC. 3. Dezember.
- 3. Die Anschaffung von Langls Geschichtsbildern wird außerordentlich genehmigt. MC. 13. Dezember. (Die Berwahrung und Ausgabe berselben ist von Dr. Tertor übernommen.)
- 4. Die Kalenderquartale sind im amtlichen Kassenverkehr durch die Grenzmonate zu bezeichnen: April Tuni u. s. w. Finanz-M.-Rescr. 12. November. S. 12. Dezember.
- 5. Es wird auf Veranlassung bes Herrn Ministers eine Nachweisung der unterstützungssbedürftigen Lehrer-Wittwen und Waisen verlangt. S. 27. Dezember. (Die auf diese Circ.-Verf. von den einzelnen Anstalten eingegangenen Gesuche haben in Folge der zahlreichen Concurrenz nur in geringem Maße Aussicht auf Berücksichtigung. S. 24. April.)

- 6. Die Berwaltung der Schüler-Bibliothek ist während der Erkrankung des Oberlehrers Hoffsmann dem Oberlehrer Dr. Conradt übertragen. MC. 9. Januar. (Oftern d. J. von dem Bibliothekar wieder übernommen.)
- 7. Es wird auf den Abbruck der Bestimmungen über die Aufnahme in die militär-ärztlichen Bildungsanstalten (Centralblatt für die Unterrichts-Verwaltung 1878, H. 1) verwiesen. Min.-Rescr. vom 31. Dezember. S. 12. Januar.
- 8. Ministerial-Erlaß vom 13. Dezember 1877 und 17. Januar 1878, betreffend die abgekürzte Bezeichnung der Maße und Gewichte, die Einschärfung der danach für den Rechenunterricht wichtigen Gesichtspunkte und die Empfehlung der einschlagenden Schrift von Dr. Kallius (Olbenburg, Gerhard Stalling). S. 2. Februar.
- 9. Zeugnisse über ben einjährigen erfolgreichen Besuch ber Unter-Secunda sind nicht früher als 30 Tage vor Schluß bes betreffenden Jahrescursus zu ertheilen. Min.-Erl. vom 31. Januar. S. 7. Februar.
- 10. Die aus Anlaß der Nevision, welche an mehreren Anstalten der Provinz durch den Herrn Geheimen Regierungsrath Dr. Bonitz vorgenommen ist, von Seiten des Herrn Ministers an das Königl. Provinzial-Schulcollegium gerichteten Eröffnungen geben Veranlassung, bestimmte Gesichtspunkte für den Unterricht besonders in den alten Sprachen und in der Mathematik zur Nachachtung aufzustellen. S. 31. Mai.
- 11. Die Schrift über die Ursachen der Erblindung von Dr. Kat (Berlin SW Besselstraße 4) wird zur Beachtung empsohlen. S. 8. Juni.
- 12. Als Verhandlungsgegenstand für die nächstährige Directoren-Conferenz wird zur Vorverhandlung in den Lehrercollegien bestimmt 1. die Abgrenzung der Klassenpensa (an Symnasien: im Lateinischen, Griechischen, Französischen, im Rechnen und in der Mathematik). S. 12. Juni. 2. Die "altsprachliche Orthoöpie und die Praxis" nach den Thesen von Bouterwek und Tegge (Berlin, Weidemannsche Buchhandlung). S. 19. Juni.
- 13. Dom Turnunterricht find Schüler nach ber Wieberimpfung auf 14 Tage zu bispensiren. Ministerial-Erlaß vom 18. Juni. S. 2. Juli.
- 14. In Folge ber von dem Departementsrath des Königl. Provinzial-Schulcollegiums, Herrn Geheimen Regierungsrath Dr. Wehrmann, vom 20. dis 22. Juni bewirkten Revision des Gymnasiums werden über den Stand des Unterrichtes in bestimmten Fächern und Klassen die gemachten Beobachtungen ausgesprochen und zweckbienliche Verbesserungen des Lehrplans, der Lehrmittel und der Methode aufgegeben. S. 12. Juli.\*)

## C. Lehrercollegium.

Das Lehrercollegium hat in der Zeit seit dem Schluß des letzten Jahresberichtes so zahlreiche und schwere Berluste erlitten wie wohl noch in keinem Vorjahre. In demselben Jahre 1877, in welchem zu Anfang der Oberlehrer Klotz gestorben war, folgten während des kurzen Zeitraums von Ende September dis zum Jahresschluß mit erschreckender Schnelligkeit die Todesfälle noch dreier Glieder des Collegiums, darunter des langjährig verdienten Leiters und des ersten Lehrers der Anstalt. Am 26. September starb Professor Dr. Graßmann, am 20. November Director Dr. Heydemann, am 31. Dezember Gymnasiallehrer Dr. Linke. Der entschlasenen Lehrer Andenken auch im Jahresberichte

<sup>\*)</sup> Unmerkung. Die weiteren auf Personalien bezüglichen Berfügungen der Behörden find inhaltlich in bem nächstfolgenden Abschnitt wiedergegeben.

zu ehren, ist die Pflicht der Anstalt, welcher der Verfasser nachzukommen sucht, soweit er bei dem Mangel eigener Anschauung aus dem gesprochenen oder geschriebenen Wort sich das Bild der Versstorbenen zu beleben vermocht hat.

Bermann Gunther Gragmann war am 15. April 1809 ju Stettin geboren, ein Sohn bes mathematischen Professors am Königlichen und Stadt-Commasium Justus Günther Grafmann, bem er nachmals im Amte folgen follte. Gin Schüler bes Gymnasiums, auf welchem ihn ber Bater für Mathematik, R. Löwe für Musik anregten, und ein ächter Sohn ber Stadt Stettin, außer beren Mauern er nach beendetem Universitätsstudium nur noch während einer kurgen Zeit seiner ersten Amtsthätigkeit seinen Wohnsit gehabt, hat er die besten Jahre seiner Kraft hier dem Gomnasium und der Arbeit in ber vom Bater vorbebeutend gewiesenen Bissenschaft gewibmet. Zwar bas academische Studium in Berlin 1827-30 galt ber Theologie, ju ber ihn ein Herzenszug führte; im Laufe ber Sahre wurden auch die theologischen Brüfungen mit Auszeichnung bestanden, und eine rege Theilnahme an ben firchlichen Aufgaben blieb Grafmann bis jum Lebensenbe, wie benn feine lette Schrift ein Mahnwort an die Gebilbeten "über den Abfall vom Glauben" war. Aber die Lebensarbeit führte Grafmann in das Schulamt und für lange Jahre mehr und mehr in die mathematischen und physicalischen Studien. Seit Oftern 1831 Mitglied bes gelehrten Seminars und Hulfslehrer am Gymnafium ber Baterstadt, erwarb er sich in bemselben Sahre die amtliche Befähigung für den Unterricht in den alten Sprachen, 1835 für Mathematik, Physik, Chemie und Mineralogie. Michaelis 1834 Lehrer an ber Berliner Gewerbeschule, kehrte er ichon Neujahr 1836 gern nach Stettin gurud, wurde gunächft Lehrer an der Ottofchule, Michaelis 1842 ordentlicher Lehrer am Gymnafium, Oftern 1843 Oberlehrer an der Friedrich-Wilhelmschule, um Johannis 1852 jum Erfate des Vaters als Professor an das Symnafium gurudgutehren, an welchem er gulett feit Oftern 1876 bie erfte Oberlehrerstelle bekleibete. Seine amtliche Thätigkeit galt, wie es die Verhältniffe bedingten, vorzugsweise feinen Specialfächern, für welche er auch im Unterrichte mit nimmer rubendem Gestaltungstriebe stets neue Wege suchte; inbeß übernahm er gelegentlich auch andere Lectionen und ertheilte mit besonderer Borliebe Religions= Unterricht bis in feine letten Lebenswochen. Daneben ließ er, felbst mit feinem musikalischen Sinne wie wenige begabt, die Leitung eines furz vor seinem Amtsantritt begrundeten Schüler-Befangvereins mit regem Cifer ebenfalls bis an fein Ende fich angelegen fein. Und gewann er hier die Berzen burch eigene Berglichkeit, fo erregte er im Fachunterrichte die jungen Geister zur Begeisterung für die Sobeit ber Wiffenschaft, von beren Kraft für immer neue Aufgaben er auch bie Wiberstrebenben mit einer Ahnung erfüllte. Aus ber benkenden Beschäftigung mit den Gegenständen des Unterrichts ergaben sich bem productiven Geiste gablreiche Ausarbeitungen: eine Lehre vom Sabe ichon 1831, feit 1842 ein Grundriß ber beutschen Sprache, zwei Leitfäben für ben Unterricht in berfelben, ein Deutsches Lefebuch, 1843 (2. Aufl. 1846) auch ein Leitfaden für den ersten Unterricht in der lateinischen Sprache; 1839 ein Programm über die Krystallgestalten, 1854 eine Uebersicht der Akustik und niederen Optik, 1861/64 ein Lehrbuch ber Arithmetif und Trigonometrie. 1867 ein Grundrif ber Mechanif, 1870 ein Buch über beutsche Pflanzennamen: alles bies bei einem anderen Mann in vielbeschäftigtem Schulamte genug für ein Lebenswerk, bei Grafmann ber geringfügigfte Theil feines litterarifchen Schaffens, nur eben hier wegen bes Zusammenhanges mit seiner Schulthätigkeit zu erwähnen. Der größte und befte Theil von Grafmanns Werken gehört der gelehrten Welt, unter deren Arbeitern er auf zwei Gebieten in die vorbersten Reihen zu treten die Kraft besaß. Gin durchaus selbständiger Beist, durfte er es wagen, junächst in ber Mathematit fich eigene Bahnen ju brechen, auf benen erft nach Sabrzehnten ibm andere gefolgt find. 1844 erschien aus der Feber des 35jährigen Mannes die "Wiffenschaft ber erten-

fiven Größe ober die Ausbehnungslehre, eine neue mathematische Disciplin, 1. Theil" und seitbem neben namhaften physikalischen Arbeiten eine lange Reihe von Abhandlungen und selbständigen Werken, bestimmt burch Umgestaltung, Erläuterung, Anwendung jenem neuen Zweige ber Mathematif jur Anerkennung zu helfen: ihre Aufgählung wurde ben Raum biefer Schulichrift bei Weitem überschreiten. Aber auch unter ben Kachgenoffen fand Grafmann nicht so schnell, als er erwartet und verdient hatte. bie gerechte Anerkennung: erft in feinen letten Sahren wurde fein Sauptwerk, auf bas man fich zu fpat befann, ftarter begehrt, erft in feinem Tobesjahre neu berausgegeben. Die Beit ber Berkennung. welche einen anderen Geift vielleicht ftumpf gemacht hätte, trieb Grafmann nur, sich ein anderes Feld zu wiffenschaftlichem Schaffen zu fuchen. Funfzigjährig wendete er fich ber Sprachwiffenschaft zu, mit nicht geringerer Regfamfeit, mit ichnellerem Erfolge nach außen als auf bem mathematischen Gebiete. Seit 1860 erschienen in Rubus Zeitschrift seine Abhandlungen über schwierige Fragen ber Lautsehre. 1872-75 fam fein Wörterbuch jum Rig-Veda, 1876-77 feine Uebersebung bes Rig-Veda heraus. Nun beeiferten fich gelehrte Körperschaften, ihm ihre Ehren zu ertheilen: zu der Mitgliedschaft mehrerer Atademien brachte ihm 1876 bie Facultät von Tübingen bas Chrendiplom bes philosophischen Doctors. Aber bem Manne, bem die Ehren galten, murbe mit aller wohlthuenden Anerkennung boch nur ber Lebensabend noch erhellt. Seit 1876 wurde Grafmann, bis dabin gefund, frank und franker. Mehr und mehr wurde er, als zu einem Berzleiden noch die Wassersucht hinzutrat, an das eigene Saus gebannt, in bem er feit 1849 bas Glück einer erblühenden Familie erfahren hatte. Im Mai 1877 ftarb ihm sein jüngster Sohn, balb sollte er ihm folgen. Schon konnte er nur noch im Rollstuhl aus ber naben Wohnung in das zu ebener Erbe belegene physikalische Lehrzimmer des Gumnasiums gefahren werben. Am 21. Juni gab er zunächst ben Religionsunterricht auf: am 26. August mußte er auch auf die mathematischen Stunden in Obersecunda und schon am folgenden Tage auf allen Unterricht verzichten. Am 26. September entschlief er fanft in ber Mitte ber Seinen. Der Schulaemeinschaft wurde am Mittage in einer Trauerandacht sein Geingang angesagt; am letten Tage bes Schuljahres. am 29. September Bormittags 10 Uhr folgten Lehrer und Schüler bem Leichenbegängnis nach bem Nemiger Kirchhofe, wo er neben bem voraufgegangenen Sohne seine Aubestätte gefunden hat; ber eng befreundete Seelforger, Superintendent Hasper, hielt ihm bewegten Berzens die Grabrede. — Die Bebeutung bes Entschlafenen für bie Wissenschaft eingehender zu schilbern vermag nur ber gleichstrebende Fachmann. Lon Seiten der Sprachforscher haben unter anderen B. Delbrück und A. Müller (ein Schüler des Gymnasiums) in der A. A. 3. und der Zeitschr. der D. M. Ges. ihm ehrende Worte des Andenkens gewibmet; auch The Academy vom 6. October 1877 feierte Grafmanns Gebächtnis. Unter ben Mathematikern hat im Auftrage ber Phylikalischen Gesellschaft hier Professor Sunghans, außerbem Professor Bunther in Ansbach und in einer eigenen Schrift Bictor Schlegel (Hermann Grafmann, fein Leben und seine Werke, Leipzig 1878), was der Berstorbene geleistet, vor Augen zu stellen gesucht. Aber auch fo berufene Stimmen wiederzugeben, ift bier nicht ber Ort. Die Schule halt bas Andenken bes gewaltig anregenden Lehrers, des liebenswürdigen offenen herzlichen Mannes fest: fein Bild schmückt als eine Widmung ber Physikalischen Gesellschaft bas Auditorium, in welchem er treu lehrend aushielt, bis ihm die Rraft verfagte.

Albert Gustav Seydemann war aus kaufmännischer Familie zu Berlin am 9. September 1808\*) geboren. Er besuchte das Joachimsthal'sche Gymnasium unter Snethlage und Zumpt und verließ es, 17 Jahre alt, im Herbste 1825 als primus omnium mit einem vorzüglichen Maturitätszeugnis,

<sup>\*)</sup> Am 9. September 1878 wurde in der Morgenandacht von Professor Dr. Kolbe die Erinnerung an den Tag belebt, wie Director Hendemann selbst des siebzigsten Geburtstages von Collegen auch vor dem Cötus zu gedenken pflegte.

um auf der Universität der Hauptstadt weiter bis 1829 Philologie zu ftudiren. Er borte die Fachcollegia bei Bopp, Lachmann, Bernhardy, Senje, befonders aber bei Boeck, daneben Borlefungen über Philosophie, Geschichte und Geographie bei ben bamals in Berlin lehrenden Meistern biefer Biffenichaften, und trug fich längere Zeit mit bem Plane, selbst in die academische Laufbahn einzutreten. Die Studiengemeinschaft mit einem Freunde bewog ihn, auch felbst bas Eramen pro facultate docendi zu machen — im Mai 1829 —, und nun wollte er sich boch wenigstens für einige Zeit auch prattifch bem Schulamte zuwenden. Er absolvirte von Michaelis 1829 bis bahin 1830 bas Probejabr. zuerst an unserem damals vereinigten Königlichen und Stadt-Gymnasium, dann an dem Friedrich-Milhelms-Gymnasium zu Berlin. Aber die Schule ließ ihn nicht los, wie er allmählich auch von ihr nicht mehr laffen mochte. Gben ben beiben genannten Anstalten hat er - eine kurze, wennaleich wichtige Beit der Wirksamkeit an einem anderen Orte abgerechnet — den größten Theil seiner fast funfzigjährigen Amtsthätigkeit zu nahezu gleichen Theilen gewibmet. Michaelis 1830 wurde er als Lehrer an bem Friedrich-Wilhelms-Gymnasium angestellt: bis 1850 blieb er dieser Schule treu, seit 1834 als Oberlehrer, seit 1843 als Brofesior, lange Zeit unter ber porbilblichen Leitung bes von ihm besonders hochverehrten Director Spilleke und in lebendigem Verkehr mit geistig bedeutenden und anregenden Freunden. In Gemeinschaft mit ihnen verfolgte er die hervorragenden Erscheinungen der Wissenschaft. wie u. A. seine Recensionen in den Sahrbüchern für wissenschaftliche Kritik bewiesen. Aber die beste Kraft seines Geistes beanspruchte bas Schulleben, freilich im weitesten Sinne bes Wortes. In Schulschriften des Friedrich-Wilhelms-Gymnafiums erschienen seine Uebersetung der Rategorien des Aristoteles mit Bemerkungen und mehrere Reben zu vaterländischen Festtagen 1840 und 1843. Dem Schulwesen galt die Arbeit über das französische Unterrichtsgeset vom Jahre 1844 (1845); der Schule sollte auch die umgearbeitete Ausgabe des französischen Lesebuches von Ideler und Rolte dienen (1847). Als die Fragen nach der Umgestaltung des höheren Schulwesens im Baterlande die Geister lebhafter bewegten und ein eigenes Organ zur Verhandlung zu fordern ichienen, übernahm Sendemann in Gemeinschaft mit Professor Mügell vom Joachimsthal'schen Gymnasium die Herausgabe der Zeitschrift für das Gym= nafialwesen, von beren bedeutsamen Auffäten in ben ersten Sahrgangen er mehrere selbst verfaßt bat. Aber auch über ben Kreis bes Schullebens hinaus wurde er zur Thätigkeit berufen. Bon seinem ichon in frühen Jahren vollendet iconen und mahrhaften Vortrage ber Geschichte drang ber Ruf zu ber bamaligen Prinzessin von Preußen, und Seydemann wurde ausersehen, auch dem Prinzen Friedrich Wilhelm privatim Geschichtsvorträge zu halten, für welche die dankbare Erinnerung, die der jetige Kronpring des Deutschen Reiches und von Preußen ihm noch lange barnach bewahrt, ihm die wohlthuendste Anerkennung war. Die Anhänglichkeit an das Königshaus aber und an die monarchische Staatsordnung bewährte H. mitten in aufgeregter Zeit in dem Streben, als Mitglied und balb als Vorsigender eines Berliner Kreisvereins durch eigene Vorträge und durch die Leitung der Verhandlungen zur Aufklärung ber Geister, wie zur Beschwichtigung und Befestigung der Gemüther das Seine beizutragen. Gben als bie Wogen bes öffentlichen Lebens höher zu gehen anfingen, hatte er — im Jahre 1847 — mit Clara Benda aus Berlin felbst fich eine Stätte häuslichen Glückes gegründet. Aber nur die Sahre ber Unrube und Aufregung sollte er am eigenen Heerbe und zugleich in der Laterstadt verleben.

Oftern 1850 wurde Heydemann in Stelle von G. Kießling, der als Provinzial-Schulrath nach Berlin berufen war, zum Director des Königlichen Friedrich-Wilhelms-Gymnasiums in Posen ernannt. Das Amt stellte ihn vor ungewohnte Schwierigkeiten. Die positische Bewegung in dem halbpolnischen Landestheile zitterte auch unter den Schülern noch nach. Es galt Beides, Jucht zu halten und Bertrauen zu wecken. H. war der Mann dazu, der doppelten Ausgabe im besten Sinne gerecht zu werden

0

und seine Collegen zur Wirksamkeit in gleichem Geiste anzuregen. Arbeiten anderer Art verursachte die Organisation der vielgliederigen Anstalt, dis eine eigene Realschule von den beiden Gymnasien der Stadt abgezweigt, dagegen eine von dem Amtsvorgänger ins Leben gerusene Borklasse dem Gymnasium als Sexta organisch angesügt wurde. Ein Jahr lang diente H. zugleich unmitteldar der Schulverswaltung, indem er im Provinzial-Schulcollegium die Stelle eines erkrankten Departementsrathes versah. Daneben wirkte er auch hier öffentlich in Bereinen und hatte in kurzer Zeit ebenso das Bertrauen der Bürgerschaft, wie die Liebe seiner Schüler und die Anerkennung der Behörde gewonnen, welche ihm bei seinem Scheiden amtlich in feierlicher Form ausgedrückt wurde. Später wurde ihm von Allerhöchster Stelle auch der Rothe Ablerorden IV. Kl. verliehen, doch erst in seinem neuen Amte.

Oftern 1856 trat Benbemann als Director an bas Königliche und Stabt-Gumngfium zu Stettin. bas jetige Marienftifts- Spunnafium über. Derfelben Anftalt, welche bie erften Anfange feines pabagogifchen Wirkens gesehen hatte, follte für ben gangen langen Reft seiner Amtsthätigkeit seine erprobte Rraft gehören. S. fand zum nicht geringen Theile als Director die Collegen wieder, welche ihn einst als Neuling hatten kommen feben, bochbebeutenbe, aber auch eigenartige Männer. Er verftand es, bie auseinanderstrebende Art felbständiger Geifter doch ju gemeinfamer Arbeit für die Schule willig gu vereinen. Kein Amtsgenoffe, jung ober alt, wird von der Anstalt ober aus dem Leben geschieden sein, ohne seines friedlichen Waltens mit bankbarer Erinnerung zu gebenken: mancher hat es öffentlich gerühmt. Und neben ben altgefestigten Meistern galt Seydemann's Sorge ebenso dem jungen Nachwuchs ber Lehrerwelt. Das Amt brachte es mit sich, daß er zugleich die Leitung des Königlichen Seminars für gelehrte Schulen zu übernehmen hatte. Ganze Reihen angehender Schulmänner haben hier von ihm Anweisung erhalten. Aus bem reichen Schate seiner pabagogischen Erfahrung, seiner fachmännischen und allgemeinen Bilbung hat er fie immer von neuem anzuregen und, oft mit eindringendem Verständnis ihrer Sigenart, jeben zu beurtheilen und zu förbern verstanden. Biele von ihnen zog er nachmals an bas Symnafium, und fo fah er fich in ben letten Jahren an ber Spite eines allmählich verjüngten Collegiums, bas mit aufrichtiger Berehrung zu ihm aufschaute. Auf weitere Kreise übertrug er geistige Anrequing mit unermüblicher Bereitschaft burch öffentliche Borträge, balb für wohlthätige Zwede, balb in Vereinen, besonders in dem wissenschaftlichen Verein, den er gegründet und Zeit seines Lebens geleitet hat. Bu litterarischen Beröffentlichungen entschloß er fich in Stettin nur felten, ba bas Amt umfangreichere Arbeiten für den Druck nicht gestatten wollte. Bon manchem, was er in den letzten Jahren zuzurichten schien, hat er die Vollendung nicht mehr erlebt. Indeß schrieb er mehrere Artikel (u. A. Spilleke) für Schmids Encyclopädie, und für das Programm des Ihmnafiums 1856 Ueber ben lateinischen Unterricht, mit besonderer Beziehung auf das Bocabellernen, 1866 Einige Bemerkungen über ben Napoleonischen Julius Cafar, 1870 Ueber ben Anfang ber neueren Geschichte, und: Ueber bie an den höheren Schulen in Anwendung kommenden Strafen, über letteres Thema wohl aus Anlah ber Conferenzen Pommerscher Directoren, bei benen er sich rege betheiligte und auch gaftlich fein Saus ben Collegen aus ber Proving öffnete. Bereinigungen von Pommerschen Universitäts- und Commasiallehrern, für die er den Mittelpunkt abgab, beschäftigten ihn noch im letten Sahre seines Lebens. Anbererseits hatte die philosophische Kacultät der Provinzial-Universität ihn und sich felbst geehrt, als sie ihm bei ber Jubelfeier am 22. Juni 1875 honoris causa ihr Doctordiplom verlieb. Der academische Grab, der dem Jüngling vorgeschwebt hatte und über dem Cintritt in die Schullaufbahn entgangen war, wurde bem Manne von dem gelehrten Körper felbst entgegengebracht. — Bendemann stand fortmahrend auch von Stettin aus in regem Verkehr mit Mannern ber Wiffenschaft: aber ein Mann von feinen Geistes- und Serzensgaben wirkte besonders fesselnd und anregend doch auf eine empfängliche

Tugend, zumal auf die heranreifenden Primaner, und Seydemann selbst arbeitete mit Liebe und Freudigkeit für seine Schüler. Er übernahm willig auch andere Lectionen, selbst in mittleren und unteren Mlassen, wenn es das Bedürfnis der Anstalt forderte; aber seine Hauptthätigkeit im Unterrichte galt boch naturgemäß der obersten Klasse. In ihr hat er während der ganzen Zeit seines Hieriems Latein und Geschichte gelehrt, beides mit gleicher Vollkommenheit. Unerschöpsslich in seinem Lobe, in der Bewunderung für seinen gehalt- und lichtvollen Vortrag, für die geduldige, umsichtige, planmäßige Behandlung der Arbeiten, für die freie und überlegene Leitung der Geister sind alle Stimmen, welche aus dem Kreise ehemaliger Schüler nach seinem Heimgange über ihn laut geworden sind, umsomehr, je vollgültiger die Beurtheiler nach dem eigenen weiteren Bildungsgange dazu berusen erscheinen. Dem Gesammtkreise der Schüler trat Heydemann in den Andachten nahe, welche er zum Ansang und zum Schluß der Schulwoche regelmäßig selbst hielt und nur widerstrebend jeweilig einem anderen Collegen überließ. Es war sein innerstes Bedürsnis, was sein Herz von geistlichen Dingen bewegte, auch vor der ihm anvertrauten Jugend nach dem Maße ihres Verständnisses auszusprechen.

Seydemann war ein reifer Chrift, der sich mit selbständigem Denken den Inhalt der Glaubenswahrheiten angeeignet hatte und, was er innerlich erfaßt hatte, ungezwungen auch im Leben wiedererscheinen ließ. In geräuschloser Frömmigkeit ein gläubiges und thätiges Mitglied der christlichen Gemeinde, trat er, als Wahl oder Ruf es ihm auftrug, auch in die amtliche Arbeit für sie ein als Aeltester
in der Schloßgemeinde wie als Mitglied der Provinzial-Synode von 1874. Sein Haus durchdrang der
stille Hauch des Friedens, den er in Gott gefunden hatte, und aus seinen Zügen strahlte die milde Klarheit des zur Versöhnung gekommenen Perzens. So ging er gelassen auch durch die schwere Leidensschule, welche ihm noch aufbehalten blieb.

Im Sommer 1877 unterwarf sich Behbemann, ber bis bahin nur zuweilen an störenber boch allmählich ftarter auftretenben Beiserkeit gelitten hatte, zur Beseitigung eines Stimmrigen-Polypen einer Operation in Berlin und trat zu diesem Zwede zum ersten male in seiner Dienstzeit einen längeren Arlaub von ben Hundstagsferien bis Michaelis an. Raum recht genefen und gleich bei ber Rückfehr burch den Tod Grafmanns, des einzig noch verbliebenen Altersgenoffen im Collegium, tief bewegt, ließ er boch es sich nicht nehmen, die gerade zum Semesterwechsel schwer sich häusenden Directorialgeschäfte in vollem Umfange felbst zu versehen. Als ein franker Mann widmete er sich allein einen ganzen Tag ber anftrengenden Prüfung und Aufnahme der Novitien. Mit dem Schulbeginn am 14. October übernahm er auch seine Lectionen. Aber nur etwa vierzehn Tage noch konnte er mit größter Anfirengung sie fortseten. Gin unheilbares Leberleiben kundete guerft sichtbar sich an; bald trat Wasserfucht hinzu. Dennoch wich er helbenhaft nur Schritt für Schritt vom Plate. Am Reformationsfeste konnte er das Abendmahl, das er in der Gemeinde zu feiern gewohnt war, nur noch im Saufe fich reichen laffen. Für die Schule ruftete er fich bennoch Tag für Tag, obgleich die Frühlectionen bald ausgesett, balb auf eine fpätere Stunde verlegt werben mußten. Seit bem 8. November mußte er barein willigen, sich vertreten zu lassen, aber immer nur von Tage zu Tage. Seit bemselben Tage sind bie amtlichen Schriftstüde, die er bis dahin noch ftets felbst abgefaßt hatte, mit zitternder Sand nur von ihm gezeichnet. Aber noch vom Krankenbette aus verabrebete er, als er eine längere Bertretung für unvermeiblich erkennen mußte, die Bertheilung ber Arbeit. Den Seinen fuchte er durch ftilles und ergebenes Leiben bis zur letzten Stunde bas Scheiben fanft zu machen. Am 20. November erlag er ber Rrankheit. Die Runde, fo lange gefürchtet, wirkte boch erschütternd auf die Schüler. Ihr Gefang weihte die Trauerfeier im Hause, bei welcher ber Seelforger ber Schlofigemeinde Consistorialrath Dr. Carus die Gedächtnisrede hielt; allgemeine Theilnahme geleitete den Entschlafenen gur letten Rubeftätte, die auch er auf der Höhe des Nemiger Kirchhofes gefunden hat. Auf seinem Grabe steht der Spruch Offend. 14, 13: Selig sind die Todten, die in dem Herrn sterben, von nun an; ja der Geist spricht, daß sie ruhen von ihrer Arbeit: denn ihre Werke folgen ihnen nach. Devdemanns Bild, von Künstlerhand hergestellt, schmückt das Conferenzimmer der Anstalt, welches mit seinen Bildern verdienter Leiter und Lehrer des Gymnasiums die Geschichte der Anstalt den nachkommenden Geschlechtern lebendig vergegenwärtigt. Die Gedächtnisrede dietet gedruckt allen, welche das Andenken festhalten wollen, ein Blatt der Erinnerung an den Heingegangenen; eine ausgesührte Stizze seines Lebens, auf welcher die obige Darstellung zu einem guten Theile beruht, ist von Professor Lemcke versast und demnächt zur Veröffentlichung in der Zeitschrift für das Gymnasialwesen, hossentlich auch in einem Separatabbrucke, bestimmt.

Neben bem Berlufte zweier fo hervorragender Männer, benen bas Gymnafium faft ein Menichenalter hindurch zu einem großen Theile das, was es geleistet, verdankt hat, tritt der Tod eines jüngeren Lehrers für das Urtheil weiterer Rreise unvermeiblich an Bebeutung zurück: von benjenigen, welche ihn in lebenbiger Gegenwart gefannt haben, insbesondere von feinen Schülern, ift er nicht minder ichmerglich empfunden worden. Dr. Carl Robert Linke war am 29. August 1849 zu Ofterfeld in der Proving Sachsen geboren. Auf dem Gymnasium zu Zeit vorgebildet, studirte er in Leipzig und Salle Philologie. promovirte auf letterer Universität im Jahre 1873 mit der Inaugural-Differtation de particulae dè significatione affirmativa apud Sophoclem und bestand eben bort im folgenden Sahre die wissenschaftliche Staatsprüfung. Die Ableiftung des Probejahres führte ihn Oftern 1875 nach Pommern an bas Gymnafium zu Stargarb, und von bort trat er am 1. Mai 1876 als jüngster orbentlicher Lehrer an unfer Gymnafium über. In bemfelben Jahre gründete er fich ein eigenes Saus. Am 1. Januar 1877 rudte er in die nächsthöhere Stelle auf und bereits war er vom 1. Januar 1878 ab jum 6. orbentlichen Lehrer ernannt: ba erfaßte ihn nach ber Mitte bes Dezembermonats eine hipige Krankheit, welcher er am letten Tage des Jahres erlag. Tiefe Trauer hat damit nicht nur die fo früh verwittwete Gattin getroffen: auch unter ben Lehrern ber Anstalt hatte ber jugenblich frische College mit feinem offenen und liebenswürdigen Wesen schnell Gingang und Anschluß gefunden, zumal aber seine kleinen Schüler, die er lebendig zu fassen wußte und mit liebevoller Sorgfalt auch einzeln zu fördern suchte, in feltener Beise fich anhänglich gemacht. Die bankbare Verehrung eines Schülervaters hat ihm auf bem Grabe, welches er an Heydemanns und Grafmanns Seite gefunden, ein Kreuz errichtet mit der redenben Inschrift: "Die Liebe höret nimmer auf", und auch sein Bilb, von ber Wittwe in Erinnerung an die Stätte glücklicher Amtswirksamkeit ihres Gatten dem Gymnafium gewidmet, ift der Vereinigung der Lehrerbilder in dem ehrwürdigen Conferenzzimmer mit Pietät eingereiht worden.

Gegenüber so ernsten Einbußen konnte die für einen regelmäßigen Berlauf vorgesehene Gewinnung neuer Lehrkräfte zur Ergänzung des Collegiums nicht ausreichen. Durch die Berufung des Oberlehrers Dr. Conradt vom Progymnasium in Schlawe (Michaelis 1877) wurde nur die durch den Tod des Oberlehrers Kloß seit 8 Monaten erledigte Stelle wiederbesetzt. Der Hülfslehrer Dr. Steinsbrecht, welcher diese Bacanz während des Sommersemesters übertragen hatte, trat gleichzeitig an das Königliche und Gröningsche Gymnasium zu Stargard über. Auch das Mitglied des Seminars, Hülfslehrer Lehmann, ging Michaelis als Hülfslehrer an das Gymnasium zu Thorn. Die Lehrthätigkeit eines zweiten Mathematikers übernahm für das Winter-Semester, zugleich in Ableistung seines Probejahres und als Hülfslehrer, zunächst der Schulants-Candidat Otto Rehlaff aus Greissmald, welcher alsdann Ostern d. J. als ordentlicher Lehrer an das Gymnasium zu Pyriß übergegangen ist.

Ernstere Schwierigkeiten entstanden seit der Erkrankung und dem Tode des Directors Dr. Sende-

mann, zumal da gerade um die Zeit seines Todes auch der Hülfslehrer Dr. Sickel, dis dahin Mitglied des Seminars für gelehrte Schulen, zur Vertretung einer ordentlichen Lehrerstelle am Gymnasium zu Anclam abberusen wurde. Erst zu Neujahr 1878 trat in seine Stelle der Schulamtscandidat Carl Priede aus Grunewald dei Bublit, welcher seit Michaelis 1877 sein Probejahr am Gymnasium zu Colberg begonnen hatte. Aber inzwischen war bereits auch Dr. Linke gestorben: und, als sollte der Heinsuchungen kein Ende sein, erkrankte gleich in den ersten Tagen des Januar Oberlehrer Hoffmann am Typhus so schrehe, daß er erst nach Ostern wieder in seine Lehrthätigkeit eintreten konnte.

So galt es immer neue und umfangreichere Bertretungen, welche die Rrafte bes Lehrercollegiums aufs höchste anspannten. Bei bem mannigfach nothwendigen Wechsel ber Stunden läßt fich die Vertheilung berfelben während des Wintersemesters nicht wohl tabellarisch zusammenstellen, nur die Vertretung ber Bacanzen in ihren Grundzügen angeben. Die Directionsgeschäfte übernahm nach Bestimmung bes Königlichen Provinzial-Schulcollegiums Professor Lic. Dr. Rolbe, welcher mit hingeben ber Aufopferung das Gymnasium durch eine außerordentlich schwierige Zeit hindurch geführt hat. In bie Leitung des Königlichen Seminars für gelehrte Schulen, welche bis dahin ebenfalls Professor Rolbe wahraenommen hatte, trat nunmehr der Gerr Geheime Regierungs- und Provinzial-Schulrath Dr. Wehrmann mit perfönlicher Bereitwilligkeit felbst ein. Am Gymnafium übernahm den lateinischen und bistorischen Unterricht nebst bem Orbinariat in Ia, außerbem 3 Stunden Griechisch in IIb Professor Lem de, an seiner Stelle ben lateinischen Unterricht in Ib Oberlehrer Dr. Conrabt, bas Orbinariat von IIb mit bem Hauptunterricht biefer Klasse in ben alten Sprachen Gymnasiallehrer Conr. Müller, ben französischen Unterricht in allen Oberklassen und den deutschen Unterricht in Ha Gymnasiallehrer Dr. Textor, beffen Stunden in IIIb dafür theils von Oberlehrer Jobst, theils von Gymnasiallehrer Dr. Qued versehen wurden. Das Ordinariat in VIa kam von Gymnasiallehrer Conr. Müller an Dr. Weber, in Va nach dem Tode des Dr. Linke an Candidat Priebe: kleinerer Berschiebungen in diefer bewegten Zeit nicht zu gebenken.

Bur Neuordnung der Verhältnisse geschah der erste Schritt, indem zum 1. Januar 1878 unter Ernennung des 1. ordentlichen Gymnasiallehrers Jobst zum Oberlehrer die Ascension sämmtlicher Collegen um je eine Stelle versügt wurde. Die völlige Ergänzung des Lehrercollegiums konnte erst mit Beginn des Sommersemesters ersolgen. Als Director wurde an das Marienstifts-Gymnasium durch Rescript des Herrn Ministers der geistlichen, Unterrichts- und Medizinal-Angelegenheiten vom 28. Januar cr. der Unterzeichnete, dis dahin Director des Königlichen Gymnasiums zu Schleusingen, versetz, in die 8. ordentliche Lehrerstelle der ordentliche Lehrer Dr. Justus Graßmann vom Gymnasium zu Pyritz, in die 6. ordentliche Stelle der ordentliche Lehrer Dr. Emil Walter vom Gymnasium zu Söslin durch Bestallungen von Seiten des Marienstifts-Curatoriums d. d. 19. Dezember pr., bezw. 1. März cr. berusen, sämmtlich zum 16. April d. Z. Ueber ihre Sinsührung s. unter E. In das Königliche Seminar für gelehrte Schulen traten an Stelle der ausscheidenden Candidaten Wille und Dr. Weber, welche Ostern d. Z. der erstere als ordentlicher Lehrer an das Gymnasium zu Neusstettin, der letztere als Hilfsliehrer an das Gymnasium zu Dortmund übergingen, gleichzeitig die Schulsantscandidaten Dr. Heinrich Köhler aus Kügenwalde und Ernst Bublitz aus Tribsees als Mitglieder ein.

Im Sommersemester ist der Bestand des Lehrercollegiums nicht verändert, auch die regelmäßige Thätigkeit aller Lehrer im Vergleich mit dem schweren Wintersemester nicht erheblich gestört. Indeß mußten die als Offiziere der Landwehr, bezw. der Reserve zu militärischen Uebungen einberusenen Gymnasiallehrer Dr. Schwolling und Dr. Löwe vom 29. April d. J. an vierzehn Tage, G.-L. Conr. Müller vom gleichen Termine an sechs Wochen, außerdem wegen Krankheit Prosessor Lemcke Ende August und Ansang September auf vierzehn Tage vertreten werden.

Mit dem Ende des Schuljahres scheiden aus ihrem Verhältnis zum Gymnasium die Seminarmitglieder Priede und Dr. Köhler, ersterer als Hülfslehrer an das hiesige Stadtgymnasium, letzterer an das Gymnasium zu Sorau als ordentlicher Lehrer berufen.

Bei der Anstalt wird den Lehrern, welche ihr vorübergehend ihre Arbeit gewidmet haben, eine freundliche Erinnerung bewahrt bleiben. Die Personalien der zu dauernder Thätigkeit neu an das Symnasium berusenen Glieder des Lehrkörpers sind folgende:

Carl Georg Guftav Beider, 1837 ju Oppach im Königreich Sachfen geboren, erhielt als Bögling ber Baisenanstalt in ben Franceschen Stiftungen zu Galle seine Borbilbung auf ber Lateinischen Sauntschule baselbit, studirte seit Michaelis 1854 in Salle Theologie und Philologie, wurde Oftern 1858 am Königlichen Bäbagogium baselbst Sülfslehrer, Michaelis 1859 zunächst provisorisch und, nachbem er ben Doctorgrad erworben und bas Eramen pro facultate docendi (fpäter auch bie theologischen Prüfungen) bestanden hatte, befinitiv College (orbentlicher Lehrer) an dieser Anstalt, Michaelis 1863 orbentlicher Lehrer am Symnafium zu Torqau, Michaelis 1865 Oberlehrer am R. Joachimsthalschen Shmnafium zu Berlin, Michaelis 1867 erfter Oberlehrer am R. Pabagogium zu Ilfelb, Michaelis 1869 Director bes R. Gennebergichen Gymnafiums gu Schleufingen, bei beffen breihundertjähriger Jubelfeier im Juli 1877 ihm ber Rothe Ablerorben IV. Al. verlieben wurde. - Im Druck erschienen von ihm-De Sophocle suae artis aestimatore. Diss. inaug. Hal. 1862. De fragmentis fabularum quae ad primordia artis Sophocleae referentur. Progr. Hal. 1863. — Cin Gang burch bie Zejuitenfcule, in ben Breuß. Jahrbuchern 1861. Das Schulwefen ber Jefuiten, nach ben Orbensgefegen bargeftellt. Halle 1863. — Abhandlungen und Anzeigen in ber Bichr. f. b. Gymn.-B. und in ber N. Ev. R.-3. von 1867 bis 1869. — Schleufinger Schulreben in ben Programmen von 1871, 1877, 1878, jum Theil auch besonders herausgegeben. Abrif der Geschichte des Hennebergischen Chmnasiums, I. Schleusinger Jubelprogramm 1877. Festbericht über bie Jubelfeier 1877. Nachricht über bie Geschichte ber Bibliothek bes Sennebergischen Gymnasiums, Progr. 1878.

Carl Lubwig Ferdinand Conradt, 1847 zu Cöslin geboren, besuchte das dortige Gymnasium bis Michaelis 1865, studirte in Greisswald und Berlin Philologie, erward am letteren Orte den philosophischen Doctorgrad und bestand daselbst auch im Jahre 1870 das Examen pro facultate docendi, trat als Cand. prod. und Hüssehrer Michaelis 1870 bei dem vereinigten Stadtgymnasium und der Reallehranstalt zu Stettin ein, wurde ordentlicher Lehrer Michaelis 1871 an dieser Anstalt, Michaelis 1872 am Progymnasium zu Schlawe, dort auch Oberlehrer und Michaelis 1877 in gleicher Sigenschaft an das Marienstifts-Gymnasium berusen. Im Druck erschienen von ihm außer verschiedenen Abhandlungen im Hermes die Inaugural-Dissertation de versuum Terentianorum structura, die Abhandlung über Zahlenverhältnisse in dem Bau der Septem des Aeschylus, Programm von Schlawe 1873, und das Werk über die metrische Composition der Komödien des Terenz. Berlin 1876.

Heinrich Victor Emil Walter wurde 1851 zu Mühlhausen in Thüringen geboren, besuchte das Symnasium der Baterstadt dis Oftern 1869, studirte in Holle Philologie dis Herbst 1872, promovirte daselbst im Mai 1873 und bestand ebenda die Staatsprüfung für das Lehramt an höberen Schulen im April 1875. Nachdem er bereits im Sommersemester 1874 an der Realanstalt zu Eisleben unterrichtet, leistete er das Probejahr von Ostern 1875 dis dahin 1876 am Königlichen Gymnasium zu Salzwedel ab und blied dort als Hülfslehrer auch weiter dis Ostern 1877. Zu dieser Zeit wurde er als ordentlicher Lehrer an das Gymnasium zu Cöslin berusen, von welchem er Ostern d. I. in seine jezige Stelle übergetreten ist. — De Taciti studiis rhetoricis. Diss. Hal. 1873. Ueber die Bolitis der Hohenzollern bei den deutschen Kaiserwahlen. Progr. Salzwedel 1877.

Justus Carl Graßmann, 1851 zu Stettin geboren, ein Sohn des verstorbenen Professor Hermann Graßmann und Schüler des Marienstifts-Gymnasiums, studirte seit Ostern 1869 Mathematik in Göttingen, verließ aber die Universität, um in die Armee einzutreten, als der Krieg gegen Frankreich ausbrach, in welchem er mit dem Sisernen Kreuze ausgezeichnet wurde. Nach Sintritt des Friedens setze er seine Studien in Leipzig, Königsberg und Berlin sort, promovirte an letzterem Orte im Jahre 1875 und bestand ebenda im folgenden Jahre auch das Examen pro facultate docendi. Nachdem er von Ostern 1876 bis dahin 1877 das Probejahr am Gymnasium zu Pyrit absolvirt hatte, blieb er an derselben Anstalt als ordentlicher Lehrer, dis er an die hiesige Anstalt — mittelbar als ein Nachsfolger seines Baters — übertrat. — Inaugural-Dissertation: Jur Theorie der Wendepunkte, besonders der Eurven vierter Ordnung. Berlin 1875.

#### D. Shülercötus.

Das Sommersemester 1877 hatte einen Bestand von 567 Schülern im Gymnasium; davon gingen im Laufe und am Schlusse des Semesters ab 40, es verblieben 527. Aus der Vorschule traten von 193 Schülern 37 aus, davon 32 in das Gymnasium; es verblieben 156.

In Wintersemester zählte das Gymnasium 574 Schüler: in Ia 24, Ib 31, IIa 28, IIb 48, IIIa 36 und 37, IIIb 57, IVa 50, IVb 57, Va 51, Vb 52, VIa 50, VIb 53. Davon verließen das Gymnasium in derselben Zeit 57; es verblieben 517. Die Vorschule zählte 189 Schüler, (56, 45, 38, 50), von denen 34 abgingen, darunter 30, welche in das Gymnasium übertraten; es verblieben 155.

In Sommersemester d. J. belief sich die Schülerzahl im Gymnasium auf 563, in Ia 18, Ib 29, IIa 29, IIb 53, IIIa 33 und 33, IIIb 58, IVa 51, IVb 50, Va 50, Vb 48, VIa 55, VIb 56. Die Vorschule zählte in den einzelnen Klassen bezw. 57, 41, 44, 55, zusammen 197 Schüler.

Durch den Tod verlor die Anstalt im Wintersemester vier Schüler. Am 26. November starb im elterlichen Hause zu Wollin der Unterprimaner Leonhard Morit, am 30. Januar der Unterssextaner Carl Krüger von hier, am 5. Februar der Schüler Hintze aus der 2. Vorschulklasse, am 9. März der Obertertianer Hugo Joedecke. Soweit es die Verhältnisse gestatteten, gaben Klassenslehrer und Mitschüler den Entschlasenen das letzte Geleit.

Mit dem Zeugnis der Reife verließen folgende Schüler das Gymnasium zu Oftern b. I. (bie unter 1, 5 und 9 bezeichneten mit Dispensation von der mündlichen Prüfung):

- 1. Hermann Hoefer aus Stettin, 17 J. alt,  $8^{1/2}$  J. auf dem Gymnasium, 2 J. in Prima, zum Studium der Philologie.
- 2. Otto Hinge aus Bredow, 22 J. alt, 10 J. auf dem Gymnasium, 3 J. in Prima, zum Steuersach.
- 3. Franz Amelung aus Stettin, 18 J. alt, 1 J. auf dem Gymnasium,  $2^{1/2}$  J. in Prima (vorher auf dem hiesigen Stadtgymnasium), zum Studium der Rechtswissenschaft.
- 4. Julius Braun aus Stettin,  $21^{1/2}$  J. alt,  $11^{1/2}$  J. auf dem Gymnasium, 2 J. in Prima, ebenfalls um die Rechte zu studiren.
- 5. Otto Hammer aus Bruffow, 171/2 J. alt, 5 J. auf dem Gymnafium, 2 J. in Prima, zum Studium der Philologie.
- 6. Emil Tank aus Neuenhagen bei Treptow a. T.,  $21^{1/2}$  I. alt,  $8^{1/2}$  I. auf dem Gymnasium, 2 J. in Prima, zum Studium der Theologie.

- 7. Otto Schröber aus Stettin, 18 J. alt, 91/2 J. auf bem Gymnafium, 3 J. in Prima, um bas Maschinenbaufach zu ergreifen.
- 8. Hugo Leistiko w aus Stettin, 19 J. alt, 10 J. auf dem Gymnasium, 2 J. in Prima, zum Studium der Theologie.
- 9. Ernst Bublit aus Buchholz bei Altdamm, 19 J. alt, 2 J. auf dem Gymnasium und in Prima (vorher auf dem Progymnasium in Gary), zum Studium der Theologie.
- 10. Wilhelm Hoffmeister aus Gart a. D., 18 J. alt, im Schulbesuch gleich dem Vorigen, zum Studium der Philologie.
- 11. Heinrich Schmerbauch aus Stettin, 19 J. alt, 10 J. auf bem Gymnafium, 2 J. in Prima, zum Studium ber Rechte.
- 12. Hugo Sauer aus Görlit, 20 J. alt, 7 J. auf bem Gymnafium, 2 J. in Prima, zum Studium der Medizin.
- 13. Wilhelm Franzki aus Friedeberg am Queis, 18 J. alt, 1 J. auf dem Gymnasium, 2 J. in Prima (vorher auf dem Gymnasium in Bunzlau), zum Studium der Rechte.
  - Bu Michaelis b. 3. verlaffen bas Symnafium nach bestandenem Maturitäts-Gramen:
- 1. Friedrich Sydow aus Stettin,  $19^{1/2}$  J. alt, 7 J. auf dem Gymnasium, 2 J. in Prima, zum Studium der Mathematik.
- 2. Eugen Zander aus Stettin, 201/2 J. alt, 111/2 J. auf dem Gymnafium, 3 J. in Prima, 3um Studium der Rechte.
- 3. Richard Kukulus aus Stettin, 21 J. alt,  $10^{1/2}$  J. auf dem Gymnasium, 2 J. in Prima, zum Studium ber Medizin.
- 4. Rudolf Krüger aus Stettin, 17<sup>1</sup>/<sub>2</sub> J. alt, 9 J. auf dem Gymnasium, 2 J. in Prima, zum Studium der Rechte.
- 5. Paul Obenaus aus Schillersdorf bei Stettin,  $21^{1/2}$  I. alt,  $7^{1/2}$  I. auf dem Gymnasium, 2 I. in Prima, zum Studium der Theologie.

### E. Chronit der Anftalt.

Nachdem die persönlichen Verhältnisse in den vorstehenden Abschnitten zur Darstellung gekommen sind, kann sich der Bericht an dieser Stelle außer etlichen Ergänzungen auf die einfache Aufzählung der für das Anstaltsleben wichtigen Ereignisse beschränken.

Am 29. September v. J. folgten nach bem Semesterschlusse Lehrer und Schüler bem Leichens begängnisse des am 26. September verstorbenen Professor Dr. Grafmann.

Am 15. October begann das neue Schuljahr. Mit Beginn deffelben traten Oberlehrer Dr. Conradt und Schulamtscandidat Reglaff am Gymnafium in Thätigkeit.

Am 20. November starb Director Dr. Heybemann. Am 21. November früh wurde der Cötus zu einer Trauerandacht vereinigt, am 23. betheiligte sich in dem zahlreichen Trauergefolge auch die ganze Schulgemeinschaft an dem feierlichen Leichenbegängnisse.

Die übliche Weihnachtsfeier wurde in der Trauerzeit des Gymnasiums ausgesetzt; erst am 1. März 1878 fand wieder ein Concert des Gesangchores unter Leitung des Musiklehrers Tellsch statt.

Am 3. Januar war dem eben wiedervereinigten Cötus der Tod des Symnasiallehrers Dr. Linke anzusagen; an demselben Tage gaben ihm seine Collegen und die Schüler der Unterklassen das Geleit zur letzten Ruhestätte. Gleichzeitig trat Schulamtscandidat Priede bei dem Gymnasium ein.

Am 10. Januar wurde, nachdem wegen der nothwendigen Umbauten im August und September v. I., wie im letzen Programm schon angegeben ist, das Turnen auf dem bereitwilligst zur Mitbenutzung verstatteten städtischen Turnplatze stattgesunden, vom October dis Dezember aber ganz geruht hatte, der regelmäßige Turnunterricht in der nach geneigter Entschließung des Marienstifts-Curatoriums mit nicht unbedeutenden Kosten umgebauten, zweckmäßiger eingerichteten und mit vielen neuen Geräthen ausgestatteten Turnhalle wieder aufgenommen. Erst durch die neuen Sinrichtungen ist es möglich geworden, auch das Geräthturnen der oberen Klassen als Gemeinübung zu betreiben, d. h. die einzelnen Riegen an demselben dreis dis viermal vorhandenen Geräthe auf Commando des Turnkelpers gleichzeitig turnen zu lassen. In Verdindung mit diesem Umbau wurde ferner neben der Turnhalle ein massives Wohnhaus neu errichtet, in welchem außer dem Turnwärter auch der erste Turnkelper Dr. Schmolling seit dem 1. Juli 1878 Wohnung erhalten hat.

Dom 18. bis 23. Februar unterzogen sich 15 Oberprimaner der schriftlichen Maturitätssprüfung; dreizehn von ihnen bestanden am 18. März vor der Prüfungs-Commission unter Vorsitz des Herrn Geheimen Regierungs- und Provinzial-Schulrathes Dr. Wehrmann das mündliche Examen und wurden am 22. März im Anschluß an die Feier des Geburtstages Seiner Majestät des Kaisers und Königs von dem Directorats-Vertreter Prosessor Lic. Dr. Kolbe vor dem Cötus entlassen. Die vorausgehende Festrede hielt Oberlehrer Dr. Conradt über Niebuhrs patriotische Wirksamkeit.

Am 10. April wurde das Wintersemester mit Cenfur und Bersetzung geschlossen.

Das Sommersemester wurde am 25. April 1878 vor versammelter Schulgemeinschaft mit ber feierlichen Ginführung bes unterzeichneten Directors und ber Berpflichtung ber neu berufenen Lehrer eröffnet. Der erfte Curator bes Marienstiftes, Berr Ober-Regierungsrath von Gronefeld, sowie ein geladener Kreis von Bertretern ber hohen Militair- und Civilbehörben, bes Confistoriums, ber ftabtifden Collegien und ber höheren Lehranstalten bes Ortes beehrten bie Feier mit ihrer Gegenwart. Nach einem Singangs-Choral und einer baran sich anschließenben Motette betrat ber Berr Geheime Regierungs- und Provinzial-Schulrath Dr. Wehrmann bas festlich geschmuckte Ratheber. Er gab zunächst ber schmerzlichen Empfindung über die Verlufte, welche das Symnafium erlitten, und insbesondere der Erinnerung an den heimgegangenen Director Sevdemann berebten Ausbruck und fprach jodann eingehend über die nothwendigen Grundlagen der Bildung und Erziehung auf Gymnasien in ihrer Gemeinschaft und in ihrem Unterschiebe gegenüber anderen Bilbungsanstalten. Nachbem er hierauf dem Directorats-Vertreter Professor Dr. Kolbe für seine Mühewaltung in der schwierigen Bacanzzeit noch besondere Anerkennung ausgefprochen, ichritt er im Auftrage bes Roniglichen Propingial-Schulcollegiums bagu, ben neuberufenen Director in sein Amt einzuführen und unter Sinweis auf den früher geleisteten Diensteid burch Sandschlag für daffelbe zu verpflichten. In gleicher Weise verpflichtete er sobann die Symnafiallehrer Dr. Walter und Dr. Grafim ann und ftellte endlich auch die neu eintretenden Seminarmitalieder Dr. Köhler und Bublit ber Schulgemeinschaft vor. Rach einem Zwischengefange trat Director Dr. Weider fein Amt mit einer Rebe an, in welcher er auch feinerseits junachst bem ehrenden Andenken an ben perbienten Amtsvorgänger Raum gab und dann für sich aussprach, warum er mit Vertrauen an die neue Anstalt übertrete. Er schöpfte dies Vertrauen aus der geschichtlichen Gestaltung der Gymnasien überhaupt, weiter aus ber Entwickelung gerabe bes Pommerschen Schulwesens, endlich aus ber bedeutsamen Bergangenheit und ber Gegenwart bes Marienstifts-Symnasiums insbesonbere und schloß, indem er umgekehrt auch die hoben Behörden, die Vertreter ber Bürgerschaft, die Collegen und die Schüler um Bertrauen ansprach. Erneuter Chor= und Choralgesang gab ber ganzen Feier einen würdigen Abschluß. Um 26. April begann ber Unterricht. Um 1. Juni wurden von ben Schülern ber oberen

Rlassen in mehreren Abtheilungen unter Führung je zweier Lehrer größere Spaziergänge unternommen, während die Schüler der unteren Klassen an verschiedenen Nachmittagen in ähnlicher Weise kleinere gemeinsame Ausklüge machten.

Am 3. Juni wurde ebenso wie vorher am 13. Mai der tiefgehenden Bewegung der Gemüther über das Attentat auf des Kaisers Majestät und der Bitte um die Erhaltung des Kaisers in der

Morgenandacht burch ben Director Ausbruck gegeben.

Vom 22. bis 24. Juni unterzog der Departementsrath des Königlichen Provinzial-Schulcollegiums, Herr Geheimer Regierungs- und Provinzial-Schulrath Dr. Wehrmann das Gymnasium und
die Vorschule einer Revision, welche sich, soweit es die Zeit gestattete, auf den Unterricht aller Lehrer,
Klassen und Lehrgegenstände erstreckte und auch die Sammlungen des Gymnasiums berücksichtigte. Am
Schluß derselben vereinigte der Herr Revisor das Lehrercollegium zu einer Conserenz und eröffnete
demselben das Ergebnis seiner Beobachtungen. Die demgemäß zu tressenden Anordnungen sind weiterhin in einer Versügung des Königlichen Provinzial-Schulcollegiums vom 12. Juli d. I. grundsählich
bezeichnet und sollen, soweit sie bereits zu bestimmten Entscheidungen über Aenderung der Lehrpensa
oder der Lehrbücher geführt haben, mit dem neuen Schuljahre zur Ausführung kommen.

Vom 1. bis 27. Juli dauerten die Sommerferien. Am 10. August Nachmittags betheiligten sich die Schüler des Gymnasiums mit ihren Kameraden von den höheren Schulen der Stadt an einer gemeinsamen Feier des hundertjährigen Geburtstages von F. L. Jahn auf dem städtischen Turnplate, dei welcher nach dem allgemeinen Gesange des Liedes "Stimmt an mit hellem hohem Klang" und der Festrede des Dr. Kühl vom Stadtgymnasium die verschiedenen Schulen mit Uedungen ihrer Turner und Liedervorträgen ihrer Sängerchöre abwechselten. Die Turner des Marienstifts-Symnasiums sührten unter Commando des ersten Turnlehrers Dr. Schmolling wohlgelungene Freiübungen aus und der Chor der Anstalt sang das Lied: Hohenzollern hoch! von Knauer. Der allgemeine Gesang: Deutschland, Deutschland über alles! bildete nach einem recht befriedigenden Berlause den Schluß der Festseier. — Am 2. September sand zur Feier des Tages von Sedan ein Gesang- und Declamationsactus in der Aula statt.

Am 18. September erfolgte unter dem Vorsit des Herrn Geheimen Regierungs- und Provinzial-Schulraths Dr. Wehrmann die mündliche Prüfung der Abiturienten. Die schriftlichen Arbeiten waren vom 26. dis 31. August angesertigt und nach dem Ergebnis derselben zwei Aspiranten freiwillig zurückgetreten. Von sieben Abiturienten, welche die Prüfung vollendeten, erhielten fünf das Zeugnis der Reife.

Der Schluß des Schuljahres ist auf den 28. September bestimmt.

## F. Anzeige und Ginladung.

Zur Valediction und Entlassung ber Abiturienten wird am 27. September Nachmittags 4 Uhr ein öffentlicher Schulactus in der Aula stattfinden, bei welchem folgende Schüler Borträge halten werden:

1. Der Oberprimaner Martin Wehrmann: Luthers Verdienste um die deutsche Sprache und Litteratur.

2. Der Abiturient Friedrich Sydow: Non nobis solum nati sumus, ortusque nostri partem patria vindicat, partem amici.

3. Der Abiturient Rudolf Krüger: Seftor und Andromache bei Somer und bei Schiller.

Bu dieser Feier beehre ich mich, Seine Excellenz den Königlichen Wirklichen Geheimen Rath und Ober=Präsidenten von Kommern, Freiherrn von Münchhausen, die Hochlöblichen Landes=Collegien und Militär=Behörden, die verehrten Curatoren des Gymnasiums, die Väter und Angehörigen unserer Zöglinge, sowie alle Gönner und Freunde der Anstalt ehrerbietigst und ergebenst einzuladen.

Der Anfang des neuen Schuljahres ist auf Montag den 14. October angesetzt, der Termin zur Aufnahme und bezw. Prüfung von neu eintretenden Schülern

für die Gymnasialklassen auf Freitag den 11. October Vormittags 9 Uhr, für die Vorschule auf Sonnabend den 12. October zu gleicher Stunde.

Stettin, ben 20. September 1878.

Dr. Guftav Weider, Symnasial = Director.

# Vertheilung der Lectionen unter die Lehrer für das Sommerhalbjahr 1878.

| -        |                                         | 1                | II.                       |                                      |         | 1                             |                   | 1                   |                            |                              |                               |                                          |                                |                               |                                         |                        |
|----------|-----------------------------------------|------------------|---------------------------|--------------------------------------|---------|-------------------------------|-------------------|---------------------|----------------------------|------------------------------|-------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------|------------------------|
| No.      | Lehrer.                                 | Ordi=<br>nariat. | Ia.                       | Ib.                                  | Па.     | Hb.                           | III a 1.          | III a 2.            | III b.                     | IVa.                         | IVb.                          | Va.                                      | Vb.                            | VIa.                          | VIb.                                    | Sa.                    |
| 1        | Director Dr. Beider.                    | Ia.              | 8 Eat.                    |                                      | 2Relig. |                               |                   |                     |                            |                              |                               |                                          |                                |                               |                                         | 13                     |
| 2        | Professor Lic. Dr. Rolbe.               | Ib.              | 2Relig.<br>3Dtsch.<br>2 H | 2Relig.<br>3Dtsch.<br>6 Grc.<br>ebr. |         |                               |                   |                     |                            |                              |                               |                                          |                                |                               |                                         | 20                     |
| 3        | Professor Bitsch.                       | II a.            | 6 Grd.<br>(2 Egl.)        | (2 Egi.)                             | 8 £at.  | ēgī.)                         | (2 <b>E</b> g1.)  |                     |                            |                              |                               |                                          |                                |                               |                                         | 14<br>und<br>8 Egi.    |
| 4        | Professor Lemde.                        |                  | 3Gesch.                   | 5 Lat.<br>3Gefch.                    | 6 Grd.  |                               |                   |                     |                            |                              |                               |                                          |                                |                               |                                         | 20                     |
| 5        | Oberlehrer Soffmann.                    | IIb.             | 2 Frzf.                   | 2 Fr3s.                              | 2 Frzs. | 8 Lat.<br>6 Grc.              |                   |                     |                            |                              |                               |                                          |                                |                               |                                         | 20                     |
| 6        | Oberlehrer Dr. Conradt.                 | -                | 100                       |                                      | 2 Dtfc. |                               | 10 Lat. 6 Grd.    |                     |                            | 1                            |                               |                                          |                                |                               |                                         | 20                     |
| 7        | Oberlehrer Jobst.                       | III b.           |                           |                                      |         | 2Relig.<br>2Dtsch.<br>2 Hebr. | -                 | 2Relig.             | 2Relig.<br>10 Lat.         |                              |                               |                                          |                                |                               |                                         | 22                     |
| 8        | Ord. Lehrer<br>Dr. Schmolling.          | III a 2.         | (                         | 8 T                                  | u r     | 2 Lat.<br>n ft                | n n               | 10 Lat.<br>6 Grch.  |                            | 2Relig.                      |                               |                                          |                                |                               |                                         | 20<br>und 8<br>Turnst. |
| 9        | Ord. Lehrer Dr. Loe we.                 | IVb.             |                           |                                      |         |                               |                   | 2 Dtsch.<br>2 Frzs. | 6 Grch.                    |                              | 10 Lat.<br>3Gesch.<br>Geogr.  |                                          |                                |                               |                                         | 23                     |
| 10       | Ord. Lehrer Dr. Textor.                 | IVa.             |                           |                                      |         | 2 Frzf.<br>3Gefch.<br>Geogr.  | 2Dtjd.<br>2 Frzj. |                     | 2 Frzj.                    | 10 Lat.<br>3Gesch.<br>Geogr. |                               |                                          |                                |                               |                                         | 24                     |
| 11       | Ord. Lehrer Dr. Wiente.                 |                  |                           |                                      | 4Math.  |                               |                   |                     |                            |                              |                               |                                          |                                |                               | -                                       | 22                     |
| 12       | Ord. Lehrer Dr. Qued.                   | VIa.             |                           |                                      |         |                               | 4Gefc.<br>Geogr.  |                     | 3Gefc.<br>Geogr.<br>2Dtfc. |                              |                               |                                          |                                | 3Relig.<br>2Dtsch.<br>10 Lat. |                                         | 24                     |
| 13       | Ord. Lehrer Dr. Walter.                 | Va.              |                           |                                      |         |                               |                   |                     |                            | 6 <b>G</b> rd.               |                               | 3Relig.<br>3 Frzs.<br>2Dtsch.<br>10 Lat. |                                |                               |                                         | 24                     |
| 14       | Ord. Lehrer Conr. Müller.               | Vb.              |                           |                                      |         |                               |                   | 4Gefc.<br>Geogr.    |                            |                              | 6 Grc.                        |                                          | 2 Dtsch.<br>10 Lat.<br>2 Geog. |                               |                                         | 24                     |
| 15       | Ord. Lehrer<br>Dr. Gragmann.            |                  |                           |                                      |         |                               | 3Math.<br>1 Natt. | 3Math.<br>1 Natt.   | 3Math.<br>2 Natk.          | 3Math.                       | 3Math.                        | 3 Rchn.<br>2 Natt.                       |                                |                               |                                         | 24                     |
| 16       | Lehrer Wilh, Müller.                    |                  |                           |                                      |         |                               |                   |                     |                            | ( 8                          | T 11                          | rnei                                     | 3Relig.<br>3Rchn.<br>2 Natk.   | 4 Rchn.<br>2 Natk.            | 4 Ron.<br>2 Natt.                       | 20<br>und 8<br>Turnst. |
| 17       | SemMitgl. Priebe.                       | VIb.             |                           |                                      |         |                               |                   |                     |                            | 2 Dtsch.<br>2 Frzs.          |                               |                                          |                                |                               | 3Relig.<br>2Dtsch.<br>10 Lat.<br>2Geog. | 91                     |
| 18       | Sem.=Mitgl. Dr. Röhler.                 |                  |                           |                                      |         |                               |                   |                     |                            |                              | 2Relig.<br>2Dtsch.<br>2 Frzs. |                                          |                                |                               |                                         | 6                      |
| 19       | Sem.=Mitgl. Bublit.                     |                  |                           |                                      |         |                               |                   |                     |                            |                              |                               | 2 Geog.                                  | 3 Frzs.                        | 2 Geog.                       |                                         | 7                      |
| 20       | Maler Moft.                             |                  | (2                        | Bei                                  | ch n e  | n.)                           | (2 §              | 3 e i ch n          | e n.)                      | 2 Beich.                     | 2 Zeich.                      |                                          | 2 Beich.                       |                               |                                         | (muc I)                |
| 21       | Lehrer Reufirch.                        |                  |                           |                                      |         |                               |                   |                     |                            |                              |                               |                                          | 3 Schr.                        |                               |                                         | 0                      |
| 22       | Musiklehrer Feltsch.                    |                  | (                         | 2 &                                  | 1,0     | r st                          | n n               | о е п.              | )                          | 1 Sing.                      | 1 Sing.                       | 1Sing.                                   | 1Sing.                         |                               |                                         | (und 2)                |
| 23<br>24 | Lehrer Rönig.<br>Geh. Med.=R. Dr. Behm. |                  | - (2                      | Natu                                 | rtuni   | ) e.)                         |                   |                     |                            |                              | -                             |                                          |                                | (4 Z1                         | rnen.)                                  | (4)                    |
|          |                                         |                  | 30                        | 30<br>omb.                           | 32      | 32                            | 30                | 30                  | 30                         | 31                           | 31                            | 31                                       | 31                             | 29                            | 29                                      | 398<br>und 36          |

