江

Über die Erinnerung.

Uber die Erinnerung

# Über die Erinnerung.

Untersuchungen

ZIII

empirischen Psychologie.

Von

Goswin K. Uphues,

Privatdocent der Philosophie an der Universität Halle a. d. S.

Quod ante pedes stat, nemo videt.



Leipzig, Verlag von Duncker & Humblot. 1889. Untersuebrages
empirischen Psychologie
va

657862

# Vorrede.

Kürzlich wurde behauptet, dass die Erinnerung in einer Identifikation des Jetzt mit dem Nicht-Jetzt bestehe. Häufiger begegnet man der Meinung, dass in der Erinnerung eine zeitliche Verschiebung der Vorstellungen stattfinde. Man erklärt damit die Erinnerung für eine Objektivation. Die folgenden Untersuchungen wollen den Beweis führen, dass diese Auffassung mit dem im Erinnerungsvorgang vorliegenden Thatbestande in Widerspruch steht. Diesen Thatbestand zu erheben und darzustellen ist also ihre nächste Aufgabe.

Sowenig in der Wahrnehmung von einer räumlichen Verlegung, ebensowenig kann in der Erinnerung von einer zeitlichen Verschiebung die Rede sein. Das erstere suchte ich darzulegen in der vor einem Jahre erschienenen Schrift: Wahrnehmung und Empfindung. Vor mir hatten Alois Riehlin dem Schlußband seines philosophischen Kriticismus und Engelbert Lorenz Fischer in seinen Grundfragen der Erkenntnistheorie vielfach mit den gleichen Gründen die Objektivations- und Projektionshypothese bekämpft. Eine Vergleichung der drei Werke zeigt, daß sie völlig voneinander unabhängig sind und daß ihre Verfasser in dieser Frage zu annähernd gleichen Anschauungen gelangen, ohne voneinander zu wissen.

Nach der gewöhnlichen Auffassung handelt es sich darum, ob Vorstellung und Gegenstand unterschieden oder ob die Vorstellung als der Gegenstand gesetzt wird. Man entscheidet sich für die letztere Annahme, wie es scheint: mit gutem Grunde. Ist doch eine Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand nur möglich vermittelst der Vorstellung Gegenstand, die, wie es scheint, für den wirklichen Gegenstand gehalten oder als solcher gesetzt wird - wenn nicht etwa unter Gegenstand das von allen im Erkenntnisakt vorhandenen Vorstellungen Verschiedene verstanden wird. Das von diesen Vorstellungen Verschiedene ist natürlich auch von der Vorstellung Gegenstand verschieden. Es ist freilich, sofern es vorgestellt wird, ein Vorstellungs-Aber dieser Vorstellungsinhalt weist doch seiner Natur nach über sich selbst hinaus, was man von den übrigen Vorstellungsinhalten nach der gewöhnlichen Auffassung nicht sagen kann. Wir werden sehen, dass die Vorstellung Gegenstand, welche in der Erinnerung eine Rolle spielt, diese Bedeutung hat. Sie ist ein Bewußtsein um etwas von allen im Bewusstsein gegenwärtigen Vorstellungen - und also auch von ihr selbst - Verschiedenes.

Diese Auffassung der Vorstellung Gegenstand setzt nun allerdings voraus, dass unser Erkennen mit Gegenständen, die nicht Vorstellungen sind, in unmittelbare Berührung kommt, dass es mit anderen Worten ein unmittelbares Erkennen d. h. ein nicht durch Vorstellungen vermitteltes Erkennen giebt. Ein unmittelbares Erkennen der Bewustsseinszustände wird vielfach angenommen, ein unmittelbares Erkennen hingegen der Sinnendinge wird allgemein (die Gegner der Objektivationstheorie ausgenommen) geleugnet. Wir anerkennen vollauf das ganze Gewicht der Schwierigkeit, die dieser Annahme entgegensteht, der Thatsache

nämlich, daß die sinnlichen Qualitäten in ihrer Beschaffenheit von den Sinnesorganen abhängig sind. Aber wir machen dagegen geltend, daß die Sinnesorgane auch Sinnendinge sind, und wir betonen, daß die sinnlichen Qualitäten so, wie wir sie wahrnehmen, nur vorhanden sind, sofern die Sinnendinge zu den Sinnesorganen in Beziehung treten. Als der erste in Deutschland hat Gottlob Ernst Schulze (Psychische Anthropologie, dritte Ausgabe, S. VIII, S. 104 ff., S. 107, S. 109, S. 111) ein unmittelbares, nicht durch Vorstellungen vermitteltes Erkennen der Sinnendinge angenommen und diese Annahme eingehend begründet.

Ich schließe diese Vorrede mit einer Bemerkung, die ich lieber unterdrückte. Über meine frühere Schrift wurde bald nach ihrem Erscheinen und über die gegenwärtige schon vor ihrem Erscheinen das Urteil gefällt, es handle sich nur um eine Nomenklatur. Das war deutlich, aber sicher ungerecht. Wie es dem Kundigen nicht entgehen kann, suche ich eine neue Antwort auf die alte Frage, welche "den Springpunkt" der Kritik der reinen Vernunft bildet, "worauf die Beziehung desjenigen, was man in uns Vorstellung nennt, auf den Gegenstand beruht". Es ist die erste und schwierigste Frage unserer Wissenschaft. Vielleicht ist sie unlösbar und meine Antwort wenig befriedigend. Aber jedenfalls ist es nicht das Zeichen eines unwissenschaftlichen, an den Worten hängenden Geistes, wenn man an ihre Lösung sein Bestes wagt.

# Inhalt.

| Vorrede                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| § 1. Allgemeine Charakteristik des Erkennens. Gefühl und Erkennen.  Das Erkennen setzt seinem Begriffe nach einen von ihm selbst verschiedenen Gegenstand voraus. Fraglich bleibt, ob es ein Erkennen in diesem Sinne giebt. Das Gefühl setzt seinem Begriffe nach keinen von ihm selbst verschiedenen Gegen- stand voraus. Gegensatz von Gefühl und Erkennen Gegen- stand voraus. Gegensatz von Gefühl und Erkennen und unmittelbare Erkennens.  Das Erkennen Gliederung des Erkennens. Das mittelbare und unmittelbare Erkennen.  Das Erkennen vollzieht sich durch Vorstellungen als Bilder von Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, dafs die Vorstellungen als Gegen- stände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivations- theorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissen- schaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver- |
| und Erkennen.  Das Erkennen setzt seinem Begriffe nach einen von ihm selbst verschiedenen Gegenstand voraus. Fraglich bleibt, ob es ein Erkennen in diesem Sinne giebt. Das Gefühl setzt seinem Begriffe nach keinen von ihm selbst verschiedenen Gegenstand voraus. Gegensatz von Gefühl und Erkennen 1—5  § 2. Allgemeine Gliederung des Erkennens. Das mittelbare und unmittelbare Erkennen.  Das Erkennen vollzieht sich durch Vorstellungen als Bilder von Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, dafs die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                          |
| Das Erkennen setzt seinem Begriffe nach einen von ihm selbst verschiedenen Gegenstand voraus. Fraglich bleibt, ob es ein Erkennen in diesem Sinne giebt. Das Gefühl setzt seinem Begriffe nach keinen von ihm selbst verschiedenen Gegenstand voraus. Gegensatz von Gefühl und Erkennen Gegenstand voraus. Gegensatz von Gefühl und Erkennen 1—5  § 2. Allgemeine Gliederung des Erkennens. Das mittelbare und unmittelbare Erkennen.  Das Erkennen vollzieht sich durch Vorstellungen als Bilder von Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, daß die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                     |
| verschiedenen Gegenstand voraus. Fraglich bleibt, ob es ein Erkennen in diesem Sinne giebt. Das Gefühl setzt seinem Begriffe nach keinen von ihm selbst verschiedenen Gegenstand voraus. Gegensatz von Gefühl und Erkennen 1—5  § 2. Allgemeine Gliederung des Erkennens. Das mittelbare und unmittelbare Erkennen.  Das Erkennen vollzieht sich durch Vorstellungen als Bilder von Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, daß die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                       |
| Erkennen in diesem Sinne giebt. Das Gefühl setzt seinem Begriffe nach keinen von ihm selbst verschiedenen Gegenstand voraus. Gegensatz von Gefühl und Erkennen 1—5  § 2. Allgemeine Gliederung des Erkennens. Das mittelbare und unmittelbare Erkennen.  Das Erkennen vollzieht sich durch Vorstellungen als Bilder von Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, daß die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Begriffe nach keinen von ihm selbst verschiedenen Gegenstand voraus. Gegensatz von Gefühl und Erkennen 1—5  § 2. Allgemeine Gliederung des Erkennens. Das mittelbare und unmittelbare Erkennen.  Das Erkennen vollzieht sich durch Vorstellungen als Bilder von Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, daß die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| \$ 2. Allgemeine Gliederung des Erkennens. Das mittelbare und unmittelbare Erkennens. Das mittelbare und unmittelbare Erkennen.  Das Erkennen vollzieht sich durch Vorstellungen als Bilder von Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, daß die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| § 2. Allgemeine Gliederung des Erkennens. Das mittelbare und unmittelbare Erkennen.  Das Erkennen vollzieht sich durch Vorstellungen als Bilder von Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, daß die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| und unmittelbare Erkennen.  Das Erkennen vollzieht sich durch Vorstellungen als Bilder von Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, daß die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| und unmittelbare Erkennen.  Das Erkennen vollzieht sich durch Vorstellungen als Bilder von Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, daß die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Gegenständen — ältere Ansicht. Unhaltbarkeit derselben. Das Erkennen besteht darin, daß die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Erkennen besteht darin, dafs die Vorstellungen als Gegenstände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivationstheorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| stände gesetzt oder dafür gehalten werden (Objektivations-<br>theorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissen-<br>schaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme<br>eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| theorie) — neuere Ansicht. Ungereimtheit derselben. Wissenschaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| schaft oder Vorstellungsglaube? Notwendigkeit der Annahme<br>eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| eines unmittelbaren d. h. nicht durch Vorstellungen ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| mittelten Erkennens als Grundlage und Voraussetzung des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| mittelbaren Erkennens 6—10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Über die Wahrnehmung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| § 3. Die äufsere Wahrnehmung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Nach der gewöhnlichen Annahme besteht sie in einer Objektivation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| und Projektion. Gegen die Unmittelbarkeit der äußern Wahr-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| nehmung wird geltend gemacht; erstens die Außerlichkeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| der Sinnendinge, zweitens die thatsächliche Abhängigkeit der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| sinnlichen Qualitäten von den Sinnesorganen, drittens die                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| vermeintliche Abhängigkeit der sinnlichen Qualitäten vom                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Bewufstsein. Inwiefern auch die Sinnendinge zugleich mit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| den sinnlichen Qualitäten unmittelbar wahrgenommen werden 11—25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| § 4. Die innere Wahrnehmung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Begriff der innern und äußern Wahrnehmung. Beweis, daß es                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| eine innere Wahrnehmung giebt — die Begriffe von unsern                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| inneren Zuständen, die Reflexion. Zwei Arten der innern                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| Wahmahaana Dia imaa Wahaahaana in baaalaa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Seite  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Wahrnehmung. Die innere Wahrnehmung ein besonderer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        |
| von den Bewufstseinszuständen verschiedener Akt. Wider-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 05 01  |
| legung der Einwendungen des Aristoteles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| Uber die Erinnerung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 35—100 |
| § 5. Fragestellung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
| Erinnerung an einen vergangenen Gegenstand ist nur möglich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| durch ein gegenwärtiges Bild desselben — das ist die Vor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| stellung des Gegenstandes, d. h. der dem Gegenstand ent-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| sprechende Vorstellungsinhalt, nicht die Vorstellung als                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| Thätigkeit. Vorstellung und Gegenstand sind für die Er-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| innerung verschieden; es fragt sich, ob sie auch in dem Er-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| innerungsvorgang voneinander unterschieden werden oder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| ob nicht vielmehr die Vorstellung für den Gegenstand ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| halten oder als der Gegenstand gesetzt, d. h. das Jetzt mit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| dem Nicht-Jetzt identifiziert oder die Vorstellung zeitlich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| verschoben wird                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 05 00  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 55-58  |
| § 6. Fortdauer der Vorstellungen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |
| Man hätte ein Recht, Vorstellung und Gegenstand als dasselbe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |
| zu setzen (wie bei dem Wiedererkennen den jetzigen und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| früheren Wahrnehmungsinhalt <sup>1</sup> , wenn Vorstellung und Gegen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| stand dasselbe wäre, d. h. wenn die Gegenstände der Er-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| innerung Vorstellungen wären (wie das unter Umständen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |
| thatsächlich, nach Ansicht vieler immer der Fall ist) und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| diese Vorstellungen von der Vergangenheit an bis in die                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| Gegenwart fortdauerten. Die letztere Annahme wird unter-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| sucht und als unbeweisbar erkannt. Auch wenn eine Vor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| stellung den Gegenstand der Erinnerung bildet, genügt es,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| wenn eine ihr ähnliche Vorstellung im Bewufstsein wieder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| auftaucht. Ebbinghaus und Natorp                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 38-43  |
| § 7. Verwechselung des Gegenwärtigen mit dem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |
| Vergangenen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |
| Man muss unterscheiden: Vorstellung und Gegenstand als das-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| selbe setzen, und: die Vorstellung für den Gegenstand halten,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
| d. h. mit ihm verwechseln. Die Annahme, das Vorstellung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| und Gegenstand eins und dasselbe sind, erklärt uns nicht,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| wie der gegenwärtig noch existierende Inhalt uns zur Er-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| kenntnis seiner früheren Existenz verhelfen kann. Wider-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| legung der Ansicht Natorps, dass die Erinnerung in einer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| Identifikation des Nichtidentischen d. h. des Jetzt mit dem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| Nicht-Jetzt bestehe. Die Vorstellungen können auch in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |
| nicht namentlicher, nicht begrifflicher d. h. in unmittelbarer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |
| Weise als gegenwärtig erkannt und so von den vergangenen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| Gegenständen unterschieden werden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 43-51  |
| deposition and a moral and a m | 10 01  |

§ 8. Die Erinnerung - ein mittelbares Erkennen.

Die Erkenntnis des Vergangenen auf Grund von Mitteilungen anderer oder Schlussfolgerungen, wie in dem Falle einer ungenauen oder nur annähernd richtigen Erinnerung, vollzieht sich durch einen bewußten Übergang von dem Gegenwärtigen zu dem Vergangenen. Thomas Reid als Vertreter der Unmittelbarkeit des Erinnerungsvorgangs, d. h. der Annahme, dass die Erinnerung nicht durch eine Vorstellung vermittelt werde. Widerlegung dieser Annahme durch William Hamilton. Die in der Erinnerung als Erkenntnismittel dienenden Vorstellungen müssen unmittelbar, d. h. nicht wieder durch Vorstellungen erkannt werden - sonst ist der processus in infinitum unvermeidlich. Sie müssen in der Erinnerung als gegenwärtig erkannt werden, da eine Er-

Seite

§ 9. Die Erinnerung - eine Erkenntnis der Gegenstände unserer früheren Wahrnehmungen.

kenntnis des Vergangenen nur durch eine bewußte Beziehung auf die Gegenwart möglich ist . . . . . . . . .

Formulierung des Haupteinwandes: Nur durch Verwechselung der Vorstellung Gegenstand mit dem wirklichen Gegenstand ist der Schein einer Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand möglich. Dagegen: die Vorstellung Gegenstand ist ein Bild für die Verschiedenheit des Gegenstandes von der Vorstellung und wird in der Erinnerung unmittelbar als solches erkannt. Die Vorstellung Gegenstand - Folge der Auffassung der Vorstellungen als Bilder, Voraussetzung der Überzeugung und des Dafürhaltens. Die Anhänger der Objektivationstheorie müssen sie als a priori funktionierend voraussetzen. Die Vorstellung Gegenstand, welche in der Erinnerung eine Rolle spielt, stammt mit der der Erinnerung wesentlichen Überzeugung aus derselben Quelle, aus der Vorstellung unserer früheren Wahrnehmungsthätigkeit. Sie ist eingeschlossen in die letztere Vorstellung, ist außerdem der Erinnerungsvorstellung gegenüber, die unser ganzes Wissen vom Erinnerungsgegenstand enthält, unbestimmt. Eine Verwechselung mit dem Erinnerungsgegenstand scheint ausgeschlossen. Der Regel nach ist nur eine Vorstellung unserer Wahrnehmungsthätigkeit nach ihrer äußern Seite, unserer Person nach ihrer äußern Seite, nicht ihrer Identität und Fortdauer Bestandteil der Erinnerung. Ansicht des älteren und jüngeren Mill. Das Wiedererkennen und das Bekannterscheinen. Das Wiedererkennen äußerer Dinge schließt die Vorstellung ihrer Identität, nicht aber auch die Vorstellung ihrer Fortdauer in der Zwischenzeit ein . . . . 64-87

§ 10. Ergebnis.

Seite

## Einleitung.

#### § 1.

## Allgemeine Charakteristik des Erkennens. Gefühl und Erkennen.

Das erste, worüber uns eine auf die Erkenntnisthätigkeit gerichtete Reflexion belehrt, ist die Thatsache, dass das Erkennen einen von ihm verschiedenen Gegenstand voraussetzt und durch Beziehung auf denselben zu stande kommt. Das Erkennen besteht in einer Beziehung auf einen von ihm verschiedenen Gegenstand; der vom Erkennen verschiedene Gegenstand macht darum einen Bestandteil seines Begriffes aus. Daraus folgt nun freilich nicht, dass es solche Gegenstände wirklich giebt, ebensowenig, dass sich das Erkennen auf wirklich existierende Gegenstände bezieht. Vielleicht ist das, was "der Name Erkenntnis" ausdrückt, "nur ein Vorurteil". Vielleicht "verfehlt" das Erkennen immer sein Ziel und besteht das, was der Reflexion als ein vom Erkennen verschiedener Gegenstand erscheint, nur in der Einbildung des Erkennens, ist also nicht von ihm verschieden. Wie dem immer sei, jedenfalls setzt der Begriff des Erkennens, wie ihn die Reflexion uns kennen lehrt, einen vom Erkennen verschiedenen Gegenstand voraus. Darüber kann kein Zweifel sein. Erkennen heifst etwas erkennen und zwar etwas vom Erkennen Verschiedenes. In diesem Sinne sind wir erkennend thätig, wenn wir wissenschaftliche Forschungen anstellen oder uns um die Ergründung eines Sachverhalts bemühen. Hier spielt das Bewufstsein, dass der Gegenstand unerkannt vorliegt, notwendig eine Rolle. Hier wird also sicher ein von den betreffenden Erkenntnisakten verschiedener Gegenstand vorausgesetzt. Dasselbe ist aber nicht minder der Fall bei allen unwillkürlichen Erkenntnisakten. In allen diesen wird etwas erkannt und dieses Etwas ist nicht eins und dasselbe mit diesen Erkenntnisakten, sondern etwas von ihnen Verschiedenes. Der auf die Erkenntnisthätigkeit gerichteten Reflexion stellt sich der Gegenstand des Erkennens als thatsächlich verschieden vom Erkennen dar und wird demgemäß in der Reflexion auch vom Erkennen unterschieden. Das ist unzweifelhaft. Damit ist nun aber noch nicht gesagt, dass der Gegenstand von dem auf ihn gerichteten Erkennen wirklich verschieden ist, noch weniger, dass er in diesem Erkennen von ihm unterschieden wird. Das letztere ist offenbar nicht der Fall. Um das Erkennen von seinem Gegenstand zu unterscheiden, dazu bedarf es eines zweiten Erkenntnisaktes, der sogenannten Reflexion. Sollte das Erkennen sich selbst von seinem Gegenstand unterscheiden, so wäre es auf sich selbst gerichtet und hätte insofern nicht einen von ihm verschiedenen Gegenstand.

Dass das Erkennen einen von ihm verschiedenen Gegenstand voraussetzt, wird zuerst erwähnt von Aristoteles (vergl. die von Überweg, System der Logik, fünfte Auflage S. 2, Alois Riehl, Der philosophische Kriticismus, zweiter Band, zweiter Teil S. 135 citierten Stellen). Sodann weist Augustin mit Nachdruck auf diese Thatsache hin. (C. Acad. 1. 3 c. 13. Soliloquia 1. 14 c. 10.) Unter den Neueren sind hier vor allem Überweg und Karl Göring zu nennen (vergl. Überweg

in seiner Kritik Hoppes bei Moritz Brasch, Die Welt- und Lebensanschauung Friedrich Überwegs S. 234, Göring, System der kritischen Philosophie, erster Teil S. 254), ebenso Alois Riehl (a. a. O. S. 130), Engelbert Lorenz Fischer (Die Grundfragen der Erkenntnistheorie S. 385), Franz Staudinger (Noumena S. IV), endlich der Verfasser, der in seiner Schrift "Wahrnehmung und Empfindung" durch die Unterscheidung von Bewußstseinszuständen und Bewußstseinsinhalten für den ursprünglichen Erkenntnisakt einen von ihm verschiedenen Gegenstand zu gewinnen sucht. Dass ein Erkenntnisakt sich selbst zum Gegenstand haben könne, ist nicht die Ansicht des Cartesius, wie William Hamilton behauptet. In der Dissertatio de Methodo, im dritten Teil auf der zweiten Seite sagt Cartesius: ,, Est enim alia actio mentis, per quam aliquid bonum vel malum esse judicamus, et alia, per quam nos ita judicasse agnoscimus, atque una saepissime absque altera reperitur." (Des Cartes, Opera philosophica, Editio quinta. Amstelodami.) Der Schlussatz zeigt deutlich, das Cartesius nicht an einen Erinnerungsakt, wie man nach dem "judicasse" annehmen sollte, sondern an einen Akt der inneren Wahrnehmung gedacht hat. Die Ansicht, daß ein Erkenntnisakt sich selbst zum Gegenstand haben könne, hat in der neueren Philosophie erst Condillac aufgestellt. In seinem Essai sur l'origine des connaissances humaines sagt er: "La perception et la conscience ne sont qu'une même operation sous deux noms. En tant qu'on ne la considère que comme une impression dans l'âme, on peut lui conserver celui de perception; en tant qu'elle avertit l'âme de sa présence, on peut lui donner celui de conscience." (p. 1 sect. 2 c. 1 § 13, Oeuvres de Condillac, Paris 1798.)

Ganz verschieden vom Erkennen ist das Gefühl. Erkennen und Gefühl sind freilich beide Bewußstseinszustände, deren Merkmal und Bestandteil die Bewußstheit ist, die wir uns mit andern Worten nicht als Zustände eines Unbewußsten denken können, ohne daß wir mit diesem Unbewußsten ein Bewußstsein verbinden, aus dem das Erkennen und das Gefühl unmittelbar hervorgehen. Wir legen darum beides zunächst einer Seele oder einem Ich d. h. einem Bewußstsein bei, womit natürlich darüber nichts ausgemacht ist, ob das Bewußstsein etwas von diesen Vorgängen Verschiedenes ist, noch weniger, ob es nicht gerade dem mit ihm ver-

bundenen Unbewussten seinen Ursprung verdankt. Es kommt uns ja hier nur darauf an, zu konstatieren, wie wir thatsächlich verfahren, wir wollen nicht das Recht dieses Verfahrens prüfen. Wir treiben Psychologie, nicht Erkenntnistheorie und Metaphysik. Aber wenn auch das Gefühl ebenso wie das Erkennen in diesem Sinne als Bewusstseinszustand betrachtet werden muss, so ist doch das Gefühl grundverschieden vom Erkennen. Sofern das Gefühl mit einem Erkennen verbunden ist, richtet es sich wie das Erkennen auf den Gegenstand des letzteren. Ich habe Freude an einer Sache, Trauer über einen Vorfall; die Sache, der Vorfall ist Gegenstand eines Erkennens und kann so auch als Gegenstand des mit dem Erkennen verbundenen Gefühls betrachtet werden. Insofern kann man sagen, das Gefühl habe einen von ihm verschiedenen Gegenstand. Aber das Gefühl, abgesehen von dieser seiner Verbindung mit dem Erkennen, hat keinen Gegenstand, der von ihm verschieden ist. Wir sagen freilich, dass wir Lust oder Unlust, Freude oder Trauer fühlen oder empfinden. Aber das, was wir empfinden: die Freude oder Trauer, Lust oder Unlust ist nicht etwas vom Gefühl Verschiedenes, sondern wieder Gefühl. Es ist die Eigentümlichkeit des Gefühles, dass es an sich genommen nicht auf einen von ihm verschiedenen Gegenstand gerichtet ist. Darin besteht der große Unterschied zwischen Gefühl und Erkennen. Dieser Unterschied wird häufig verkannt, und darin liegt der Grund, warum die Verschiedenheit des Gegenstandes des Erkennens vom Erkennen unbeachtet bleibt. Viele Schriftsteller setzen das Gefühl in ganz ähnlicher Weise zu einem Gegenstand (Inhalt) in Beziehung wie das Erkennen. Bei Kant tritt das z. B. an einer Stelle seiner Abhandlung "Über die natürliche Theologie und Moral" ganz deutlich hervor. Er sagt nämlich:

"das Vermögen, das Wahre vorzustellen, ist Erkenntnis, das Vermögen, das Gute zu empfinden, Gefühl" (Kants Werke ed. Rosenkranz I S. 109). Da liegt denn der Gedanke nahe, dafs das, was erkannt wird, ebensowenig vom Erkennen verschieden sei, wie das, was gefühlt wird, thatsächlich nicht vom Gefühl verschieden ist. Natürlich verstehen wir unter Gefühl nur die Vorgänge des Bewusstseins, die sich als Lust oder Unlust charakterisieren; nicht Wahrnehmungen des Tastsinnes, z. B. der Rauheit, Glätte, nicht sogenannte Empfindungen von Tönen, Farben u. s. w., die im Grunde auch nichts als Wahrnehmungen sind, - das alles sind Erkenntnisvorgänge, die ihrem Begriffe nach auf einen von ihnen verschiedenen Inhalt gerichtet sind, nicht Gefühle. Das, was den Inhalt des Gefühls in diesem Sinne ausmacht, die eigentümliche Art oder Bestimmtheit der Lust und Unlust (die natürlich von ihrer im Erkennen vollzogenen Benennung und Klassifikation wohl zu unterscheiden ist) ist offenbar selbst wieder Lust oder Unlust, also Gefühl. Der Gegenstand, der das Gefühl der Lust oder Unlust in uns erzeugt, kann nicht gefühlt, sondern nur erkannt werden - auf Grund des von ihm erzeugten Gefühles urteilen wir über ihn, dass er uns sinnlich angenehm oder unangenehm, ästhetisch schön oder häßlich, sittlich gut oder schlecht erscheine. Diese sinnlichen, ästhetischen und sittlichen Werturteile sind offenbar von den Gefühlen, auf denen sie beruhen, ganz und gar verschieden. Das Gefühl fühlt immer nur sich selbst, das Erkennen erkennt immer ein von ihm Verschiedenes. Der Gegensatz zum Gefühl bringt uns diese dem Erkennen so wesentliche Eigenschaft deutlich zum Bewußtsein.

Ich bitte, zu der Erörterung über das Gefühl und seine Bewufstheit die Darlegungen meiner Schrift "Wahrnehmung und Empfindung" S. 227—241 zu vergleichen.

# Allgemeine Gliederung des Erkennens. Das mittelbare und unmittelbare Erkennen.

Alles Erkennen scheint ein mittelbares, ein durch Vorstellungen von den Gegenständen des Erkennens vermitteltes zu sein. Wir gewinnen ja - das scheint allgemein zu gelten - durch das Erkennen Vorstellungen von den Gegenständen, und in oder aus diesen Vorstellungen lernen wir die Gegenstände kennen. Wenigstens ist das die gewöhnliche Ansicht, die sich seit Aristoteles der größten Beliebtheit erfreut und auch in der Gegenwart weite Kreise beherrscht, die Kreise der Naturforscher insbesondere, die mit ihrer Erkenntnistheorie nicht über Locke hinauskommen. Diese Ansicht über den Erkenntnisvorgang ist auch wohl die am nächsten liegende. Die wirklichen Dinge selbst können doch nicht in das Erkennen eingehen; noch weniger vermag das Erkennen sie in sich aufzunehmen, im Erkennen kann sich also nur eine Vorstellung von ihnen finden. Aber es fragt sich, wie wir zu diesen Vorstellungen gelangen. Wir können sie unter der Voraussetzung, dass es nur ein mittelbares Erkennen giebt, nicht den Gegenständen nachbilden und ihnen entsprechend gestalten, da wir die Gegenstände ja nur aus den Vorstellungen erkennen. Wir können dann aber gar nicht erkennen, dass die Vorstellungen den Gegenständen entsprechen, sei es als Bilder, sei es als blosse Zeichen. Um etwas als Bild einer Sache erkennen zu können, müssen wir doch vorher die Sache bereits kennen gelernt haben. Um etwas als natürliches Zeichen eines Gegenstandes, als Wirkung einer Ursache, z. B. den Rauch als Zeichen des Feuers, zu erkennen, müssen wir beide in ihrer Verbindung miteinander kennen gelernt haben. Erkennen wir nicht die Dinge unmittelbar selbst, haben wir beim Erkennen blofs Vorstellungen, so können wir auch nicht wissen, ob diesen Vorstellungen Gegenstände entsprechen, ja, diese Vorstellungen können uns dann gar nicht auf etwas von ihnen Verschiedenes hinweisen, sie sind die einzigen Gegenstände des Erkennens.

Aus diesem Grunde hat sich nun seit Berkeley und Hume allmählich eine Ansicht vom Erkennen Bahn gebrochen, welche den Begriff des Erkennens, wie ihn die Reflexion auf die Erkenntnisthätigkeit erzeugt, völlig auf den Kopf stellt. Nach dieser Ansicht ist nämlich das Erkennen nicht auf einen von ihm verschiedenen Gegenstand gerichtet, es setzt einen solchen nicht voraus, sondern die Erkenntnisthätigkeit besteht eben darin, dass dieser Gegenstand erzeugt oder gemacht wird. Das Erkennen verleiht nämlich nach ihr den Vorstellungen eine Selbständigkeit, die ihnen an sich nicht zukommt, und macht sie dadurch zu Gegenständen, es objektiviert sie, es setzt sie als Gegenstände. Natürlich werden durch die Thätigkeit des Erkennens die Vorstellungen nicht geändert, - das Erkennen setzt ja keine Wirkung außer sich, es ist, wie Aristoteles sagt, kein ποιείν, sondern ein πράττειν (Nicom. Eth. 1140 b 6, Metaph. 1050 a 23-36), - sie werden durch dieselbe nicht zu etwas in Wirklichkeit vom Erkennen Unabhängigem und Selbständigem gemacht, wie es die Gegenstände sein sollen, auf die sich das Erkennen richtet und die es voraussetzt. Das Objektivieren, Setzen hat nur den Sinn einer Überzeugung, eines Glaubens - das Erkennen hält die Vorstellungen für Gegenstände. In diesem Dafürhalten besteht jetzt die erkennende Thätigkeit. Das Sein der Gegenstände fällt mit ihrem Erkanntwerden in diesem Sinne (esse = percipi: Berkeley) oder der Gegenstand selbst mit dem Glauben

(objects = perceptions: Hume) an ihn zusammen - er ist nichts, abgesehen von diesem Glauben. Da hiernach das Erkennen die Vorstellungen für etwas hält, was sie nicht sind, nämlich für Gegenstände, die unabhängig und selbständig für sich vorhanden oder gegeben sind, so ist es ein falsches und zwar vermöge der Einrichtung seiner Natur, in Kraft des Gesetzes seines Vollzuges notwendigerweise ein falsches. Das hindert natürlich nicht, dass den Vorstellungen, die in ihm fälschlich für Gegenstände gehalten werden, in Wirklichkeit Gegenstände entsprechen; nur sind diese in Wirklichkeit existierenden Gegenstände nicht die Gegenstände des Erkennens, wie es die Anhänger der Objektivationstheorie verstehen. Man kann, wenn man an dieser Theorie festhält, in keiner Weise zu in Wirklichkeit existierenden Gegenständen gelangen. Wollte man die Vorstellungen als Wirkungen betrachten und von ihnen auf sei es eine oder mehrere im übrigen völlig unbekannte Ursachen schließen ein Weg, der sehr häufig eingeschlagen wird von den Anhängern dieser Theorie -, so würde man die Vorstellungen der Wirkungen für die wirklichen Wirkungen halten und als solche setzen oder objektivieren müssen - die eigentlichen Gegenstände dieses Erkennens, die gegebenen Vorstellungen, bleiben auch in diesem Falle unerkannt, wenn man nicht vorzieht im Widerspruch mit der Objektivationstheorie eine streng unmittelbare Erkenntnis der gegebenen Vorstellungen als Wirkungen anzunehmen.

Die Annahme, dass es nur ein mittelbares Erkennen giebt, führt demnach zu den beiden ungereimten Folgerungen: erstens, dass alles Erkennen notwendig, vermöge der Einrichtung seiner Natur, falsch ist, und zweitens, dass wir das Wirkliche nie erkennen können. Will man diese Folgerungen vermeiden, so muß neben dem mittelbaren Erkennen auch

noch ein streng unmittelbares angenommen werden. Wir werden als solches die äußere und innere Wahrnehmung kennen lernen. In ihnen spielt die Vorstellung gar keine Rolle; wir gewinnen durch sie keine Vorstellungen von ihren Gegenständen, aber dennoch ist in ihnen das Bewußstsein ganz diesen Gegenständen angemessen - trotzdem es besondere, diesen Gegenständen entsprechende Gebilde, wie es die Vorstellungen sind, nicht erzeugt. Vorstellungen treten zuerst in der Erinnerung auf, sie ist die erste Stufe des mittelbaren, durch Vorstellungen vermittelten Erkennens. Wir erkennen in ihr die Vorstellungen als entsprechend den früher wahrgenommenen Gegenständen, als ihre Bilder. So können wir mit ihnen auch auf allen weiteren Stufen des mittelbaren Erkennens operieren, ohne Gefahr zu laufen. sie für die Gegenstände selbst zu halten. Wir können sie in analogem Sinne auch auf Gegenstände anwenden, denen sie ursprünglich nicht nachgebildet sind, deren Existenz wir nur durch Schlussfolgerung erkennen - wir sagen dann, daß wir diese Gegenstände durch entlehnte, übertragene Begriffe erkennen. Natürlich ist das unmittelbare Erkennen als unmittelbare Erfassung des Gegenstandes selbst, nicht einer bloßen Vorstellung von ihm, notwendig und immer wahr. Es besteht nicht in einer Überzeugung, seine Form ist nicht das Urteil: Überzeugung und Urteil setzen eben eine Vorstellung voraus, die für übereinstimmend mit dem Gegenstand gehalten und der er untergeordnet wird.

Die Gedankengänge, welche zur Annahme eines unmittelharen Erkennens führen, treten uns in gleicher Weise bei den Nominalisten des späteren Mittelalters und in der schottischen Schule entgegen: die Bildertheorie wird dort wie hier fast mit den gleichen Gründen bekämpft. Aber ein wirklich unmittelbares Erkennen statuieren nur die ersteren (vergl. Durandus, In II. libr. Sent. dist. 3, qu. 6, 10; Petrus Aureolus, In I. libr. Sent. dist. 23 art. 2, in ihren Kommentaren

zu den Sentenzen des Lombarden), die Schotten setzen an Stelle derselben, wie später Jakobi, eine streng unmittelbare Überzeugung, offenbar eine contradictio in adjecto. Eine Erkenntnis, die nicht im Urteil besteht, ist das ganze Mittelalter hindurch in der cognitio incomplexa oder indivisibilium oder apprehensio simplex anerkannt worden. Auch die νόησις αδιαιρέτων des Aristoteles (de an. lib. III c. VI 430 a 26-28, 430 b 26-31; vergl. Met. 1051 b 17-21, wo das Erkennen einfacher Inhalte als θίγγειν, θιγγάνειν bezeichnet wird) und das anschauliche Wissen Lockes (Versuch über den menschlichen Verstand, Buch IV Kap. 2 § 14) - von Volkelt (Erfahrung und Denken S. 520) irrtümlich mit dem sinnlichen Wissen zusammengeworfen -, das nach Locke (a. a. O. Buch IV Kap. 3 § 3) auch Beziehungen umfast, gehört hierher. Ein nicht durch Vorstellungen vermitteltes Wissen anerkennt Gottlob Ernst Schulze (Psychische Anthropologie, dritte Bearbeitung, S. VIII und S. 111); auch das nicht namentliche, nicht begriffliche Wissen Karl Görings (System der kritischen Philosophie, erster Teil, S. 142-146) muss als solches aufgefasst werden. Auch Engelbert Lorenz Fischer (a. a. O. S. 210 ff.), Alois Riehl (a. a. O. S. 151) und der Verfasser (das ,,nicht namentliche, nicht begriffliche Wissen", der Grundbegriff seiner Schrift "Wahrnehmung und Empfindung", ist nichts anders) anerkennen ein streng unmittelbares, nicht durch Vorstellungen vermitteltes Wissen. Bekämpft wird die Objektivationstheorie bezüglich der äußeren Wahrnehmung von Engelbert Lorenz Fischer (a. a. O. S. 267 ff.), von Alois Riehl (a. a. O. S. 53-56) und von dem Verfasser (Wahrnehmung und Empfindung S. 276 und an vielen Stellen).

Man vergleiche außerdem Franz Staudinger (Zur Grundlegung des Erfahrungsbegriffs, Vierteljahrsschrift für wissensch. Philosophie. Jahrgang VII S. 35 ff.; Noumena S. 140), Wilhelm Dilthey (Einleitung in die Geisteswissenschaften S. XVII u. XVIII); Wilhelm Windelband (Präludien S. 126—134, besonders S. 131). Über den Ursprung und die Bedeutung der Vorstellung Gegenstand kann erst die Untersuchung über die Erinnerung belehren. Man vergleiche ferner A. Bertereau und Emile Saisset ("Reid" und "Sensation", Abhandlungen des Dictionnaire des sciences philosophiques par Ad. Franck 2. ed. p. 1468—1472 und p. 1581—1585), endlich zu dem über Berkeley u. Hume Gesagten George Henry Lewes (Geschichte der Philosophie, zweiter

Band S. 324-326 u. S. 348-350).

# Über die Wahrnehmung.

§ 3.

#### Die äußere Wahrnehmung.

Unter äußerer Wahrnehmung wird übereinstimmend die, sei es wirkliche sei es vermeintliche, nicht durch Schluss vermittelte Erkenntnis räumlich (und zeitlich) gegenwärtiger Sinnendinge verstanden. Sinnendinge sind Gegenstände, die wir nur mit Hülfe unserer Sinnesorgane, die auch Sinnendinge sind, erkennen können. Das räumlich Gegenwärtige ist natürlich auch zeitlich gegenwärtig, das hic schliefst das nunc ein, nicht umgekehrt. Seit Berkeley wird die äußere Wahrnehmung nur von sehr wenigen Forschern für eine wirkliche Erkenntnis gehalten. Von den Anhängern der Objektivationstheorie, nach denen eigentlich alles Erkennen nur ein vermeintliches Erkennen ist, wird gewöhnlich überflüssigerweise besonders betont, dass es sich bei der äußern Wahrnehmung nicht um eine wirkliche, sondern nur um eine vermeintliche Erkenntnis handeln könne. In der That legt sich hier der Gedanke, dass das Bewusstsein durch eine unübersteigbare Kluft von den Dingen getrennt sei, dass also alle Erkenntnis nur in einer Objektivation von Vorstellungen bestehen könne, besonders nahe. Sind doch die Sinnendinge etwas Äußeres d. h. außerhalb uns Befindliches. Das Bewußtsein aber kann nicht das außer ihm Befindliche "wie ein Polyp mit Armen umspannen" (Eduard von Hartmaun) oder sich "wie ein Kleid" um dasselbe herumlegen (Lipps). Die äußern Dinge, die wir in der Wahrnehmung unmittelbar zu erfassen glauben, sind deshalb nichts anderes als Vorstellungen, die wir für äußere Dinge halten, als solche setzen oder objektivieren. So reden und argumentieren die Anhänger der Objektivationstheorie und, wie es scheint, mit vollem Recht. Es wird zunächst unsere Aufgabe sein, zu zeigen, daß die Äußerlichkeit der Sinnendinge eine unmittelbare Erkenntnis derselben nicht unmöglich macht.

Es genügt zu diesem Zwecke nicht, wenn wir darauf hinweisen, dass wir alle die Überzeugung hegen, die uns umgebenden Sinnendinge unmittelbar selbst nach ihrem wirklichen Sein wahrzunehmen. Eine Überzeugung, auch eine festgewurzelte und unausrottbare, kann, wie die Erfahrung lehrt, eine irrtümliche sein. Noch weniger genügt die Erinnerung, dass wir in der äußeren Wahrnehmung von einer Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand nichts zu entdecken vermögen. Wer sagt uns denn, ob das, was den Gegenstand der Wahrnehmung bildet, nicht, wie die Objektivationstheorie will, blosse Vorstellung ist und fälschlich für ein äußeres Ding gehalten wird? Schon Augustin (de tr. l. IX c. 2) und in jüngster Zeit Benno Erdmann (Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie X S. 332) machen darauf aufmerksam, dass die Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand keinen Bestandteil des Wahrnehmungsaktes bildet, nehmen aber gleichwohl beide an, dass in ihm eine Vorstellung vorhanden sei; nach Augustin

soll sie als Bild zur Erkenntnis des Gegenstandes dienen, nach Erdmann wird sie objektiviert. Wir müssen einen andern Weg einschlagen und uns über den Sinn und die Bedeutung der Äußerlichkeit der Sinnendinge zu verständigen suchen. Was heifst das: die Sinnendinge sind etwas Außeres? Es heist nicht: sie sind außer uns befindlich. Auch unser Körper ist ein Sinnending und insofern etwas Äußeres, aber er befindet sich doch nicht außer uns. Die Sinnendinge sind etwas Äußeres heißt vielmehr nichts anders als: die Sinnendinge sind außer- oder nebeneinander. Auch unser Körper ist insofern etwas Außeres, als er außer und neben den andern Sinnendingen sich befindet. Daraus geht nun schon hervor, dass wir die Außerlichkeit der Sinnendinge nicht als ein Sein außerhalb unseres Bewußstseins auffassen dürfen. Wir setzen in der äußeren Wahrnehmung die Dinge nicht in Beziehung zu unserm Bewußtsein, an unser Bewußstsein denken wir bei derselben gar nicht, wir sind nur mit den Sinnendingen beschäftigt. Wenn wir sie nun trotzdem in der äußern Wahrnehmung als etwas Außeres auffassen und auffassen können, wie das unzweifelhaft ist. so liegt darin ein deutlicher Beweis, dass die Außerlichkeit nicht den Sinn eines Seins außerhalb unseres Bewufstseins haben kann. Abgesehen davon ist es eine roh sinnliche Auffassung, von einem Außerhalb des Bewußstseins zu reden. Das Bewußstsein ist kein Sinnending, und nur Sinnendinge sind außer- und nebeneinander. Das Bewusstsein hat auch eine Beziehung zu den Sinnendingen, sofern diese Gegenstand des Erkennens sind, aber man wird doch nicht leugnen wollen, dass diese Beziehung von ganz anderer Art ist wie die Beziehung des Außereinander. Streng genommen können wir weder von einem Außerhalb noch von einem Innerhalb oder einem Inhalt des Bewufstseins reden. Aber wir meinen mit der letzteren Ausdrucksweise nicht, dass das Bewusstsein nach Art der Sinnendinge etwas in sich aufnehmen und umfassen könne, sondern nur, daß es sich streng unmittelbar, natürlich in der Weise, die ihm im Unterschied von den Sinnendingen eigentümlich ist, auf etwas beziehe. In diesem Sinne können wir allerdings von einem Inhalt des Bewufstseins reden, und diesen Inhalt als etwas Inneres bezeichnen. Auch die Sinnendinge können offenbar trotz ihrer Äußerlichkeit in dieser Weise Inhalt des Bewußtseins oder etwas Inneres sein. Sie sind eben etwas Äußeres in ihrer Beziehung zueinander, insofern sie außereinander sind; das aber hindert nicht, daß sie in Beziehung auf das Bewußtsein etwas Inneres sind oder den Inhalt des Bewufstseins bilden, d. h. dass das Bewufstsein sich auf sie in der ihm eigentümlichen Weise unmittelbar bezieht. Diese unmittelbare Beziehung des Bewußtseins auf die Sinnendinge ist die äußere Wahrnehmung. Sie ist also trotz der Außerlichkeit der Sinnendinge möglich. Die Sinnendinge sind in der äufsern Wahrnehmung etwas Äufseres und Inneres zugleich; etwas Äufseres in ihrer Beziehung zueinander, etwas Inneres in ihrer Beziehung zum Bewufstsein.

Es versteht sich, dass wir die Dinge nur insofern als aussereinander auffassen können, als wir jedes von ihnen als an einer bestimmten Stelle befindlich auffassen und diese Stellen voneinander unterscheiden. Die Auffassung der Dinge als aussereinander ist nur bezüglich mehrerer Dinge möglich und setzt die Auffassung jedes einzelnen als an einer bestimmten Stelle befindlich voraus. Was verstehen wir denn nun darunter, wenn wir ein Sinnending in der äußern Wahrnehmung als an einem bestimmten Orte befindlich auffassen? Doch wohl nichts anders, als dass bestimmte Körper-

und Handbewegungen, d. h. der Zahl und Stärke, ferner der Richtung nach (intensiv und qualitativ) bestimmte Muskeleindrücke nötig sind, damit Tasteindrücke von gesehenen Gegenständen entstehen, oder dass es einer bestimmten Augenbewegung und Augenhaltung, Kopfbewegung und Kopfhaltung, also der betreffenden Muskeleindrücke bedarf, damit Gesichts- oder Gehörseindrücke entstehen. (Die zuletzt genannten Muskeleindrücke associieren sich mit den erfahrungsmäßig in jedem Falle notwendigen zuerst genannten Muskeleindrücken beziehungsweise deren Vorstellungen und werden so gemäß denselben interpretiert.) Immer sind es die zum Zustandekommen der Wahrnehmungen nötigen Muskeleindrücke der Bewegung und Haltung der Organe, durch die wir uns verständlich machen, was es heifst, daß wir einen Gegenstand als an einem bestimmten Orte befindlich auffassen oder wahrnehmen. Der Schluss liegt nahe, dass wir einen Gegenstand eben dadurch als an einem bestimmten Orte befindlich wahrnehmen, dass wir diese Muskeleindrücke wahrnehmen. Diese Muskeleindrücke können gewifs unmittelbarer Gegenstand der Wahrnehmung oder des Bewußstseins sein. Die Wahrnehmung eines Gegenstandes als an einem bestimmten Orte befindlich scheint demnach auch eine unmittelbare zu sein.

Man vergleiche die Auseinandersetzungen Riehls (a. a. O. S. 142 ff.), des Verfassers (a. a. O. S. 127, 125, 122, 123), Fischers (a. a. O. S. 266); ferner zur Ergänzung des zuletzt Entwickelten die Auseinandersetzungen Riehls (a. a. O. S. 57), des Verfassers (a. a. O. S. 31). Einer Projektion der Sinnendinge in den Raum hinein, wie die Anhänger der Objektivationstheorie sie annehmen, bedarf es jedenfalls nicht. Das zeigt außer Riehl (a. a. O. S. 54 ff.) der Verfasser (a. a. O. S. 18 und öfter) und Fischer (a. a. O. S. 267 ff.).

Die Sinnendinge sind nicht bloß etwas Äußeres, Räumliches, sie sind auch von den Sinnesorganen in ihrer

Beschaffenheit abhängig. Hierauf wird man sich in zweiter Linie berufen, wenn es gilt, die Unmittelbarkeit der äußern Wahrnehmung zu bekämpfen und die Objektivationstheorie aufrechtzuerhalten. Es ist bekannt, dass wir die Sinnendinge nicht wahrnehmen können, wenn wir nicht mit bestimmten Werkzeugen, den sogenannten Sinnesorganen, ausgerüstet sind, die allerdings auch Sinnendinge sind und insofern wieder einen Gegenstand der äußern Wahrnehmung bilden. Die Sinnendinge sind aber außerdem auch nach ihrer Beschaffenheit von der Stellung und Lage der Sinnesorgane zu ihnen und von der Beschaffenheit der Sinnesorgane abhängig. In beider Hinsicht ändern sich die Größe und Gestalt der Dinge, die sogenannten primären Qualitäten (Annäherung, Entfernung, Kurzsichtigkeit, Weitsichtigkeit), in letzter Hinsicht ändern sich auch die Farben, Töne, Geschmäcke u. s. w., die sogenannten sekundären Qualitäten. Da nun ein Bewußtsein um diese Qualitäten nur dann entstehen kann, wenn eine Einwirkung auf die Sinnesorgane stattfindet, so liegt der Gedanke nahe, diese Qualitäten, welche die Bestandteile der Sinnendinge bilden, seien nichts als Sinneseindrücke und die Sinnendinge infolgedessen nichts als Komplexe von Sinneseindrücken. Unter dieser Voraussetzung kann dann von einer Unmittelbarkeit der äußern Wahrnehmung keine Rede mehr sein, in der äußern Wahrnehmung werden vielmehr die Sinneseindrücke als Sinnendinge gesetzt oder objektiviert. Was werden wir nun hierzu sagen? Der Begriff Sinneseindruck setzt Dinge voraus, die eine Einwirkung auszuüben und zu empfangen im stande sind: es sind die Sinnendinge und Sinnesorgane des gewöhnlichen Bewußtseins. Diese Dinge sind jedenfalls keine Sinneseindrücke, auch keine Komplexe von Sinneseindrücken, da sie erst das Entstehen von Sinneseindrücken ermöglichen.

Gehen wir nun von der Annahme aus, dass es Sinnendinge und Sinnesorgane im gewöhnlichen Sinne giebt, wie das im Grunde auch diejenigen thun, welche alles auf Sinneseindrücke zurückführen, so ist zu sagen, dass den Sinnendingen die primären und sekundären Qualitäten jedenfalls nur zukommen, insofern sie zu den Sinnesorganen in Beziehung treten. Die primären und sekundären Qualitäten sind Erscheinungen der Sinnendinge, die den Gegenstand der Wahrnehmung bilden, aber diese Erscheinungen kommen nicht zu stande ohne Mitwirkung der Sinnesorgane, welche bei der Wahrnehmung der Sinnendinge unentbehrlich sind. Zu weiter gehenden Schlussfolgerungen scheint uns die Thatsache der Abhängigkeit der Qualitäten von den Sinnesorganen zunächst kein Recht zu geben. Eine äußere Wahrnehmung der Sinnendinge findet nun nur insofern statt, als dieselben thatsächlich zu den bei der Wahrnehmung mitwirkenden Organen in Beziehung treten. Die äußere Wahrnehmung bezieht sich nur auf die damit gegebene Beschaffenheit der Sinnendinge. Sie ist außerdem nur auf die gegenwärtige Beschaffenheit der Sinnendinge gerichtet. Wenn sie darum die primären und sekundären Qualitäten als zu den Sinnendingen gehörend betrachtet, so ist das keine falsche Auffassung.

Die Abhängigkeit der sinnlichen Qualitäten von den Sinnesorganen erklärt sich daraus, daß letztere auch Sinnendinge sind und alle Sinnendinge miteinander in Wechselwirkung stehen. Der Einwirkung entspricht immer eine Rückwirkung. Auf die Einwirkung der Sinnendinge folgt darum bei der Wahrnehmung auch eine Rückwirkung der Sinnesorgane. Diese Annahme liegt um so näher, weil Tast- und Geschmackswahrnehmungen nur bei unmittelbarer Berührung des Sinnesorgans mit dem Sinnendinge möglich

Uphues, Über die Erinnerung.

sind, bei den Gesichts-, Gehörs- und Geruchswahrnehmungen aber Luft und Licht den Raum zwischen dem Sinnesorgane und dem Sinnendinge ausfüllen und als Wahrnehmungsmittel eine Rolle spielen. Aber haben wir wirklich ein Recht, zu behaupten, dass die sinnlichen Qualitäten Erscheinungen der Sinnendinge sind? Müssen sie nicht vielmehr als Erscheinungen der Sinnesorgane betrachtet werden, deren wir uns bei der Wahrnehmung bedienen? Nehmen wir doch oft genug einen Ton im Ohre, einen Geschmack auf der Zunge, einen Geruch in der Nase wahr. Indes in diesen Fällen betrachten wir Ton und Geruch als in das Ohr und die Nase sich erstreckend, den Geschmack als zur Mundflüssigkeit gehörend; oder wenn wir auch Ton, Geruch, Geschmack ohne zugehöriges Sinnending einfach als in den Organen befindlich auffassen, so betrachten wir sie doch keineswegs als Zustände oder Beschaffenheiten der Organe, die Organe nehmen wir im Gegenteil hierbei gar nicht wahr, sondern stellen sie uns blofs vor. Man vergleiche die Auseinandersetzungen des Verfassers (a. a. O. S. 77-78 und S. 166-167), auch Fischers (a. a. O. S. 249). Nur unter einer Voraussetzung könnte man behaupten, die sinnlichen Qualitäten seien Erscheinungen der Sinnesorgane, dann nämlich, wenn sich nachweisen liefse, daß die Sinnesorgane oder Sinnesnerven die specifische Energie besäßen, auf jeden beliebigen äußern Reiz hin das Bewußstsein um die sinnlichen Qualitäten in uns zu erzeugen, und weiterhin, dass diese Energieihren Grund hätte in bestimmten den einzelnen Qualitäten entsprechenden Beschaffenheiten der Sinnesorgane oder Sinnesnerven. Nur das erstere wird als Thatsache anerkannt, nicht auch das letztere. Man vergleiche Wundt (Grundzüge der physiologischen Psychologie, zweite Auflage

I S. 275-276). Aber auch gegen das erstere lassen sich erhebliche Einwendungen machen. Was sind denn die Sinnesreize, die man den Sinneseindrücken gegenüberstellt, anders als Sinneseindrücke nach dem herkömmlichen Sprachgebrauch? Sind etwa Bewegung und Druck, die als Sinnesreize Sinneseindrücke hervorbringen sollen, Dinge an sich oder gehören sie nicht vielmehr ganz und gar der Erscheinungswelt an? Das, was man als Sinnesreiz bezeichnet, kann nicht als die eigentliche Ursache des Sinneseindrucks betrachtet werden; diese bleibt vielmehr in jedem Falle, außer insofern sie in dem Sinneseindruck zur Erscheinung kommt, völlig unbekannt. Sowenig die als Komplexe von Sinneseindrücken gedachten Sinnendinge die sinnlichen Qualitäten erzeugen können, ebensowenig vermögen die Sinnnesreize der Physiologen die Sinneseindrücke hervorzurufen. Man wird sagen müssen, daß die den einzelnen Sinnen entsprechenden Qualitäten nicht in den Sinnesorganen, sondern in verschiedenen Seiten der Sinnendinge des gewöhnlichen Bewufstseins ihre Ursache haben und dass darum auch nicht die Sinnesorgane, sondern die Sinnendinge in ihnen zur Erscheinung kommen. Die durch Druck, Schlag, Elektricität erzeugten Gesichts-, Gehörs- und Geschmackseindrücke sind so Erscheinungen des Lichtes, der Luft und der Flüssigkeit, die sich im Auge, Ohr und Munde jederzeit befinden.

Man vergleiche mit dem Gesagten die Auseinandersetzungen Riehls (Der philosophische Kriticismus, zweiter Band, erster Teil, S. 58—63; zweiter Band, zweiter Teil, S. 33, S. 36—40), Fischers (a. a. O. S. 245—263), welche über die specifischen Sinnesenergieen handeln. Man vergleiche ferner die Unterscheidung von Sinnesorgan oder Gehirn als Ding an sich und als Erscheinung bei Riehl (Der philosophische Kriticismus, zweiter Band, zweiter Teil, S. 60), bei dem Verfasser (a. a. O.

S. 29—33) und bei Simon und Überweg in ihrer höchst lehrreichen Kontroverse über die Wahrnehmung (Moritz Brasch, Die Welt- und Lebensanschauung Überwegs S. 163 u. S. 217).

Aber man wird bereitwillig zugeben, dass die sinnlichen Qualitäten nicht zu den Sinnesorganen gehören, nicht als Zustände oder Erscheinungen der Sinnesorgane betrachtet werden können; weit entfernt jedoch, dieselben als Erscheinungen der Sinnendinge anzuerkennen, wird man vielmehr behaupten, die sinnlichen Qualitäten seien Zustände des Bewufstseins, die widerlegte Annahme damit noch überbietend. Es ist das die in der Gegenwart herrschende Meinung, der Philosophen und Physiologen, sei es stillschweigend sei es ausdrücklich, einmütig ihre Zustimmung geben. Die sinnlichen Qualitäten sind nach ihnen an sich genommen etwas rein Subjektives, subjektive Zustände, etwas seiner Natur nach Inneres, nicht im Raum Befindliches. Da wir sie nun in der äußern Wahrnehmung als zu den äußern Dingen gehörend betrachten, so müssen sie zu etwas Objektivem und Räumlichem gemacht werden. Das geschieht durch die Objektivation und Projektion, welche das Wesen der Wahrnehmung ausmacht. So argumentieren die Vertreter dieser Meinung. Was werden wir nun darauf erwidern? Zunächst fehlt jeder Beweis, daß die sinnlichen Qualitäten ihrer Natur nach etwas nur Subjektives und Inneres sind. Auch wenn wir anerkennen, daß die sinnlichen Qualitäten nichts als Sinneseindrücke sind, folgt das noch nicht ohne weiteres. Die Sinnesorgane sind ja Sinnendinge und als solche etwas Objektives und Äußeres. Was von ihnen gilt, wird auch von den Sinneseindrücken angenommen werden müssen, sofern wenigstens unter den Sinneseindrücken Zustände der Sinnesorgane verstanden werden. Unsere Gegner freilich bezeichnen die

Sinneseindrücke als Empfindungen und wollen damit, wie es scheint, sagen, dass die Sinneseindrücke unmittelbarer Inhalt des Bewufstseins sind oder dass sich das Bewufstsein streng unmittelbar auf sie bezieht. Folgt daraus etwa, daß die Sinneseindrücke etwas rein Subjektives, Inneres oder, was dasselbe ist, dass sie Bewusstseinszustände sind, die wie das Gefühl die Bewufstheit als ihr Merkmal einschließen (vergl. § 1)? Keineswegs. Man wird doch irgendwie die Sinneseindrücke, welche empfunden werden, als verschieden von der Empfindungsthätigkeit betrachten müssen, die sich auf sie bezieht; die Sinneseindrücke sind doch nicht wieder Empfindungsthätigkeiten, wie die Lust oder Unlust, die wir fühlen, wieder ein Gefühl ist. Wenn wir aber Empfindungsthätigkeit und Sinneseindrücke unterscheiden müssen, dann kann nur mehr von einer unmittelbaren Beziehung der Empfindungsthätigkeit auf die Sinneseindrücke die Rede sein. Durch dieselbe werden allerdings die Sinneseindrücke bewufst, aber daraus folgt nicht, dass die Bewufstheit eine Eigenschaft der Sinneseindrücke ist, sie ist vielmehr nur eine Eigenschaft der Empfindungsthätigkeit, die Sinneseindrücke werden darum, weil sie unmittelbarer Inhalt des Bewusstseins sind, noch nicht zu Bewußstseinszuständen. Die entgegengesetzte Annahme, welche das von Kant beeinflusste Denken der Gegenwart beherrscht, schließt einen groben Paralogismus ein, wie das in vorzüglicher Weise Überweg gegen R. Hoppe gezeigt hat (vergl. Moritz Brasch a. a. O. S. 234). Aus diesem Grunde wird in unserm ganzen Denken zwischen Bewußtseinszuständen und Sinneseindrücken, wie man die sinnlichen Qualitäten zu bezeichnen sich gewöhnt hat, unterschieden: aus jenen setzen wir das bewufste Ich zusammen, aus diesen die dem Ich gegenüberstehenden unbewußten Dinge. Wir

sind nicht im stande, die sinnlichen Qualitäten als Eigenschaften des Bewußstseins zu betrachten: wir können das Bewufstsein doch nicht als grün, rot, viereckig u. s. w. bezeichnen. Ebenso ist es uns unmöglich, die Bewußtseinszustände auf die unbewußten Dinge zu übertragen, ohne mit ihnen vorher ein Ich oder eine Seele als Träger der letzteren in Verbindung zu bringen. Diese durchgängige Scheidung von Bewußtseinszuständen und sinnlichen Qualitäten bildet die Grundlage unseres Erkennens. Sie ist auch sachlich begründet: die sinnlichen Qualitäten sind nicht durch die Beziehung auf einen Inhalt charakterisiert, in der das Wesen der Bewusstheit besteht, wie die Bewusstseinszustände, sie werden darum auch in der äußern Wahrnehmung nicht als Bewusstseinszustände aufgefasst, nicht auf das Bewusstsein bezogen, obgleich wir einzelner von ihnen, wie der Gerüche, Geschmäcke, Töne, während wir sie wahrnehmen, als bewufster oder als der Inhalte unseres Bewufstseins innewerden können. Sie sind freilich immer etwas Außeres. gehören zur äußern Erscheinung der Dinge, aber das Außere kann ja auch zugleich ein Inneres oder unmittelbarer Inhalt des Bewufstseins sein, wie wir gesehen haben. (Vergl. des Verfassers Schrift "Wahrnehmung und Empfindung" S. 223 ff., S. 269-272, S. 56 ff., S. 13 u. 277.) Sind nun die sinnlichen Qualitäten nicht Bewußstseinszustände, dann sind sie auch nicht etwas ihrem Wesen nach Subjektives und Inneres, dann können wir sie auch unmittelbar als zu den äußeren Dingen gehörend erkennen, ohne daß es einer Objektivation und Projektion derselben bedürfte, dann kann es eine unmittelbare äußere Wahrnehmung geben.

Aber was heifst das: wir erkennen die sinnlichen Qualitäten in der Wahrnehmung als zu den äufseren Dingen gehörend? Sind denn die äufseren Dinge von ihnen verschieden und nehmen wir außer den sinnlichen Qualitäten in der äußern Wahrnehmung auch die von ihnen verschiedenen Dinge wahr? In der That wäre es nicht richtig, wollten wir die sinnlichen Qualitäten, d. h. also die äußere Erscheinung der Dinge, für die einzigen Gegenstände der äußern Wahrnehmung erklären. Wir erkennen durch die äußere Wahrnehmung nicht bloß die äußere Erscheinung, sondern mit ihr zugleich das, was in ihr erscheint. Die Erscheinungen, welche den Gegenstand der äußern Wahrnehmung bilden, sind nicht Erscheinungen im erkenntnistheoretischen Sinne, nicht Vorstellungen - wie man von der Erinnerungsvorstellung sagen kann, dass in ihr der vergangene Gegenstand erscheint -, sondern Erscheinungen im metaphysischen Sinne. Darum lernen wir in ihnen unmittelbar auch das, was erscheint, kennen, ohne daß es einer vermittelnden Vorstellung oder gar einer Schlussfolgerung bedürfte. Die sinnlichen Qualitäten üben nämlich einen Druck auf das Bewufstsein aus oder drängen sich dem Bewusstsein auf. Darum erscheint uns in ihnen ein Fürsichseiendes, Selbständiges, eine Ursache, deren Wirkung sie sind. Das Bewußstsein faßt sie in der äußern Wahrnehmung in dieser Weise auf, ohne die Vorstellungen des Fürsichseienden, Selbständigen, der Ursache und Wirkung zu bilden. Wir haben von den sinnlichen Qualitäten in der äußern Wahrnehmung ein unmittelbares, nicht namentliches, nicht begriffliches Wissen in der Hinsicht, in welcher sie äußere Wirkungen oder Erscheinungen einer Ursache, eines Fürsichseienden und Selbständigen sind. Wenn wir dieses Wissen beschreiben wollen, dann müssen wir natürlich Namen und Begriffe gebrauchen; eine Beschreibung ist auf andere Weise nicht möglich. Aber der Gebrauch dieser

Namen und Begriffe setzt voraus - wenn er nicht ein ganz willkürlicher und somit unberechtigter sein soll -, dass wir von diesen Gegenständen, gerade insofern ihnen diese Namen und Begriffe zukommen, ein streng unmittelbares, nicht namentliches und nicht begriffliches Wissen haben. Man vergleiche hiermit die Unterscheidung der psychologischen und logischen Kategorie der Ursächlichkeit und Selbständigkeit bei Riehl (a. a. O. S. 65 u. 66). - Das Fürsichseiende und Selbständige, das uns in den sinnlichen Qualitäten erscheint, ist das uns Widerstand Bietende, das Materielle in den Dingen, wie wir es besonders deutlich in den Muskeleindrücken der mehr oder minder behinderten Anstrengung kennen lernen, die mit den Tasteindrücken des Luftförmigen, Flüssigen, Festen verbunden sind. Es wird dem Gesagten gemäß klar sein, daß auch wir die Bezeichnung Sinneseindruck für sinnliche Qualität gebrauchen können. Sinnliche Qualitäten sind Sinneseindrücke, nicht insofern unter letzteren Abdrücke in den Sinnesorganen oder im Bewufstsein verstanden werden, nicht in passiver, sondern in aktiver Bedeutung: als das, was einen Druck auf die Sinnesorgane und vermittelst derselben auf das Bewusstsein ausübt.

Noch weniger als Namen und Begriffe spielen Urteile in den Wahrnehmungsvorgängen eine Rolle. Wir legen in der Wahrnehmung die sinnlichen Qualitäten nicht etwa den Dingen als Eigenschaften bei, sondern fassen dieselben zugleich mit dem in ihnen zur Erscheinung kommenden Materiellen unmittelbar auf. Auch die klassifizierenden Wahrnehmungsurteile müssen von dem Wahrnehmungsvorgang streng unterschieden werden, obgleich sie in unserm entwickelten Erkennen mit jeder Wahrnehmung sofort und

immer sich verbinden. Man kann nicht sagen, daß in der Wahrnehmung die sinnlichen Qualitäten oder Sinneseindrücke klassifiziert werden (dies d. h. dieser Eindruck ist ein Vogel), die Sinneseindrücke werden in ihr einfach aufgefaßt, kommen in ihr zum Bewußtsein. Das Urteil besteht seinem Wesen nach in einer Überzeugung und setzt eine Vorstellung voraus — aus diesem Grunde hat es im unmittelbaren Erkennen keine Stelle.

#### § 4.

#### Die innere Wahrnehmung.

Wenn die sinnlichen Qualitäten oder Sinneseindrücke Bewußstseinszustände sind, dann giebt es von ihnen weder eine äußere noch eine innere Wahrnehmung. In dem Vorgang, den man als äußere Wahrnehmung bezeichnet, werden dann die Sinneseindrücke objektiviert und projiziert. Auf andere Weise können wir sie unter dieser Voraussetzung nicht als etwas Gegenständliches und Äußeres auffassen, wie wir es in der äußern Wahrnehmung thun. Zu dieser Auffassung der Sinneseindrücke kommt das Erkennen immer, wenn es sich unwillkürlich bethätigt. Die Auffassung derselben als Bewufstseinszustände ist ein künstliches Erzeugnis des Nachdenkens. Man wird diese Auffassung ebensowenig als innere Wahrnehmung bezeichnen können, wie man die Objektivation und Projektion der Sinneseindrücke als äußere Wahrnehmung bezeichnen kann. Eine äußere Wahrnehmung kann es nur von dem geben, was sich von vornherein und ursprünglich als etwas Gegenständliches und Äußeres kund giebt, wie wir das von den Sinneseindrücken behaupten, eine innere Wahrnehmung nur von dem, was wir nicht auf dem Wege eines Schlusses als Bewufstseinszustand erkennen. Aufsere Wahrnehmung ist eben die unmittelbare Erkenntnis

von etwas Äußerem, innere Wahrnehmung die unmittelbare Erkenntnis von etwas Innerem.

Es fragt sich: giebt es eine innere Wahrnehmung in diesem Sinne? Man wird nun nicht leugnen können, daß wir auf unsere Zustände, auch auf die innere Seite derselben, zu reflektieren im stande sind. Aber man wird geneigt sein zu behaupten, dass das erst möglich ist, wenn die Zustände vergangen sind, erst in der Erinnerung; ferner, dass sich die Zustände nur insofern voneinander unterscheiden, als der Inhalt, auf den sie sich beziehen, ein verschieden er ist, dass hingegen das Bewusstsein dieser Zustände eine blosse Form und zwar bei ihnen allen eine und dieselbe gleiche ist. Demgegenüber machen wir darauf aufmerksam, dass wir von unsern Bewußstseinszuständen als solchen, ganz abgesehen von den mannigfaltigen und wechselnden Inhalten, auf die sie sich beziehen können, mehr oder minder bestimmte Begriffe haben. So von unsern Gefühlen der Freude und Trauer, der Zuneigung und Abneigung, der Liebe und des Hasses; von den Zuständen der Überzeugung und des Zweifels, der Entschlossenheit und der Überlegung, von dem Erkennen endlich und dem Vorstellen. Man wird nicht leugnen können, dass diese Begriffe eine bestimmte, sie voneinander unterscheidende Bedeutung haben und nicht erst durch ihre Inhalte oder durch das, worauf sie sich beziehen, unterschieden werden. Die Wahrnehmungen der einzelnen Sinne sind allerdings, abgesehen von den bei ihnen mitwirkenden äußeren Organen, nur durch ihre Inhalte zu unterscheiden; aber das Erkennen ist als Bewußtseinszustand etwas anderes als das Gefühl (vergl. § 1). Das Sehen. Hören hat keine Grade, wohl aber die dem mittelbaren Erkennen wesentliche Überzeugung. Sie stimmt in dieser Hinsicht mit dem Gefühl überein, unterscheidet sich aber doch wieder dadurch von demselben, dass ihr ein Maximum der Steigerung eigentümlich ist, die Gewissheit, was man vom Gefühl nicht sagen kann. Alle diese Bewufstseinszustände sind allerdings dadurch charakterisiert, dass sie sich auf einen Inhalt beziehen, sei dieser Inhalt nun wie beim Erkennen etwas von ihnen Verschiedenes oder wie beim Gefühl mit ihnen eins und dasselbe. Das Bewußtsein ist seinem Wesen nach Bewusstsein um einen Inhalt, aber die Beziehung auf einen Inhalt ist eine andere beim Sehen und Hören, die keine Grade haben und sich schon dadurch von der Überzeugung und dem Gefühl unterscheiden, eine andere bei der Überzeugung, die des Grades aber auch des Maximums fähig ist, wieder eine andere beim Gefühl, das nur des Grades fähig ist. Aber auch abgesehen davon, ob diese Zustände des Grades und Maximums fähig sind oder nicht, haben wir ein Bewußstsein von der besonderen Eigentümlichkeit dieser Zustände, insofern also Begriffe von ihnen, die freilich nicht definiert werden können. Diese Begriffe setzen notwendig eine innere Wahrnehmung dieser Bewufstseinszustände voraus. Treten sie auch in unserm Bewusstsein zuerst als Erinnerungsvorstellungen auf - erst in der Erinnerung werden, wie wir sehen werden, Vorstellungen oder Begriffe gebildet -, so weist doch jede Erinnerung auf eine entsprechende Wahrnehmung zurück; wir können uns nur an etwas erinnern, wenn wir es wahrgenommen haben. Es mag sein, dass diese Begriffe, wie eine alte Ansicht will, ursprünglich nicht den inneren Vorgängen, sondern äußeren Vorgängen nachgebildet sind, von diesen entlehnt und auf die inneren Vorgänge übertragen werden. Aber wir wissen ganz wohl die äußeren Vorgänge von den inneren zu unterscheiden, wenn wir die Begriffe der ersteren auf die letzteren anwenden. Wenn wir z. B. von einem Vorstellen als innerem Vorgang reden, so meinen wir nicht den äußern Vorgang des Vorunshinstellens eines körperlichen Gegenstandes, wir sind uns deutlich bewußt, daß das innere Vorstellen davon ganz verschieden ist. Dieses Wissen aber kann nur auf einer innern Wahrnehmung der inneren Vorgänge beruhen.

Man vergleiche: Natorp (Einleitung in die Psychologie S. 11—23), Friedrich Albert Lange (Geschichte des Materialismus, dritte Auflage, zweiter Band, S. 345). Dagegen Brentano (Psychologie vom empirischen Standpunkte S. 35—44 u. S. 115), den Verfasser (a. a. O. S. 272—276, 234—236, 240—241, 144—145). Alles Bewußtsein ist Bewußtsein um einen Inhalt, mag dieser nun von ihm verschieden sein oder nicht. Aber zu diesem Inhalt gehört nicht das Ich, "bewußt" ist nicht gleich "mir bewußt", wie Natorp meint (a. a. O. S. 12). Es giebt eben ein Wissen ohne Wissen um dieses Wissen. Man vergleiche die Auseinandersetzungen des Verfassers (a. a. O. S. 73—74, S. 75, S. 14—15, S. VI—VII, S. 56 ff., S. 66, S. 205—206).

Nicht bloß unmittelbar durch Schluß von den Begriffen, die wir von den inneren Vorgängen haben, sondern auch auf dem Wege der Reflexion können wir uns überzeugen, daß es eine innere Wahrnehmung unserer Bewußtseinszustände wirklich giebt. Die Beweiskraft unserer Darlegung wird nicht etwa dadurch in Frage gestellt, daß nach unserer Auffassung die Reflexion selbst wenigstens in ihrer Grundlage eine innere Wahrnehmung ist. Die Reflexion, wie wir sie hier in Anwendung bringen, wird eben allerseits als Erkenntnisthätigkeit betrachtet und als solche benutzt. Der Regel nach denken wir bei der äußern Wahrnehmung nur an den Gegenstand, nicht daran, daß wir ihn wahrnehmen. Aber oft kommt uns doch auch das letztere zum Bewußtsein oder wir werden, wie wir sagen, unserer Wahrnehmung inne. Wir sind in den Anblick eines Gemäldes, in das

Anhören eines Tonstücks versunken, alles um uns her und uns selbst vergessend, wir sind gleichsam außer uns, haben uns selbst verloren - plötzlich kehren wir wieder zu uns selbst zurück, kommen zu uns, wie wir sagen, d. h. wir werden uns unserer Thätigkeit bewufst, wir nehmen unser Sehen und Hören innerlich wahr. Die Zuneigungen und Abneigungen entstehen in uns ohne unser Zuthun und bestehen oft lange, ohne dass wir um sie wissen; erst wenn sie einen gewissen Stärkegrad erreicht haben, kommen sie uns zum Bewußtsein, d. h. wir nehmen sie wahr. Wir alle kennen die beschwichtigende Wirkung, welche die Reflexion auf den in uns entstehenden Zorn oder Unwillen ausübt, auch wenn wir uns der Gründe, die gegen ihn sprechen, gar nicht bewufst werden. Was ist diese Reflexion anders als die innere Wahrnehmung des Zornes oder Unwillens? Oder wenn sie in den Urteilen besteht: Ich bin zornig, ich muß auf meiner Hut sein - setzt sie dann nicht eine innere Wahrnehmung unseres augenblicklichen, gegenwärtigen Gefühlszustandes voraus? Ebenso können wir die Zustände der Überzeugung, des Zweifels, der Entschlossenheit, der Überlegung innerlich wahrnehmen.

Es scheint, man muß eine zweifache innere Wahrnehmung anerkennen. Das Gefühl ist der Regel nach mit der Erkenntnis (Vorstellung) eines Gegenstandes verbunden und tritt so in Beziehung zu diesem Gegenstand (Liebe zu einer Person, Trauer über ihren Verlust). Wird nun das Gefühl Gegenstand einer innern Wahrnehmung, so bezieht sich diese doch lediglich auf das Gefühl, nicht auch auf den Gegenstand des Erkennens oder der Vorstellung, die mit dem Gefühl verbunden sind, — der Gegenstand des mit dem Gefühl verbundenen Erkennens oder Vorstellens ist nicht Gegenstand der innern Wahrnehmung. Dasselbe

scheint meistens der Fall zu sein, wenn unser Sehen und Hören den Gegenstand einer innern Wahrnehmung bildet. Die innere Wahrnehmung ist auf die äußere Wahrnehmung gerichtet, aber nicht auf ihren Gegenstand, dieser wird nur äußerlich wahrgenommen. Nun ist aber dieser Gegenstand. wie wir gesehen haben, Inhalt der äußern Wahrnehmung, d. h. die äußere Wahrnehmung bezieht sich unmittelbar auf ihn. Trotzdem derselbe seiner Natur nach etwas Äußeres ist, kann er doch in seiner Beziehung zum Bewußtsein etwas Inneres sein, und das ist thatsächlich der Fall, wenn diese Beziehung durch die äußere Wahrnehmung hergestellt wird. So kann denn nun auch der Gegenstand der äußern Wahrnehmung zum Gegenstand der innern gemacht werden oder, was dasselbe ist, er kann als etwas Inneres, als bewufst oder als Bewußstseinsinhalt aufgefaßt werden. Soviel ich sehe, geschieht das nicht selten mit den Gehörs-, Geschmacksund Geruchseindrücken. Natürlich müssen diese Sinneseindrücke zugleich in der äußern Wahrnehmung - in unmittelbarer, nicht namentlicher oder begrifflicher Weise als etwas Gegenständliches und Außeres aufgefaßt werden. Das hindert ja nicht, dass sie sich zugleich bis in unser Bewußtsein hinein erstrecken, um mich bildlich auszudrücken, oder dass sie bewusst, Bewusstseinsinhalte sind, was sie ja eben durch die äußere Wahrnehmung werden. Auch die äußere Wahrnehmung selbst muß innerlich wahrgenommen werden. Erst mit diesen beiden Akten kann sich gleichzeitig die innere Wahrnehmung des Gegenstandes der äußern Wahrnehmung als eines Inhalts des Bewußstseins oder als eines Inneren - natürlich in unmittelbarer. nicht namentlicher, nicht begrifflicher Weise - verbinden. Man könnte freilich versucht sein zu glauben, die Auffassung der Sinneseindrücke, auch der Töne, Gerüche, Geschmäcke als etwas Inneres oder als bewußt sei ein bloß abstraktes Wissen, eine Unterordnung der Sinneseindrücke unter den Begriff oder die Vorstellung Bewußtseinsinhalt, wie das von den Komplexen von Sinneseindrücken (Apfel, Haus u. s. w.) unzweifelhaft gilt. Aber dem widerspricht die Thatsache, daß uns diese Auffassung der einfachen Sinneseindrücke, der Töne, Gerüche und Geschmäcke insbesondere, so überaus nahe liegt. Werden doch eben darum die einfachen Sinneseindrücke allgemein, freilich irrtümlich, ohne weiteres als Empfindungen d. h. als etwas rein Subjektives betrachtet.

Man vergleiche hierzu Brentano (a. a. O. S. 35—36, S. 161 oben zweiter Satz, S. 167 unten vorletzter Satz), den Verfasser (a. a. O. S. VIII, 13—14, 277—278; S. 134—135, 207—208; S. 58—61).

Man wird den Thatsachen gegenüber, welche die Reflexion auf unsere inneren Vorgänge uns kund thut, behaupten, das, was wir Innewerden, Bewußstwerden, Zumbewufstseinkommen nennen, sei nichts anderes als die den Bewusstseinszuständen wesentliche und von ihnen unabtrennbare Bewufstheit. Darauf ist zu erwidern: Da die Bewufstheit nicht etwas von den Bewufstseinszuständen Verschiedenes ist, so lernen wir durch sie die Bewußtseinszustände auch nicht kennen. Sie kann also auch nicht identisch mit der innern Wahrnehmung oder dem Wissen um dieselben sein. Ganz deutlich zeigt sich das beim Gefühl. Das, was wir fühlen, die Lust oder Unlust, ist selbst wieder Gefühl; das dem Gefühl wesentliche Bewußtsein hat keinen von ihm verschiedenen Inhalt, es ist also auch kein Erkennen, kein Wahrnehmen oder Wissen des Gefühls. Nicht anders ist es mit dem Erkennen. Das dem Erkennen wesentliche Bewußstsein ist der Möglichkeitsgrund seiner Beziehung auf

einen von ihm verschiedenen Inhalt oder Gegenstand. Man kann sagen, dass wir durch dieses Bewusstsein etwas vom Erkennen Verschiedenes kennen lernen, aber wir lernen durch dasselbe sicher nicht das Erkennen kennen, weil das Erkennen von diesem Bewußtsein nicht verschieden, sondern mit ihm eins und dasselbe ist. Man vergleiche hierzu die Auseinandersetzungen des Verfassers (a. a. O. S. 225-227 u. S. 237-241). Die innere Wahrnehmung muß eben als ein besonderer, von den Bewufstseinszuständen verschiedener Akt betrachtet werden. Sonst ist eine Erkenntnis der Bewußtseinszustände durch sie nicht möglich. Freilich ist sie selbst wiederum ein Bewußstseinszustand; aber den Bewußstseinszuständen, die ihren Gegenstand bilden, steht sie als selbständiger Akt gegenüber. Das gilt natürlich auch dann, wenn die innere Wahrnehmung Gegenstand einer innern Wahrnehmung ist. Und auch dies muss angenommen werden: wie sollten wir sonst von der innern Wahrnehmung etwas wissen können?

Dagegen ist nun bereits von Aristoteles geltend gemacht worden, dass unter dieser Voraussetzung ein processus in infinitum unvermeidlich sei. Indes wozu sollte denn eine innere Wahrnehmung der innern Wahrnehmung, durch welche wir ein Wissen von der innern Wahrnehmung gewinnen, dienen? Sie könnte doch nur eine ganz zwecklose Wiederholung der ersteren innern Wahrnehmung sein. Die Notwendigkeit eines processus in infinitum scheint sich nur dann zu ergeben, wenn man annimmt, dass unsere Akte das Merkmal der Bewusstheit erst durch innere Wahrnehmung gewinnen, dass sie mit anderen Worten erst durch die auf sie bezügliche innere Wahrnehmung zu Bewusstseinszuständen erhoben werden, was offenbar falsch ist. Man vergleiche die Auseinandersetzungen des Verfassers

(a. a. O. S. 227—234, S. 237—240). Gegen die Annahme, daß die äußere Wahrnehmung durch einen von ihr verschiedenen Akt der innern Wahrnehmung erkannt wird, erhebt Aristoteles den weiteren Einwand, daß dann der Gegenstand der äußern Wahrnehmung zweimal erkannt werden müßte. Dagegen ist zu sagen, daß die innere Wahrnehmung, welche die äußere zu ihrem Gegenstande hat, sich, wie gezeigt wurde, nicht notwendig auch auf den Gegenstand der äußern Wahrnehmung erstreckt; daß sie aber, wenn dies der Fall ist, nicht wie die äußere Wahrnehmung den Gegenstand in seinem An- und Fürsichsein auffaßt, sondern in seiner Beziehung zum Bewußtsein, sofern diese durch die auf ihn sich beziehende äußere Wahrnehmung hergestellt wird.

Die Ansicht, dass von einer innern Wahrnehmung keine Rede sein könne, weil die inneren Zustände erst dadurch vorhanden seien, dass das Ich um sie wisse, dass die den inneren Zuständen wesentliche Bewusstheit mit anderen Worten eins und dasselbe sei mit dem Wissen um sie, stellt Gottlob Ernst Schulze (Psychische Anthropologie, dritte Bearbeitung, S. 36 u. 37) auf. Esser (Psychologie S. 36 u. 100) sucht diese Ansicht Schulzes zu widerlegen. Dass eine Wahrnehmung der innern Wahrnehmung "der Erfahrung gemäß zuweilen" vorkommt, ja dass "wohl auch die dritte sich die erste und zweite zum Gegenstand nimmt", wird von Herbart (Psychologie als Wissenschaft S. 189 u. 199) behauptet. Ausdrücklich geleugnet wird das Erkennen des Erkennens von Schopenhauer (Von der vierfachen Wurzel S. 141). Die Auseinandersetzung Schopenhauers findet volle Billigung bei Karl Göring (System der kritischen Philosophie I S. 163-166). Die im Text besprochenen Stellen des Aristoteles (de an. 425 b 15 -17, 12-15) lassen die Ansicht desselben nicht mit Sicherheit erkennen. Anscheinend wird die Annahme widerlegt, daß die innere Wahrnehmung ein besonderer Akt sei. Aber auch gegen die Annahme, dass das Sehen sich selbst sehe, wird geltend gemacht, dass dann das Sehen eine Farbe haben müsse, eine Schwierigkeit, die bereits Platon (Charmides 168B-169) aufwirft. Es scheint richtiger, dem Aristoteles die Annahme

eines Gemeinsinnes zuzuschreiben, der mit seinen Akten die Akte der äußeren Sinne erfaßt. Natürlich sind dann jene Akte von diesen nicht einfach verschieden, sondern sogar Akte einer andern Fakultät. Man vergleiche hierzu Bäumker (Des Aristoteles Lehre von den äußern und innern Sinnesvermögen S. 76—78 Anm. 2). Über den Gemeinsinn bei den Philosophen des Mittelalters von Augustin bis Duns Skotus vergleiche man die Auseinandersetzungen des Verfassers (a. a. O. S. 148—154). Man vergleiche außerdem bei Thomas von Aquin (Summa theologica p. I, qu. 85, art. 4; p. I, qu. 87, art. 3; p. I, qu. 86, art. 2); bei Spinoza (ed. van Vloten vol. pr. de intellectus emendatione p. 10, 11—12); bei Georg Hermes (Philosophische Einleitung S. 123 u. 130) die Erörterungen über den processus in infinitum.

Es ist festzuhalten, dass die innere Wahrnehmung ebenso wie die äußere ein streng unmittelbares Erkennen ist, Vorstellungen und Urteile spielen in ihr keine Rolle. Sie ist ganz verschieden von den Urteilen, in denen wir die Bewufstseinszustände als Gefühl. Erkennen u. s. w. klassifizieren. Diese Urteile setzen vielmehr eine unmittelbare, nicht namentliche, nicht begriffliche Erkenntnis der Bewusstseinszustände in der Hinsicht, in welcher sie mit diesen Namen benannt und diesen Begriffen untergeordnet werden können, voraus. Dieses unmittelbare von den Klassifikationsurteilen vorausgesetzte Erkennen ist die innere Wahrnehmung. Sie ist natürlich auch ganz etwas anderes als die Urteile, in denen wir die Bewußtseinszustände einem Ich oder einer Seele oder auch einem Bewußtsein zuschreiben. Sie ist eine einfache Auffassung der Bewußstseinszustände als Bewußstseinszustände oder als mit dem Merkmal der Bewufstheit ausgestattet und von ihm unabtrennbar. Natürlich werden die Vorstellungen Bewufstseinszustand, Bewufstheit in der innern Wahrnehmung noch nicht gebildet, sie treten zuerst in der auf sie bezüglichen Erinnerung auf.

# Über die Erinnerung.

§ 5.

### Fragestellung.

Der Gegenstand der Erinnerung gehört der Vergangenheit an. Er muß deshalb durch einen von ihm verschiedenen Bewußstseinsinhalt dargestellt werden. Wir nennen diesen Bewußstseinsinhalt die Vorstellung des Gegenstandes.

Wir versetzen uns bei der Erinnerung in die Vergangenheit, verweilen mit unserm Denken bei dem vergangenen Gegenstand, als ob er gegenwärtig wäre. Aber wir sind uns trotzdem deutlich bewufst, daß der Gegenstand verschwunden ist, daß er da war, so und so aussah u.s. w. Wir müssen darum schließen, daß in Wirklichkeit nur ein Bild vom Gegenstand gegenwärtig ist. Die Erinnerung ist eine Vergegenwärtigung des Gegenstandes in unserm Innern. Ohne ein in unserm Bewufstsein wirklich gegenwärtiges Bild vom Gegenstand ist eine Erinnerung an den entschwundenen, nicht gegenwärtigen Gegenstand unmöglich. Dieses vom Gegenstand verschiedene gegenwärtige Bild des vergangenen Gegenstandes nennen wir seine Vorstellung. Die Vorstellung ist demnach erstens ein vom Gegenstand

verschiedener Bewußstseinsinhalt, zweitens ein vom Gegenstand verschiedenes Bild desselben. Diese Verschiedenheit bleibt bestehen, wenn der Gegenstand der Erinnerung eine Vorstellung ist. Die Vorstellung, welche den Gegenstand der Erinnerung bildet, ist vergangen und als solche verschieden von der Vorstellung, die in der Erinnerung gegenwärtig ist und als Bild ihres Gegenstandes dient. Wenn es darum auch wahr sein sollte, was viele behaupten, dass Vorstellungen nur mit Vorstellungen verglichen werden können oder dass Vorstellungen nur Bilder von Vorstellungen sein können<sup>1</sup>, an der Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand muss für die Erinnerung unter allen Umständen festgehalten werden. In der Erinnerung tritt die Verschiedenheit beider besonders deutlich hervor, da der Gegenstand der Erinnerung, auch wenn er eine Vorstellung ist, der Vergangenheit angehört, die Vorstellung hingegen, welche das Bild des Gegenstandes ist, im Gegensatze zu ihm als gegenwärtiger Inhalt das Bewufstsein einnimmt.

Das, was wir auseinandersetzen, ist das Ergebnis einer auf die Erinnerung gerichteten Reflexion. Das erste, was die Reflexion betreffs der Erinnerung feststellt, ist dies, daß ihr Gegenstand der Vergangenheit angehört. Daraus folgt aber, daß der Gegenstand in der Erinnerung durch einen gegenwärtigen Bewußstseinsinhalt abgebildet oder dargestellt wird, daß ein Bild oder eine Vorstellung des Gegenstandes im Bewußstsein gegenwärtig ist. Damit ist die Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand gegeben. Sie spielt notwendigerweise in der Reflexion über die Erinnerungsthätigkeit eine wichtige Rolle.

Eine ganz andere Frage ist, ob sie auch einen Bestandteil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Windelband, Präludien S. 129.

der Erinnerungsthätigkeit selbst bildet. Selbstverständlich dürfen wir das Ergebnis der Reflexion, so gut begründet es auch sein mag, nicht ohne weiteres als Bestandteil der Erinnerungsthätigkeit geltend machen. Vorstellung und Gegenstand sind in der Erinnerung verschieden, das lehrt die Reflexion, sie unterscheidet deshalb beide voneinander. Aber daraus folgt nicht, dass Vorstellung und Gegenstand auch in der Erinnerungsthätigkeit unterschieden werden. Vielmehr ist die Möglichkeit von vornherein keineswegs ausgeschlossen, dass in der Erinnerung die Vorstellung als der Gegenstand gesetzt, der gegenwärtige Bewußtseinsinhalt zeitlich verschoben oder in die Vergangenheit verlegt wird. Vieles scheint für diese Annahme zu sprechen: vor allem, dass wir in der Erinnerung mit unserm Denken nur bei dem vergangenen Gegenstand verweilen und dass wir ihn doch nur unter einer Vorstellung zu fassen vermögen; sodann die Analogie mit der Wahrnehmung, in der nach allgemeiner Ansicht ein Vorstellungsinhalt als der Gegenstand gesetzt und in den Raum hinein verlegt wird. Es ist die Objektivations- und Projektionshypothese, welche, für die Wahrnehmung allgemein anerkannt, durch diese Annahme auch auf die Erinnerung angewendet wird.

Wir müssen uns demnach ausdrücklich die Frage stellen und zu beantworten suchen, ob in der Erinnerungsthätigkeit Vorstellung und Gegenstand wirklich unterschieden werden oder ob in derselben die Vorstellung als der Gegenstand gesetzt wird. Um diese Frage zu beantworten, dazu giebt es keinen andern Weg als den der Reflexion. Die Frage ist eine psychologische und ihre Beantwortung erfordert eine psychologische Untersuchung. Ganz verschieden von dieser Frage ist die Frage der Erkenntnistheorie nach

der Wahrheit der Erinnerung. Auch wenn in der Erinnerung die Vorstellung als der Gegenstand gesetzt wird, kann ihr ein Gegenstand in der Vergangenheit entsprechen und sie mit diesem Gegenstand übereinstimmen, sie kann wahr sein in dem Sinne, in dem wir dieses Wort gewöhnlich gebrauchen (ihrem Wesen nach ist sie freilich immer nur Täuschung, die für den Gegenstand gehaltene Vorstellung ist ihr Gegenstand, nicht der dieser Vorstellung entsprechende Gegenstand); und umgekehrt, wenn in der Erinnerung Vorstellung und Gegenstand unterschieden werden, kann der Gegenstand ein eingebildeter sein oder doch mit der Vorstellung nicht übereinstimmen - auch in diesem Falle kann die Erinnerung falsch sein. Die Untersuchung über die Wahrheit der Erinnerung bleibt in jedem Falle vorbehalten, mögen wir uns dafür erklären, dass in ihr die Vorstellung vom Gegenstand unterschieden oder die Vorstellung als der Gegenstand gesetzt wird.

#### § 6.

## Die Fortdauer der Vorstellungen.

Verschieden von der Frage, ob in der Erinnerung die Vorstellung als der Gegenstand gesetzt wird, ist die Frage, ob die Erinnerungsvorstellung mit dem Erinnerungsgegenstande eins und dasselbe ist. Können wir diese Frage bejahend beantworten, so haben wir ein Recht, die Vorstellung als den Gegenstand zu setzen, die Annahme, dass dies thatsächlich in der Erinnerung geschieht, scheint dann sehr nahe zu liegen. Suchen wir uns deshalb diese Frage zu beantworten.

Wenn die Erinnerungsvorstellung mit dem Erinnerungsgegenstand eins und dasselbe sein soll, so setzt das ein Doppeltes voraus: einmal, dass der Erinnerungsgegenstand selbst eine Vorstellung ist, und sodann, dass diese Vorstellung von dem Zeitpunkte an, wo sie in der Vergangenheit im Bewufstsein auftrat, bis zum Momente ihres Wiederauftauchens in der Erinnerung eine und dieselbe geblieben ist oder dass sie fortgedauert hat. Wir lassen die erste Voraussetzung hier auf sich beruhen und fassen nur die zweite ins Auge. Alle Psychologen reden von einer Reproduktion, einer Wiedererzeugung, einem Wiederauftauchen oder einer Wiederkehr der Vorstellungen, die einmal im Bewußtsein aufgetreten sind. Es ist nicht zu leugnen, dass die Sprache der Psychologen den Gedanken nahe legt, sie seien übereinstimmend der Ansicht, dass die Vorstellungen, wenn sie dem Bewußstsein entschwinden, fortfahren zu existieren und das dieselben, der Zahl nach dieselben Vorstellungen in der Erinnerung auftreten, welche früher den Inhalt des Bewufstseins ausmachten. Indes giebt es doch nur verhältnismäßig wenige Psychologen, die sich ausdrücklich zu dieser Ansicht bekennen. In erster Linie gehört zu diesen Herbart. Es ist eine Grundanschauung Herbarts: "dass dieselben Inhalte immer bleiben; dass sie im dunklen Untergrund des Bewußstseins fortexistieren, auch wenn sie die Schwelle zu überschreiten nicht die Kraft haben; dass sie mit Kräften der Selbsterhaltung versehen sind, vermöge deren sie sich im Verein miteinander bald hemmen bald unterstützen, verdrängen oder im Dasein erhalten, dass sie im Verhältnis ihrer Kräfte im Bewusstsein steigen oder sinken u. s. f." Irre ich nicht, so muß auch Ebbinghaus zu den Vertretern der Ansicht von der Fortdauer der Vorstellungen gerechnet werden. Er spricht allerdings nur von psychischen Zuständen, aber er meint damit auch Vorstellungen in unserm Sinne, da er die Vorstellung als Thätigkeit, die ohne Zweifel ein psychischer

Zustand ist, von dem Vorstellungsinhalt (das Vorstellen z. B. von dem Vorstellungsinhalt Baum) nicht unterscheidet. Ebbinghaus meint, "das gegenwärtige Dasein der dem Bewußstsein entschwundenen psychischen Zustände, das wir freilich nicht direkt beobachten können, mit derselben Sicherheit wie die Fortexistenz der Gestirne unter dem Horizont erschließen zu können". Er beruft sich hierfür auf folgende Thatsachen: "Erstens können wir in zahlreichen Fällen die anscheinend verlorenen Zustände durch eine darauf gerichtete Anstrengung des Willens ins Bewußstsein zurückrufen." Zweitens: "Die einmal bewußt gewesenen Zustände kehren oft und oft noch nach Jahren ohne jedes Zuthun des Willens scheinbar von selbst ins Bewufstsein zurück." Drittens: "Die entschwundenen Zustände geben auch dann noch zweifellose Beweise ihrer dauernden Nachwirkung, wenn sie selbst gar nicht oder gerade jetzt nicht ins Bewufstsein zurückkehren" 1. Also um die Vorgänge der willkürlichen und unwillkürlichen Erinnerung an Bewußstseinszustände und Bewußstseinsinhalte und der Nachwirkung derselben festhalten zu können, glaubt Ebbinghaus eine Fortdauer dieser Erscheinungen unterhalb der Schwelle des Bewußstseins annehmen zu müssen. Aber das soll auch nach ihm doch nicht von allen psychischen Zuständen gelten; "falls diese in unmittelbaren Wahrnehmungen bestehen", sollen nicht sie selbst, sondern "ihre getreuen Phantasiebilder" wiederkehren. Ich denke, was von den Wahrnehmungen gilt, gilt auch von den Vorstellungen, Gefühlen, von den "psychischen Zuständen" überhaupt. Es genügt, wenn ihre getreuen Phantasiebilder im Bewußtsein vorhanden sind. Die Erinnerung an sie wie ihre Nachwirkung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebbinghaus, Über das Gedächtnis S. 1 u. 2.

scheint nichts weiter vorauszusetzen. Können die Phantasiebilder die Wahrnehmungen vertreten, so können sie auch die übrigen psychischen Zustände vertreten. Die eine von Ebbinghaus zugelassene Ausnahme stöfst seine ganze Beweisführung um. Aber auch abgesehen davon ist seine Beweisführung für die Fortdauer der "psychischen Zustände" ungültig. Die angeführten Thatsachen der Erinnerung und Nachwirkung sind ohne Zweifel richtig, aber es wird zu viel aus ihnen geschlossen. Um die Erinnerung und Nachwirkung zu ermöglichen, dazu bedarf es nicht der Fortdauer der "psychischen Zustände" selbst, es genügt, wenn sie "Spuren" hinterlassen und auf Grund derselben ähnliche "psychische Zustände", also Bilder der früheren, im Bewußstsein auftreten. Die angeführten Thatsachen sind ferner die einzigen, die hier in Betracht kommen können. Eine Beweisführung für die Fortdauer der "psychischen Zustände", der Vorstellungen scheint deshalb überhaupt unmöglich zu sein. Noch viel weniger kann die Fortdauer der Vorstellungen als eine unmittelbare Thatsache des Bewußstseins in Anspruch genommen werden. In dieser Hinsicht bemerkt Natorp betreffs der dargelegten Grundanschauung Herbarts mit vollem Recht, sie sei "eine höchst konsequente Theorie, die für einen Ausdruck des unmittelbaren Thatbestands auszugeben Herbart gar nicht einfallen konnte, denn das konnte einem so guten Beobachter nicht entgehen, dass von dem allen doch nichts im unmittelbaren Bewußstsein gegeben ist". "Bei der Wiederkehr ganz entschwundener Inhalte pflegen wenigstens die Besonneneren unter den Psychologen einzuräumen, dass man genau genommen bloss von inhaltlich gleichen, nicht von numerisch identischen Inhalten reden sollte." "Das Bleiben oder Zurückkehren desselben Inhalts ist, wenn "derselbe"" nicht etwa bloß heißen soll

""ein gleicher"", bereits eine Annahme, die über den gegebenen Thatbestand hinausgeht" 1. Man wird nicht umhin können, diesen Worten Natorps beizupflichten. In der Erinnerung werden die Vorstellungen nicht als dieselben mit den früheren Vorstellungen oder Gegenständen aufgefast. in derselben kann darum auch die Fortdauer der Vorstellungen nicht erkannt werden. Es kommt vor. dass uns ein Gegenstand, den wir wahrnehmen, als bekannt erscheint, fernerhin, dass wir uns erinnern, denselben Gegenstand früher gesehen zu haben, dass wir ihn mit anderen Worten wiedererkennen. Damit ist dann die Überzeugung von seiner Fortdauer in der Zwischenzeit häufig verbunden. Aber die Erinnerung ist kein Wiedererkennen, durch die Erinnerung können wir darum auch nicht zur Erkenntnis der Fortdauer der Vorstellungen gelangen. Wenn aber eine unmittelbare d. h. nicht durch Schluss vermittelte Erkenntnis dieser Art möglich sein sollte, so müßte sie doch eben durch Erinnerung gewonnen werden. Es ist deshalb gewiss richtig. daß die Fortdauer der Vorstellungen nicht als eine unmittelbare Thatsache des Bewufstseins betrachtet werden kann. Weder auf dem Wege der Beweisführung noch auf dem des nicht durch Schluss vermittelten Erkennens gelangen wir zu dieser Annahme, sie muß darum als eine in jeder Hinsicht unbewiesene und unbeweisbare gelten.

Die Annahme hingegen, dass in der Erinnerung Bilder von den vergangenen Gegenständen vorhanden sind, dass in ihr ähnliche Inhalte auftreten, läst sich durch eine mittelbare Begründung, wie wir sie bei der Festsetzung der Frage, die uns beschäftigt, versuchten, als wahr erweisen. Ob sie auch unmittelbar im Erinnerungsakt selbst ihren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Natorp, Einleitung in die Psychologie S. 39 u. 38.

Ausdruck und ihre Bestätigung findet oder, was dasselbe ist, einen unmittelbar im Bewußtsein gegebenen Thatbestand bildet, wie Natorp das anzunehmen scheint, bleibt vor der Hand ununtersucht. Ist dies der Fall, so wird in der That in der Erinnerung Vorstellung und Gegenstand unterschieden, die Vorstellung als Bild auf den Gegenstand bezogen oder der Gegenstand gemäß der Vorstellung erkannt. Dann kann natürlich keine Rede mehr davon sein, daß in der Erinnerung die Vorstellung als der Gegenstand gesetzt wird. Ehe wir diese Untersuchung beginnen, wollen wir uns zunächst darüber klar zu werden suchen, was eigentlich damit gesagt ist, daß die Vorstellung als der Gegenstand gesetzt wird.

#### 8 7.

# Verwechslung des Gegenwärtigen mit dem Vergangenen.

Was heißt das: die Vorstellung als den Gegenstand setzen? Nichts anderes als: die Vorstellung als den Gegenstand auffassen oder für denselben halten. Wenn Vorstellung und Gegenstand eins und dasselbe sind, so haben wir ein Recht, die Vorstellung als den Gegenstand aufzufassen. Aber die Erkenntnis, daß Vorstellung und Gegenstand eins und dasselbe sind, ist nicht dasselbe mit dieser Auffassung. Sie ist eine Identifikation und setzt wie jede Identifikation ein Bewußstsein von dem Unterschied des Identifizierten voraus. Wenn wir die Vorstellung als den Gegenstand auffassen, so ist jedes Bewußstsein eines Unterschieds zwischen Vorstellung und Gegenstand ausgeschlossen: die Vorstellung kommt dann eben nur als Gegenstand zum Bewußstsein.

Wir haben gesehen, dass wir kein Recht haben zu behaupten, die Erinnerungsvorstellung sei eins und dasselbe mit dem Erinnerungsgegenstande, - die Annahme, dass die Vorstellungen fortdauern, erschien uns als unbewiesen und unbeweisbar. Aber wenn wir diese Behauptung auch aufstellen könnten, wenn mit anderen Worten in der Erinnerung nicht ähnliche, sondern der Zahl nach dieselben Inhalte mit den früheren aufträten, so wären wir damit doch der Lösung der die Erinnerung betreffenden Frage nicht näher gekommen. Der identische oder der Zahl nach ein und derselbe bleibende Inhalt ist ja nicht, insofern er gegenwärtig im Erinnerungsakt existiert, sondern nur, insofern er früher bereits existierte, Gegenstand der Erinnerung. Es bleibt also die Frage, inwiefern der gegenwärtig existierende Inhalt uns zur Erkenntnis seiner früheren Existenz verhelfen könne. Darauf macht schon Natorp aufmerksam; er sagt: "Mit der Annahme, dass die Inhalte dieselben geblieben seien, wäre nicht erklärt, dass sie für unser Bewusstsein dieselben, uns als identisch bewufst wären"1. In der That, wenn die Inhalte auch dieselben geblieben sind, so haben wir doch nur von ihrer gegenwärtigen Existenz ein unmittelbares Wissen, von ihrer früheren Existenz können wir nur eine Vorstellung haben, und es fragt sich wieder, ob wir in der Erinnerung diese Vorstellung von ihrem Gegenstand unterscheiden oder als den Gegenstand setzen. Durch die Annahme, dass die Inhalte dieselben bleiben, wird die Sache nur noch verwickelter; sie erklärt uns, wie wir die Inhalte wiedererkennen können; aber wie der von dem Wiedererkennen vorausgesetzte Vorgang der Erinnerung, dass wir den jetzt in uns auftretenden Inhalt schon früher mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Natorp a. a. O. S. 41.

unserm Bewußstsein umfaßten, sich vollzieht, das bleibt unerklärt.

Wir lassen deshalb am besten die Annahme von der Fortdauer der Vorstellungen ganz beiseite, gehen von der Unterscheidung der gegenwärtigen Vorstellung von dem vergangenen Gegenstand, die wir als Ergebnis der auf die Erinnerung gerichteten Reflexion feststellten, aus und fragen aufs neue, ob diese Unterscheidung einen Bestandteil des Erinnerungsvorgangs bildet oder ob in der Erinnerung die Vorstellung als der Gegenstand gesetzt wird. Am einfachsten ist es nun offenbar, wenn wir die letztere Annahme machen. Sie hat noch in jüngster Zeit unter den Psychologen Vertreter gefunden. Ebbinghaus ist nicht bloss der Ansicht, dass in der Erinnerung dieselben Inhalte wiederkehren, er behauptet auch, dass wir in der Erinnerung "das Wiedergekehrte als das früher Dagewesene erkennen". Er sagt: "Meist erkennen wir auch hier (bei der unwillkürlichen Reproduktion ebenso wie bei der willkürlichen) unmittelbar das Wiedergekehrte als ein früher Dagewesenes, wir erinnern uns seiner; unter Umständen aber fehlt dies begleitende Bewußstsein, wir wissen dann nur mittelbar, daß das Jetzige identisch sein müsse mit einem Früheren, erhalten dadurch aber nicht minder einen vollgültigen Beweis für seine Fortexistenz in der Zwischenzeit" 1. Die Erinnerung besteht hiernach also recht eigentlich in der unmittelbaren Erkenntnis und Auffassung des Wiedergekehrten als des früher Dagewesenen; sich erinnern heißt mit anderen Worten den gegenwärtigen Inhalt als den früheren, die Vorstellung als den Gegenstand auffassen oder setzen. Das "unmittelbar" scheint nur den Sinn haben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebbinghaus a. a. O. S. 2.

zu können, dass nur das früher Dagewesene oder der Gegenstand der Erinnerung zum Bewußstsein kommt, hingegen ein Bewufstsein von dem gegenwärtigen Inhalt oder der Vorstellung als solchen fehlt. Natorp verwirft mit uns die Ansicht von der Fortdauer der Vorstellungen, aber er erklärt die Erinnerung als eine Identifikation des Nichtidentischen, des Nichtjetzt mit dem Jetzt. Er sagt: "Wird geleugnet, dass der durch Erinnerung vergegenwärtigte Inhalt mit dem früher gegenwärtig gewesenen numerisch derselbe sei, so wird darum nicht die Thatsache der Erinnerung selbst geleugnet, d. h. die Thatsache, dass ein jetzt gegenwärtiger Inhalt einen früher gegenwärtig gewesenen bedeuten, repräsentieren oder mit ihm identisch gesetzt werden kann. Diese Repräsentation des Nichtjetzt im Jetzt, diese Identifikation des Nichtidentischen ist gewiss wunderbar, aber sie wird auch um nichts begreiflicher durch die Annahme, dass dieselben Inhalte geblieben seien, es wäre damit doch nicht erklärt, dass sie für unser Bewusstsein dieselben, uns als identisch bewusst wären. Jedenfalls ist dies Wunder Thatsache . . . . . "1. Die Ausdrücke "bedeuten", "repräsentieren" können allerdings in dem Sinne verstanden werden, dass die gegenwärtigen Inhalte als Zeichen, Bilder auf die früheren bezogen, die letzteren aus den ersteren erkannt, also beide voneinander unterschieden werden. Aber dem widerspricht der mit ihnen gleichgesetzte Ausdruck "Identifikation des Nichtidentischen". Darunter kann doch nur verstanden werden, dass der gegenwärtige Inhalt als der vergangene, das Jetzt als das Nichtjetzt gesetzt oder aufgefasst wird. Wenn der gegenwärtige Inhalt als gegenwärtig erkannt und demgemäß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Natorp a. a. O. S. 41.

von dem vergangenen unterschieden würde, so wäre ja eine Identifikation schlechthin unmöglich. Der gegenwärtige und vergangene Inhalt sollen nach Natorp gerade nach der Seite ihrer Gegensätzlichkeit als Jetzt und Nichtjetzt identifiziert werden — das heißt doch: das Jetzt oder der gegenwärtige Inhalt als gegenwärtiger geht für das Bewußstsein verloren, bleibt unbeachtet oder wird einfach als der vergangene aufgefaßt oder gesetzt.

Die Auseinandersetzungen, zu denen uns die Worte von Ebbinghaus und Natorp Anlass geben, zeigen uns nicht blofs, dass diese Autoren die Annahme vertreten, in der Erinnerung werde der gegenwärtige Inhalt als der vergangene gesetzt, sie geben uns auch zugleich näheren Aufschlus über den Sinn dieser Annahme. Der gegenwärtige Inhalt wird als der vergangene gesetzt heifst im Grunde nichts anderes als: der eine Inhalt wird mit dem anderen verwechselt, der gegenwärtige wird für den vergangenen gehalten. Das Setzen ist erstens dadurch charakterisiert, dass es jedes Bewusstsein eines Unterschieds des gegenwärtigen und vergangenen Inhalts ausschliefst, es besteht zweitens in einem Dafürhalten, einem Überzeugtsein. Daraus aber folgt, dass es nicht bloss ein grundloses, blindes, sondern auch ein mit dem im unmittelbaren Bewusstsein gegebenen Thatbestande in Widerspruch stehendes Dafürhalten oder Überzeugtsein ist: der gegenwärtige Inhalt wird mit dem vergangenen verwechselt, er wird im Widerspruch mit seiner Beschaffenheit für den vergangenen gehalten.

Natorp nennt den Vorgang der Setzung "ein Wunder", aber ich denke, er wird nicht widersprechen, wenn wir ihn als Selbsttäuschung und Selbstbetrug bezeichnen; eine Überzeugung, die auf einem freilich nicht zum Bewußtsein kommenden Widerspruch beruht, ist doch nicht bloß etwas

Unbegreifliches, wie das Wunder, sie ist auch in sich widersprechend. Dieser wunderbare, in sich widersprechende Vorgang soll nach Natorp Thatsache sein. "Jedenfalls ist", so sagt Natorp, "dies Wunder Thatsache, und in dieser Thatsache des Zeitbewußstseins ist die vermißte Kontinuität des Bewußstseins in dem Sinne, in welchem sie überhaupt mit Recht behauptet wird, zur Genüge gesichert. Das eben ist die unvergleichliche Eigentümlichkeit des Zeitbewußstseins, dass eine Mehrheit durch die Zeit unterschiedener Momente des Bewußstseins dennoch in einem Bewußstsein vereinigt ist. Was als vergangen vorgestellt wird, muss doch als vorgestellt dem Bewusstsein gegenwärtig sein. Vielleicht findet man, dass dasselbe Wunder in jeder bewußten Unterscheidung liegt; A und B unterscheiden heißt doch: von jedem ein gesondertes Bewußstsein haben; und doch muss ich, um sie zu unterscheiden, auch wieder beide in einem Bewusstsein zusammenhaben. Wie aber verschiedenes Bewufstsein dennoch ein Bewufstsein sein könne, das eben ist das Wunder, d. h. es ist die unvergleichliche Eigentümlichkeit des Bewuſstseins, die im Grunde in jeder Verbindung einer Mehrheit von Inhalten zu einem Bewußstsein liegt" 1. Ich erwidere hierauf: Erstens handelt es sich bei dem Wunder, das Natorp selbst als "Identifikation des Nichtidentischen" kennzeichnet, nicht einfach darum, wie eine Mehrheit von Inhalten zugleich in einem Bewußtsein gegenwärtig und zu einem Bewußtsein verbunden sein könne, sondern wie entgegengesetzte Inhalte miteinander verwechselt und der wirklich gegenwärtige für den vergangenen gehalten werden könne. Zweitens ist auch der Vergleich des Vorgangs mit der Unterscheidung gar nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Natorp a. a. O. S. 41.

zutreffend, da die Schwierigkeit der Unterscheidung darin liegt, wie man in derselben Zeit, wo man den einen von zwei Gegensätzen als verschieden erkennt, auch die Verschiedenheit des anderen erkennen könne 1, eine Schwierigkeit, die sich, wie es scheint, durch das streng unmittelbare anschauliche Wissen Lockes (Versuch über den menschlichen Verstand, Buch IV Kap. 3 § 3) am einfachsten löst, da dieses Wissen auch Beziehungen umfast. Drittens: "Was als vergangen vorgestellt wird, muss doch als vorgestellt dem Bewuſstsein gegenwärtig sein." Ohne Zweifel; aber daraus folgt nicht, dass die gegenwärtige Vorstellung des Vergangenen mit dem Vergangenen identifiziert oder als das Vergangene gesetzt werden muß. Die Verbindung einer Mehrheit von Inhalten zu einem Bewußstsein und den Vorgang der Unterscheidung kann man als Thatsachen bezeichnen; den letzteren Vorgang, nicht den ersteren, kann man auch wunderbar finden. Aber beide Vorgänge haben keine Ähnlichkeit mit dem Vorgang des Setzens oder der Identifikation des Nichtidentischen Natorps. Es wird deshalb gestattet sein, diesen Vorgang nicht ohne weiteres als Thatsache anzuerkennen.

Es dürfte schwer halten, Bewustseinsvorgänge nachzuweisen, die dem Vorgange des Setzens ähnlich sind. Wir
glauben freilich oft irrtümlich, einen Gedanken, den wir
jetzt denken, schon früher gedacht, eine Person, die wir
jetzt sehen, schon früher gesehen zu haben. Aber dann
unterscheiden wir doch deutlich den gegenwärtigen Gedanken von dem früheren, die gegenwärtige Wahrnehmung
von der früheren wenigstens durch die in jedem Falle verschiedenen begleitenden Umstände. Sich des gegenwärtigen
Bewustseins als solchen gleichsam zu entäussern, wie es die

Aristoteles, De an. 426 b 23. Vergl. Bäumker, Des Aristoteles Lehre von den äußern und innern Sinnesvermögen. S. 68.

Uphues, Über die Erinnerung.

Verwechselung des gegenwärtigen Inhalts mit dem vergangenen voraussetzt, scheint überhaupt unmöglich. Aber ist denn die Erinnerung selbst nicht ein Beispiel einer solchen Entäußerung? Versetzen wir uns bei derselben unter Umständen wenigstens nicht so lebhaft in die Vergangenheit, dass wir uns selbst und alles, was uns umgiebt, vergessen, daß alles Bewußstsein der Gegenwart völlig ausgetilgt erscheint? Wollten wir hiergegen das Selbstverständliche und allgemein Zugestandene geltend machen, dass bei der Erinnerung doch nur gegenwärtige Inhalte vorhanden sind und die Erinnerung an das Vergangene sich nur durch gegenwärtige Inhalte vollziehen kann, so würde, wie es scheint, mit Recht erwidert werden, diese Inhalte würden in der Erinnerung nicht als gegenwärtige aufgefast und also auch nicht als gegenwärtige von den vergangenen unterschieden. Wir würden dagegen geltend machen, daß allerdings in der Erinnerung von einer Auffassung der Vorstellungen als gegenwärtig im Sinne des begrifflichen, namentlichen Wissens keine Rede sein kann, dass aber gerade diese Auffassung, d. h. also die Unterordnung der Vorstellungen unter den Begriff "Gegenwart", wenn sie nicht ganz willkürlich sein soll, ein nicht namentliches, nicht begriffliches Wissen um die Vorstellungen gerade nach der Seite ihres Gegenwärtigseins hin voraussetzt. Es ist nicht ausgeschlossen, dass dieses Wissen in der Erinnerung auch dann eine Rolle spielt, wenn sie uns aufs lebhafteste in die Vergangenheit versetzt. Die Möglichkeit bleibt bestehen, dass wir nicht die gegenwärtigen Inhalte als die vergangenen setzen, sondern etwas ihnen Entsprechendes, ihnen Ähnliches für vergangen halten, dass wir mit anderen Worten doch die gegenwärtigen Inhalte von den vergangenen oder die in der Erinnerung gegenwärtige Vorstellung von ihrem vergangenen Gegenstand

wie immer unterscheiden. Diese Möglichkeit wollen wir nunmehr ins Auge fassen.

§ 8.

#### Die Erinnerung ein mittelbares Erkennen.

Unsere Kenntnis der meisten Dinge und Personen der Vergangenheit beruht auf Bildern, die wir von ihnen gesehen, und Schilderungen, die uns von ihnen gemacht wurden. Sehen wir ab von dem, was wir selbst erlebt, so sind Schilderungen und in einigen Fällen auch Bilder die einzigen Quellen für unsere Kenntnis der Vergangenheit. Aus den Schilderungen und Bildern allein gewinnen wir freilich noch nicht die Überzeugung, dass die Dinge und Personen in der Vergangenheit existierten. Mitteilungen, Versicherungen anderer, die in Bezug auf diese Bilder gemacht werden, sind der Grund dieser Überzeugung, wenigstens in den meisten Fällen, oft treten Schlüsse an ihre Stelle (z. B. Schlüsse aus den geologischen Funden). Unsere Erkenntnis der Vergangenheit ist so eine in mannigfacher Weise durch Bilder und Schilderungen, durch Mitteilungen und Versicherungen, endlich auch durch Schlüsse vermittelte. Es bedarf kaum der Bemerkung, dass wir bei dieser Erkenntnis der Vergangenheit sehr weit davon entfernt sind, die Bilder und Schilderungen, sofern wir sie sehen, hören oder lesen, oder auch die durch sie in uns geweckten Vorstellungen für die der Vergangenheit angehörenden Dinge oder Personen zu halten oder mit ihnen zu verwechseln: wir unterscheiden vielmehr ganz deutlich außer in den Fällen, wo wir uns lebhaft in die Vergangenheit und gleichsam außer uns versetzt fühlen, die Vorstellungen und die Dinge oder Personen, die ihnen in der Vergangenheit entsprechen sollen. Die Überzeugung ist

gar nicht auf die Vorstellungen gerichtet, sondern auf die Dinge und Personen, die der Vergangenheit angehören, oder, was dasselbe ist, auf die Vorstellungen, sofern sie diesen Dingen und Personen entsprechen, mit ihnen übereinstimmen oder wahr sind.

Diese Erkenntnis der Vergangenheit ist nun freilich keine Erinnerung, aber es giebt doch Fälle der Erinnerung, die mit ihr große Ähnlichkeit haben oder sich wenigstens ebenso deutlich als mittelbare Erkenntnis kennzeichnen. Ich kann mich erinnern, einen Gedanken, den ich jetzt habe, bereits früher gehabt, ein Wort, das ich jetzt höre, bereits früher gehört zu haben. Das hat meistens nur den Sinn, dass wir früher einen ähnlichen Gedanken gehabt oder ein ähnliches Wort gehört haben. Wir sagen darum oft genug: Ich habe so etwas schon früher gedacht, schon früher gehört. Es unterliegt keinem Zweifel, dass in diesem Falle der gegenwärtige Bewußstseinsinhalt deutlich von dem vergangenen unterschieden wird; er wird ja nur als annähernd übereinstimmend mit dem früheren gesetzt oder anerkannt, für etwas ihm Ähnliches gehalten. Ich kann mich ferner ebensowohl erinnern, eine Person, ähnlich der, deren Bild jetzt in mir auftaucht oder die ich jetzt sehe, früher gesehen zu haben, wie ich mich erinnern kann, dieselbe Person, an die ich jetzt denke oder die ich jetzt sehe, früher gesehen zu haben. Im ersten Falle tritt der Unterschied des gegenwärtigen Bewußtseinsinhalts und des früheren recht deutlich in der Erinnerung hervor; nicht minder aber im zweiten; überhaupt sind beide Fälle, was die Erinnerung angeht, kaum verschieden. Der auf mehr oder minder verwickelten Schlussfolgerungen beruhenden Konstatierung der Identität der Person geht ja die Erinnerung, eine solche Person schon früher gesehen zu haben, voran, eine Erinnerung,

bei der es zunächst unentschieden bleibt, ob es sich um eine ähnliche oder um dieselbe Person handelt. In dem eigentlichen Erinnerungsvorgang wird entweder das Gegenwärtige ausdrücklich als nur ähnlich mit dem Vergangenen aufgefasst, oder es bleibt mindestens unentschieden, ob das Gegenwärtige mit dem Vergangenen blofs ähnlich oder ob es mit ihm eins und dasselbe ist. Die Erkenntnis, dass das Gegenwärtige mit dem Vergangenen eins und dasselbe ist, ist kein Bestandteil des Erinnerungsvorgangs. Wir erinnern uns vergangener Ereignisse, Personen und Dinge häufig, wie wir sagen, nur dunkel, wir haben das Bewußstsein, viele Züge entweder gar nicht oder nur undeutlich und verschwommen wiedergeben zu können. In diesen Fällen einer ungenauen oder nur annähernd richtigen Erinnerung tritt das Bewußstsein des Unterschieds des gegenwärtigen Bewufstseinsinhalts und des vergangenen Gegenstandes der Erinnerung am deutlichsten hervor. Die Erinnerung hat also in vielen Fällen eine große Ahnlichkeit mit der Erkenntnis der Vergangenheit aus Bildern und Schilderungen; wie bei der letzteren, so wird auch bei ihr oftmals das Gegenwärtige vom Vergangenen deutlich unterschieden, das erstere mit dem letzteren verglichen: der Übergang von dem Gegenwärtigen zu dem Vergangenen geschieht wie bei der Erkenntnis der Vergangenheit durch Bilder und Schilderungen, so auch bei den Erinnerungen, wenigstens in den erwähnten Fällen, in bewufster Weise. Die Erinnerung ist mit anderen Worten in diesen Fällen eine mittelbare Erkenntnis.

Es fragt sich, ob das nicht auch in allen anderen Fällen der Erinnerung gilt. Diese Frage scheint auf den ersten Blick verneint werden zu müssen. Der Regel nach verweilen wir in der Erinnerung mit unserem Denken einzig

und allein bei dem vergangenen Gegenstand, von einem Übergang vom gegenwärtigen Bewusstseinsinhalt zu dem vergangenen Gegenstand, wie er sich in den erwähnten Fällen in bewußter Weise vollzieht, ist, wie es scheint. der Regel nach in der Erinnerung nichts zu entdecken. Der Gedanke liegt nahe, wir müßten zwei Arten der Erinnerung unterscheiden und die eine als mittelbare, die andere als unmittelbare Erinnerung bezeichnen. Jedenfalls müssen die Anhänger der Objektivationstheorie alle Erinnerung für eine unmittelbare halten, unmittelbar insofern, als in der Erinnerung nach ihnen Vorstellung und Gegenstand nicht unterschieden, sondern die Vorstellung als Gegenstand gesetzt wird. (Natürlich ist die Objektivation kein unmittelbares, sondern ein mittelbares, ein durch eine Vorstellung vermitteltes Erkennen: sie setzt die Vorstellung "Gegenstand" voraus und ordnet ihr die für einen wirklichen Gegenstand gehaltene Vorstellung unter.) Aber auch Autoren, welche die Objektivationstheorie aufs entschiedenste zurückweisen, erklären die Erinnerung ausdrücklich für eine unmittelbare Erkenntnis. Thomas Reid sagt: "Wenn ich so sorgfältig, als ich vermag, darauf achte, was in meinem Geist vorgeht, so erscheint es mir klar, dass dasselbe Ding. welches ich gestern sah, und der Duft, den ich roch, jetzt unmittelbare Gegenstände meines Geistes sind, wenn ich mich daran erinnere . . . . . Bei der genauesten Aufmerksamkeit scheint mir das Gedächtnis die Dinge, die vergangen sind, zu seinen Gegenständen zu haben und nicht gegenwärtige Ideen"1. Reid scheint die Ideen (Vorstellungen) ebenso hinsichtlich der Erinnerung wie hinsichtlich der Wahrnehmung als Vermittler der Erkenntnis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lewes, Geschichte der Philosophie B. II S. 428.

für überflüssig zu halten, die Erinnerung soll nach ihm ebenso wie die Wahrnehmung eine streng unmittelbare d. h. nicht durch eine Vorstellung vermittelte Erkenntnis sein. Es liegt auf der Hand, dass er sich in betreff der Erinnerung in einem Irrtum befindet. Mit Recht sagt Lewes im Anschluß an jene Worte Reids: "Im Gedächtnis sind die Dinge, an die man denkt, nicht selbst gegenwärtig, sondern nur die Gedanken (Ideen). Natürlich denkt der Geist an das Ding und nicht an die Ideen. Aber der Geist denkt durch seine Gedanken; er mag über das Ding denken, aber er thut es vermittelst seiner Gedanken." Wenn man überhaupt von einer Unmittelbarkeit der Erinnerung reden kann, so kann das keinen anderen Sinn haben, als dass in der Erinnerung nicht Vorstellung und Gegenstand unterschieden wird, es kann nicht den Sinn haben, dass in der Erinnerung der vergangene Gegenstand unmittelbar, ohne daß es einer Vorstellung desselben bedürfte, erkannt werde.

Auch William Hamilton kommt in seinen Vorlesungen wiederholt auf diese merkwürdige Ansicht Reids zu sprechen und macht unter Zustimmung Stuart Mills, nach dessen Examination ich citiere, für die Kritik derselben einen neuen Gesichtspunkt geltend. Er sagt: "Eine Erinnerungsthätigkeit ist nichts weiter als ein gegenwärtiger Zustand des Geistes, der, wie wir uns bewußt sind, nicht etwas Absolutes ist, sondern in Beziehung zu einem anderen Zustand des Geistes steht und ihn darstellt, der ferner begleitet ist von der Überzeugung, daß der Zustand des Geistes, wie er jetzt dargestellt wird, wirklich gewesen ist . . . . Das einzige, was bei der Erinnerungsthätigkeit unmittelbar erkannt wird, ist die gegenwärtige Bewußtseinsbeschaffenheit, die Vorstellung (representation) und die begleitende Überzeugung . . . . Die Erinnerungsthätigkeit

ist soweit davon entfernt, eine unmittelbare Erkenntnis des Vergangenen zu sein, dass sie besten Falls nur als mittelbare Erkenntnis desselben gelten kann, philosophisch genommen ist sie überhaupt nicht eine Erkenntnis des Vergangenen, sondern eine Erkenntnis des Gegenwärtigen und eine Überzeugung (Glaube, belief) von dem Vergangenen. Wir können zweifeln, leugnen, dass die Vorstellung der Wahrheit entspricht. Wir können behaupten, dass ihr Gegenstand niemals vorhanden war und dass alles, was über ihre gegenwärtige Existenz im Geiste hinaus angenommen wird, auf Täuschung beruht"1. An einer anderen Stelle äußert sich Hamilton folgendermaßen: "Jede Thätigkeit und folglich auch jede Thätigkeit des Erkennens existiert nur, sofern sie jetzt existiert, und wie sie nur in dem Jetzt existiert, so kann sie auch nur ein jetzt existierendes Objekt erkennen. Nun aber ist das in der Erinnerung erkannte Objekt der Voraussetzung nach vergangen; folglich sind wir genötigt, entweder überhaupt zu leugnen, dass in der Erinnerung ein vergangenes Objekt erkannt werde, oder anzunehmen, dass dieses Objekt nur unmittelbar in und durch ein gegenwärtiges Objekt erkannt werde. Es bedarf nur weniger Worte, um davon zu überzeugen, das das letztere der Wahrheit entspricht. Was ist der Inhalt einer Erinnerungsthätigkeit? Eine Erinnerungsthätigkeit ist ein gegenwärtiger Zustand des Geistes, der, wie wir wissen, nicht etwas Absolutes ist, sondern einen anderen Zustand des Geistes vorstellt und in Beziehung zu ihm steht, der begleitet wird von der Überzeugung, dass der Zustand des Geistes, so wie er jetzt vorgestellt wird, wirklich existiert hat . . . . Die Erinnerung ist nur ein Bewufstsein von gewissen Erzeugnissen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stuart Mill, Examination of Hamiltons philosophy p. 140.

der Einbildungskraft, verbunden mit der Überzeugung, daß diese Erzeugnisse jetzt in meinen Gedanken das zur Darstellung bringen, was ich früher wirklich wahrgenommen habe. Das einzige, was in der Erinnerungsthätigkeit unmittelbar erkannt wird, ist die gegenwärtige Bewußtseinsbeschaffenheit, d. h. die Vorstellung und die sie begleitende Überzeugung. Über diese Bewusstseinsbeschaffenheiten hinaus erkennen wir nichts, und sie sind nicht nur dem Bewufstsein bekannt, sondern existieren auch einzig in und durch das Bewufstsein. Von einem vergangenen Objekt, sei es nun wirklich oder eingebildet, weiss der Geist nichts und von ihm kann er nichts wissen. Denn der Voraussetzung gemäß existiert jetzt kein solches Objekt; oder wenn man von dem Wissen eines solchen Objektes redet, so kann das nur heißen: man wisse mittelbar von einem solchen Objekt, sofern es nämlich in dem gegenwärtigen Bewußstseinszustand vorgestellt werde. Streng genommen indes wissen wir nur von dem Thatsächlichen und Gegenwärtigen, und alle wirkliche Erkenntnis ist eine unmittelbare Erkenntnis. Wenn wir von einem mittelbaren Erkennen eines Objektes reden, so ist das in Wahrheit nicht ein Wissen, dass es ist, sondern ein Glaube, dass es ist; denn seine Existenz ist eine Schlussfolgerung, die sich auf den Glauben stützt, dass die Bewusstseinsbeschaffenheit der Wahrheit gemäß darstellt, was an sich genommen jenseits des Erkenntnisgebietes liegt"1.

Gegen die Behauptung Reids, das die Erinnerung ein unmittelbares d. h. nicht durch eine Vorstellung vermitteltes Erkennen sei, ist die Darstellung Hamiltons vollkommen beweiskräftig. Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass die Erkenntnis eines vergangenen Gegenstandes nur durch

Stuart Mill a. a. O. p. 203 u. 204.

eine gegenwärtige Vorstellung möglich ist. Auch darin hat Hamilton völlig recht, dass diese Erkenntnis nur in einer Überzeugung bestehen kann. Das werden auch die Anhänger der Objektivationstheorie nicht leugnen. Wenn sie behaupten, dass in der Erinnerung die gegenwärtige Vorstellung als der vergangene Gegenstand gesetzt werde, so heifst das nichts anderes als dass die gegenwärtige Vorstellung für den vergangenen Gegenstand gehalten wird, und dieses Dafürhalten ist eine Überzeugung. Auch nach ihnen setzt also jede Erinnerung eine Vorstellung voraus und besteht ihrem Wesen nach in einer Überzeugung. Über die Entstehung der Überzeugung, welche das Wesen der Erinnerung ausmacht, wird uns die folgende Untersuchung belehren. Aber Hamilton geht offenbar viel zu weit, wenn er dem mittelbaren auf Überzeugung beruhenden Erkennen den eigentlichen Wissenscharakter abspricht und es zu einem blossen Glauben herabsetzt, nicht minder, wenn er die Erinnerung schliefslich für eine auf einem bloßen Glauben beruhende Schlussfolgerung erklärt. Die Erinnerung ist sicher kein mittelbares Erkennen im Sinne eines Schlusses. Zunächst ist die Formulierung der Glieder dieses Schlusses, wie Hamilton sie giebt, eine reine Tautologie. Was soll das heißen: die Überzeugung von der Existenz des Gegenstandes der Erinnerung in der Vergangenheit werde erschlossen aus der Überzeugung von der Wahrheit des gegenwärtigen Bewußtseinszustandes oder aus der Überzeugung, dass der gegenwärtige Bewusstseinszustand den Gegenstand der Wahrheit gemäß darstellt? Die Überzeugung von der Existenz des vergangenen Gegenstandes ist doch eins und dasselbe mit der Überzeugung von der Übereinstimmung der Vorstellung mit dem Gegenstande oder von der Wahrheit des gegenwärtigen den Gegenstand

darstellenden Bewußstseinszustandes. Sage ich: Ich bin überzeugt, dass der Gegenstand existierte oder so und so beschaffen war, so heifst das: Ich bin überzeugt, dass der Gegenstand so, wie ich ihn vorstelle, existierte oder beschaffen war, dass er, wenn ich ihn als wirklich oder bestimmt beschaffen vorstelle, dieser Vorstellung entspricht oder mit dieser Vorstellung übereinstimmt. Aber auch abgesehen von dieser tautologischen Formulierung des Schlusses, in dem die Erinnerung bestehen soll, kann die Erinnerung ebensowenig in irgend einem anderen Sinne als eine Schlussfolgerung betrachtet werden. Es ist nicht ganz genau, wenn behauptet wird, die der Erinnerung wesentliche Überzeugung beziehe sich auf die Existenz des Erinnerungsgegenstandes in der Vergangenheit oder auf die Wahrheit der Erinnerungsvorstellung. Wir werden vielmehr zeigen, dass die Erinnerung ihrem Wesen nach in der Überzeugung besteht, den Erinnerungsgegenstand früher wahrgenommen zu haben. Ich erinnere mich dieser Person heißst: Ich erinnere mich, diese Person früher wahrgenommen zu haben (sie gesehen, von ihr gehört zu haben; im letzteren Falle ist dann nicht eigentlich die Person, sondern das über sie Gehörte Gegenstand der Erinnerung). Die Überzeugung: ich habe den Erinnerungsgegenstand, d. h. diesen Gegenstand, an den ich jetzt denke, früher wahrgenommen, macht das Wesen der Erinnerung aus. Diese Überzeugung setzt aber nichts weiter voraus als erstens die Vorstellung des Erinnerungsgegenstandes und zweitens die Vorstellung unserer eigenen früheren Wahrnehmungsthätigkeit desselben. Mit diesen beiden Vorstellungen verbindet sie sich unmittelbar und sofort. Auf Grund dieser Überzeugung fällen wir nun die Urteile, die gewöhnlich als eigentliche Erinnerungsurteile bezeichnet werden, dass der Gegenstand in der Vergangenheit

vorhanden war und dass er so und so beschaffen war, — Urteile, die inhaltlich völlig gleichbedeutend sind mit den sicher erst später auftretenden Urteilen, dass der Erinnerungsvorstellung ein Gegenstand in der Vergangenheit entsprach und dass er so beschaffen war, wie sie ihn darstellt.

Soll die Erinnerung ein mittelbares Erkennen sein, so müssen die gegenwärtigen Bewußtseinsinhalte oder Vorstellungen, welche zu dem Erinnerungsgegenstand in Beziehung stehen und ihn darstellen, streng unmittelbar erkannt werden. Das hebt Hamilton mit Recht sehr nachdrücklich hervor. Aber er unterläßt es, näher zu bestimmen, worin dieses unmittelbare Erkennen der Vorstellungen bestehen soll. Offenbar muss dieses unmittelbare Erkennen als ein nicht namentliches, nicht begriffliches, nicht durch Vorstellungen vermitteltes gedacht werden. Sollten die Erinnerungsvorstellungen, um als Mittel zur Erkenntnis der Erinnerungsgegenstände zu dienen, wieder durch Vorstellungen erkannt werden, so würde das zu einem processus in infinitum führen und jede Erkenntnis sowohl des Vermittelnden als des Vermittelten unmöglich machen. Durch das unmittelbare Erkennen werden also die Vorstellungen in nicht namentlicher, nicht begrifflicher Weise als Vorstellungen der Erinnerungsgegenstände, d. h. in ihrer Beziehung zu den Erinnerungsgegenständen und als Darstellungen der Erinnerungsgegenstände, aufgefast. Die Begriffe Beziehung, Vorstellung u. s. w. spielen in dieser Auffassung keine Rolle, aber wenn wir uns in unserm begrifflichen Erkennen Rechenschaft geben wollen über den Inhalt dieser Auffassung, dann müssen wir diese Begriffe gebrauchen; und wir gebrauchen sie mit Recht, weil in der That die Vorstellungen nach der Seite hin unmittelbar aufgefaßt werden, nach welcher sie zu den Erinnerungsgegenständen in Beziehung stehen und dieselben darstellen. Natürlich kann bei diesem unmittelbaren Erkennen von einer Überzeugung keine Rede sein, da die Überzeugung gerade die Übereinstimmung der Vorstellung mit dem Gegenstande zu ihrem Objekte hat, also überall eine Vorstellung voraussetzt. Das deutet Hamilton auch damit an, daß er das Wesen des mittelbaren Erkennens — mit Recht natürlich — in die Überzeugung setzt.

Wir sagten, dass unter der Voraussetzung, die Erinnerung sei ein mittelbares Erkennen, ein unmittelbares Erkennen der Erinnerungsvorstellungen angenommen werden müsse. Es giebt nur zwei Möglichkeiten: Entweder man nimmt ein unmittelbares Erkennen der Erinnerungsvorstellungen in ihrer Beziehung zu den Erinnerungsgegenständen und als Darstellungen derselben an - dann ist die Erinnerung ein mittelbares Erkennen; oder man leugnet, dass die Vorstellungen in der Erinnerung in ihrer Beziehung zu den Erinnerungsgegenständen und als Darstellungen derselben unmittelbar erkannt werden, - dann wird natürlich Vorstellung und Gegenstand in der Erinnerung nicht unterschieden, die Vorstellung wird als der Gegenstand gesetzt oder objektiviert. Wir sagten, das Hamiltons Ausführungen gegen Reid beweiskräftig seien, die Anhänger der Objektivationstheorie hat er nicht widerlegt. Er beweist gegen Reid, dass zur Ermöglichung der Erinnerung eine gegenwärtige Vorstellung des vergangenen Gegenstandes angenommen werden müsse; dass diese Vorstellung nicht als der Gegenstand gesetzt und für denselben gehalten werde, hat er nicht gezeigt. Die Reflexion auf den Erinnerungsakt hat uns nur einzelne Fälle kennen gelehrt, in denen Vorstellung und Gegenstand unterschieden wird. Vielleicht gelangen wir auf dem Wege eines mittelbaren Denkens und Schließens zu einem allgemeingültigen Beweise für diese Annahme.

Unter allen Umständen steht fest, dass wir in der Erinnerung den Gegenstand als vergangen auffassen. Was heifst das nun: der Gegenstand ist vergangen? Nur vom Standpunkt der Gegenwart aus, nur mit Beziehung auf die Gegenwart können wir den Gegenstand als vergangen bezeichnen. Der Gegenstand ist ja vergangen nur in der Gegenwart, in der Vergangenheit ist er gegenwärtig. schliefst also die Auffassung des Gegenstandes als vergangen, wie sie der Erinnerung wesentlich ist, notwendig die bewusste Beziehung zur Gegenwart, damit aber auch die Unterscheidung des Vergangenen vom Gegenwärtigen ein. Es scheint demnach, in jeder Erinnerung wird notwendig das Gegenwärtige von dem Vergangenen, die gegenwärtige Vorstellung von dem vergangenen Gegenstand unterschieden und in ihrer Beziehung zum vergangenen Gegenstand erkannt. Das setzt aber voraus, dass die Vorstellung in der Erinnerung als gegenwärtig aufgefasst wird. Natürlich kann diese Auffassung nur ein unmittelbares Erkennen sein. Die Vorstellung wird in der Erinnerung nicht in der Weise des namentlichen, begrifflichen Erkennens als gegenwärtig aufgefasst, d. h. der Begriff der Gegenwart spielt in der Erinnerung keine Rolle, aber die Vorstellung muß doch gerade insofern, als sie gegenwärtig ist, in der Erinnerung Gegenstand eines unmittelbaren Erkennens sein. Nur unter dieser Voraussetzung ist eine Erkenntnis der Vergangenheit in der Erinnerung möglich. Jede nicht durch Schluss vermittelte

Erkenntnis des Vergangenen setzt notwendig eine unmittelbare, d. h. nicht namentliche, nicht begriffliche Erkenntnis eines gegenwärtigen Bewußtseinsinhalts als gegenwärtigen voraus. Ist die Erkenntnis des Vergangenen durch Schlußs vermittelt, so tritt an Stelle der unmittelbaren die mittelbare namentliche und begriffliche Erkenntnis des Bewußtseinsinhalts als gegenwärtigen. Eine Erkenntnis des Gegenwärtigen als gegenwärtig ist für das Zustandekommen der Erkenntnis des Vergangenen unter allen Umständen notwendig.

Vom Begriff des Vergangenen ausgehend gewinnen wir auf diesem Wege einmal die Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand, sodann die unmittelbare Erkenntnis der Vorstellung als wesentliche Bestandteile des Erinnerungsvorgangs; wir erkennen aber aufserdem auch, daß die Ansicht, in der Erinnerung werde der gegenwärtige Bewußtseinsinhalt als das Vergangene gesetzt, in sich widersprechend ist. An sich genommen ist es wohl denkbar, daß wir einen gegenwärtigen Bewußtseinsinhalt, sofern wir ihn nicht als gegenwärtig erkennen, für etwas Vergangenes halten oder als etwas Vergangenes setzen; aber daß wir etwas als vergangen auffassen, ohne uns eines Gegenwärtigen bewusst zu sein, mit Beziehung auf das wir das Vergangene als vergangen betrachten, das ist ganz und gar unmöglich; das ist in sich widersprechend. In der Erinnerung sind wir mit unserm ganzen Bewußtsein auf die Vergangenheit gerichtet. Der ganze Inhalt des Bewußstseins ist die gegenwärtige Vorstellung des vergangenen Gegenstandes, die nach der in Rede stehenden Ansicht für den vergangenen Gegenstand selbst gehalten wird. Hier fehlt es also gänzlich an einem Bewußstseinsinhalt, der als gegenwärtig aufgefaßt würde und mit Beziehung auf den wir den vergangenen Gegenstand

als vergangen zu erkennen vermöchten; es sei denn, dass man annehmen will, die mit der Erinnerung gleichzeitigen Wahrnehmungen, Gefühle würden als gegenwärtig aufgefast und mit Beziehung auf sie würde der vergangene Gegenstand als vergangen erkannt. Jedenfalls ist also die Ansicht, dass der ganze gegenwärtige Bewußstseinsinhalt als vergangen gesetzt oder für vergangen gehalten wird, in sich widersprechend.

§ 9.

## Die Erinnerung — eine Erkenntnis der Gegenstände unserer früheren Wahrnehmungen.

Unser Ergebnis ist: In der Erinnerung wird in der That die gegenwärtige Vorstellung von dem vergangenen Gegenstand unterschieden. Sofort drängt sich nun die Frage auf: Wie ist diese Unterscheidung möglich?, eine Frage, die unser ganzes Ergebnis wieder umzustoßen droht. Der Gegenstand selbst bleibt dem Bewußtsein fern, er gehört ja der Vergangenheit an. Nur eine Vorstellung des Gegenstandes kann im Bewußtsein sein: der Gegenstand kann nicht unmittelbar selbst, sondern nur in einer im Bewußstsein gegenwärtigen Vorstellung aufgefaßt werden; alle Unterscheidungsmerkmale, die wir zwischen Vorstellung und Gegenstand etwa ausfindig machen, sind nicht Eigenschaften des Gegenstandes selbst, sondern nur Vorstellungen dieser Eigenschaften. Mit andern Worten: Die Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand fällt anscheinend völlig innerhalb der Vorstellungswelt, sie scheint nur eine Unterscheidung von Vorstellung und Vorstellung zu sein; was Gegenstand genannt wird, ist thatsächlich nur eine Vorstellung, die fälschlich für den Gegenstand selbst gehalten oder mit ihm vertauscht wird. Die vermeintliche Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand ist demnach, wie es scheint, ein deutlicher Beweis dafür, daß wir in der That die Vorstellung als den Gegenstand setzen; nur indem wir die Vorstellung mit dem Gegenstande verwechseln, ist der Schein einer Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand möglich.

Dagegen wollen wir zunächst bemerken: Wie immer es sich damit verhalten mag, wir sind uns beim Erkennen vergangener (und abwesender) Gegenstände des Unterschiedes unserer Vorstellungen und Gedanken von den Gegenständen, auf welche sie sich beziehen, auf das deutlichste bewufst. Wir ändern diese Vorstellungen und Gedanken oft genug, um sie den Gegenständen entsprechend zu gestalten. Insofern sind die Vorstellungen und Gedanken abhängig von uns, während die Gegenstände die Regel und das Gesetz derselben bilden und dadurch ihre Unabhängigkeit von uns deutlich bekunden. Heifst das nun etwa, daß wir die vergangenen (und abwesenden) Gegenstände selbst unmittelbar mit unserm Erkennen erfassen? Keineswegs. Dann wären sie ja eben nicht vergangen (und abwesend), sondern gegenwärtig. Wir haben von ihnen nur Vorstellungen. Aber heißt das etwa: die Vorstellungen sind die Gegenstände oder die Gegenstände sind nichts als Vorstellungen? Ebensowenig. Wenn wir die Gegenstände, trotzdem wir uns ihres Unterschiedes von den Vorstellungen deutlich bewufst sind, ja noch mehr, sogar auch in ihrer Unterschiedenheit von den Vorstellungen nur durch eine Vorstellung, die Vorstellung der Gegenständlichkeit nämlich. zu denken oder unter dieser Vorstellung zu fassen vermögen, so folgt daraus noch nicht, dass wir diese Vorstellung als den Gegenstand selbst setzen oder mit dem Gegenstand verwechseln. Auch diese Vorstellung ist Gegenstand des

unmittelbaren, nicht begrifflichen, nicht namentlichen Erkennens, auch sie wird in demselben nicht als etwas Absolutes, sondern als etwas zu einem andern in Beziehung Stehendes, als Bild oder Darstellung aufgefaßt. Das andere ist in diesem Falle der vergangene (oder abwesende) Gegenstand nach seiner Gegenständlichkeit oder in seiner Unterschiedenheit von der Vorstellung. Die Vorstellung der Gegenständlichkeit stellt ihn eben in dieser Hinsicht dar; sie ist gerade ein Bild für seine wirkliche Unterschiedenheit von der Vorstellung, die den gegenwärtigen Bewußtseinsinhalt bildet, worin immer diese Unterschiedenheit bestehen mag. (Die Frage, ob die Gegenstände der Erinnerung nicht wieder Vorstellungen sind, bleibt hier ganz außer Betracht. Wir sind uns zweifellos oft genug unserer früheren Gedanken und Vorstellungen bewußt oder erinnern uns derselben. Dann sind eben diese früheren Vorstellungen Gegenstand der Erinnerung, sie werden von den gegenwärtigen Vorstellungen unterschieden und unter der Vorstellung der Gegenständlichkeit in ihrer Unterschiedenheit von ihnen aufgefasst.) Aus unserer Darlegung ergiebt sich wenigstens soviel: Derjenige, welcher mit uns annimmt, in der Erinnerung werde Vorstellung und Gegenstand unterschieden und die Vorstellung unmittelbar als etwas in Beziehung zu einem andern Stehendes, als Bild oder Darstellung erkannt, verwechselt damit nicht ohne weiteres und notwendigerweise den Gegenstand mit der Vorstellung der Gegenständlichkeit, unter der er gedacht wird, oder setzt diese Vorstellung als den Gegenstand selbst. Damit mag vorläufig die Frage beantwortet sein, wie wir in der Erinnerung Vorstellung und Gegenstand unterscheiden können.

Eine andere Frage ist, wie wir zu dieser Unterscheidung in der Erinnerung gelangen, wie wir mit andern Worten die Vorstellung des Gegenstandes, insofern er von der Vorstellung verschieden ist, die Vorstellung der Gegenständlichkeit gewinnen. Dass es eine Vorstellung in diesem Sinne geben kann, folgt notwendig, wenn man annimmt, dass die Vorstellungen Bilder sind. Bilder weisen ihrer Natur nach auf etwas von ihnen Verschiedenes hin, rufen die Vorstellung des von ihnen Verschiedenen, auch insofern es etwas von ihnen Verschiedenes ist, hervor. Es ist aber wichtig zu bemerken, dass Bilder uns nicht ein Bewusstsein um die Gegenstände selbst, von denen sie Bilder sind, vermitteln können. Sie können nur Vorstellungsinhalte, die diesen Gegenständen entsprechen, also nur wiederum Bilder, Vorstellungen von ihnen in uns wecken. So ist auch die Vorstellung des Gegenstandes, sofern er von der Vorstellung verschieden ist, die Vorstellung der Gegenständlichkeit, nicht ein Bewußtsein um den Gegenstand selbst, sondern wieder nur ein Bewusstsein um einen Vorstellungsinhalt, der den Gegenstand nach seiner Verschiedenheit von der Vorstellung zur Darstellung bringt. Diese Verschiedenheit kommt in ihr, wie es scheint, bloss in Form einer Verneinung ("der Gegenstand ist ein anderes, ist nicht die Vorstellung") zum Ausdruck. Die Vorstellung des Gegenstandes, insofern er verschieden ist von der Vorstellung, ist somit die unmittelbare und notwendige Folge der Auffassung der Vorstellung als eines Bildes. An die Auffassung der Vorstellung als eines Bildes schliefst sich unmittelbar und notwendig, aber doch als ein zweiter von dem ersten verschiedener Vorgang an die Vorstellung des Gegenstandes, sofern er von der (als Bild aufgefasten) Vorstellung verschieden ist. Dieser Übergang oder Fortschritt von der

Auffassung der Vorstellung als eines Bildes zur Vorstellung des Gegenstandes, insofern er von der Vorstellung verschieden ist, ist nun unbedingt notwendig, wenn eine Überzeugung zu stande kommen soll, er bildet die unumgängliche und unentbehrliche Voraussetzung der Überzeugung. Die Überzeugung ist darauf gerichtet, daß die Vorstellung als Bild mit einem von ihr verschiedenen Gegenstand übereinstimmt. Der Gegenstand selbst bleibt dem Bewußtsein fern. Also muß eine Vorstellung vom Gegenstand in seiner Unterschiedenheit von der (als Bild aufgefaßten) Vorstellung erzeugt werden. Diese übernimmt die Vermittlerrolle zwischen der als Bild aufgefaßten Vorstellung und dem Bewußtsein fernbleibenden Gegenstand.

Die Überzeugung bezieht sich nicht etwa auf die Übereinstimmung zwischen der als Bild aufgefassten Vorstellung und der Vorstellung des Gegenstandes, sondern auf die Übereinstimmung der Vorstellung mit dem dem Bewußstsein fernbleibenden Gegenstand. Die mit der Vorstellung sich verbindende Überzeugung ist nicht eine Anerkennung des Vorstellungsinhalts Gegenstand als des Gegenstandes selbst, sie macht nicht den Vorstellungsinhalt Gegenstand zu einem dem Bewußstsein fernbleibenden Gegenstand, sondern sie ist die Anerkennung der Übereinstimmung zwischen der Vorstellung und einem dem Bewußstsein fernbleibenden Gegenstand, dem Gegenstand selbst oder Gegenstand an sich, sie ist das Dafürhalten, dass der Vorstellung als einem Bilde vom Gegenstand nicht etwa wieder ein anderes Bild vom Gegenstand (der Vorstellungsinhalt Gegenstand), sondern der abgebildete und dargestellte Gegenstand selbst entspricht. Der dem Bewußstsein fernbleibende Gegenstand, der Gegenstand selbst oder Gegenstand an sich, ist das eigentliche Ziel der Überzeugung, auf ihn ist die Überzeugung und streng genommen nur die Überzeugung gerichtet - der dem Bewußstsein fernbleibende Gegenstand kann gar nicht vorgestellt werden. Was wir vorstellen können, ist nur ein Vorstellungsinhalt, der ihm entspricht. Man wird sagen: unmittelbar können wir nur Vorstellungsinhalte vorstellen, aber mittelbar durch sie können wir auch die ihnen entsprechenden Gegenstände vorstellen. Indes wenn wir sagen, dass wir durch eine Vorstellung einen Gegenstand denken oder, was dasselbe ist, durch ein Bild einen Gegenstand vorstellen, so heifst das doch nichts anderes, als dass wir den Gegenstand für etwas dem Bilde oder der Vorstellung Entsprechendes halten oder dass wir von seiner Übereinstimmung mit dem Bilde, der Vorstellung überzeugt sind. Die Beziehung auf die Objektivität ist die Prärogative der Überzeugung, sie ist nur durch die Überzeugung, nicht durch das Vorstellen möglich. Die Überzeugung setzt allerdings die Vorstellung der Objektivität oder Gegenständlichkeit, den Vorstellungsinhalt Gegenstand voraus, aber nicht durch diesen Vorstellungsinhalt oder durch die auf ihn gerichtete Vorstellungsthätigkeit vollzieht sich diese Beziehung, sondern durch die Überzeugung. Was man gewöhnlich Beziehung auf die Objektivität nennt, ist keineswegs Beziehung auf den Vorstellungsinhalt Objektivität - diese Beziehung findet selbstverständlich durch die Vorstellungsthätigkeit statt -, sondern auf das dem Vorstellungsinhalt Objektivität Entsprechende, sie ist eine Beziehung auf den dem Bewulstsein fernbleibenden Gegenstand selbst oder Gegenstand an sich, und diese Beziehung ist eben nur durch die Überzeugung, nicht durch die Vorstellung möglich.

Diese Anschauung steht freilich in schroffem Gegen-

satze zu der Objektivationstheorie. Nach ihr verleiht die Überzeugung den Vorstellungsinhalten die Objektivität; wir halten sie für Gegenstände, d. h. machen sie durch unsere Überzeugung zu Gegenständen. Demnach ist also die Überzeugung nicht auf die dem Bewußstsein fernbleibenden Gegenstände, sondern auf die Vorstellungsinhalte gerichtet, und die Vorstellung des Gegenstandes in seiner Unterschiedenheit von der Vorstellung ist nicht eine Voraussetzung der Überzeugung, wie wir annehmen, sondern erst ein Erzeugnis derselben. Was das letztere angeht, so liegt es auf der Hand, dass wir diese Vorstellung aus der Auffassung der Vorstellungen als Bilder gewinnen können, auch wenn mit dieser Auffassung die Überzeugung nicht verbunden ist, daß den Bildern Gegenstände entsprechen. Eine Auffassung der Vorstellungen als Bilder ohne diese Überzeugung ist aber thatsächlich möglich: wir können erkennen, dass die Vorstellungen ihrer Natur nach auf etwas von ihnen Verschiedenes hinweisen, ohne gewiß darüber zu sein, daß ein solches Etwas existiert, wie es beispielsweise jedesmal der Fall ist, wenn wir zweifeln. Ist nun aber eine Auffassung der Vorstellungen als Bilder ohne die Überzeugung, daß diesen Bildern Gegenstände entsprechen, möglich, so können wir auch die Vorstellung des den Bildern Entsprechenden oder des Gegenstandes in seinem Unterschied von der Vorstellung gewinnen ohne diese Überzeugung. Oder sollten die Anhänger der Objektivationstheorie etwa behaupten wollen, wir könnten etwas der Vorstellung Entsprechendes. in seinem Unterschied von der Vorstellung überhaupt nicht vorstellen? Wer diese Behauptung aufstellt, wird, soviel ich sehe, auch leugnen müssen, dass wir die Vorstellungen als Bilder auffassen. Wie unbestimmt die Vorstellung des den Bildern Entsprechenden auch sein mag, wenn sie auch

bloß die Vorstellung eines Etwas ist, daß nicht wieder Vorstellung ist, die Möglichkeit der Vorstellung eines Gegenstandes in diesem unbestimmtesten Sinne wird man nicht bestreiten können.

Aber ich behaupte nur, dass wir aus der Auffassung der Vorstellungen als Bilder im unmittelbaren Erkennen zur Vorstellung des Gegenstandes in diesem Sinne (natürlich nur durch das vorstellungsmäßige Erkennen - das unmittelbare bildet keine Vorstellungen) gelangen können, keineswegs jedoch, dass wir thatsächlich auf diesem Wege in der Erinnerung die Vorstellung des Gegenstandes gewinnen. In der Erinnerung entsteht die Vorstellung des Gegenstandes auf ganz andere Weise, sie stammt mit der Überzeugung, die der Erinnerung wesentlich ist, aus derselben Quelle. Ich suche die Vorstellung des Gegenstandes auf empirischem Wege zu gewinnen und gehe dabei von der Annahme aus, daß die Vorstellungen als Bilder aufgefaßt werden; die Anhänger der Objektivationstheorie müssen den Begriff des Gegenstandes in dem Objektivationsprozess als funktionierend voraussetzen - wie wäre ohne diese Voraussetzung eine Überzeugung, die Vorstellung sei der Gegenstand, möglich? -, sie müssen weiterhin leugnen, dass die Vorstellungen als Bilder aufgefasst werden. Wer dies nicht leugnet, wird nicht umhin können anzuerkennen, dass der Begriff des Gegenstandes mit dieser Auffassung, wie der Schluss mit den Prämissen gegeben ist, er wird auch der ganzen Auseinandersetzung, die wir im Anschluss an diesen Satz geben, zustimmen müssen.

Zweier Vorstellungen des Gegenstandes bedarf es, wenn eine Überzeugung zu stande kommen soll: die eine stellt den Gegenstand dar, sofern er mit der Vorstellung übereinstimmt, die andere stellt ihn dar, sofern er sich von der Vorstellung unterscheidet, natürlich nur ganz unbestimmt und allgemein als das von der Vorstellung Verschiedene, das, was nicht Vorstellung ist: nur in dieser unbestimmten, negativen Weise kann das, wodurch sich der Gegenstand von einer Vorstellung unterscheidet, in der Vorstellung selbst zum Ausdruck kommen. Diese letztere Vorstellung ist nun freilich die eigentliche Vorstellung des Gegenstandes, sie ist aber zugleich die inhaltlich ärmste Vorstellung, ja, abgesehen von der Verneinung, entbehrt sie eigentlich alles Inhaltes. Niemand wird annehmen wollen, dass diese Vorstellung das eigentliche Ziel der Überzeugung sei oder daß die Überzeugung auf die Übereinstimmung der ersten inhaltvollen mit dieser letzten inhaltleeren gerichtet sei. Das Ziel der Überzeugung kann nur ein dem Bewußstsein fernbleibender Gegenstand sein, sie kann nur auf die Übereinstimmung der Vorstellung und zwar der ersten Vorstellung mit einem dem Bewusstsein fernbleibenden Gegenstand gerichtet sein. Die zweite inhaltleere Vorstellung kann nur die Bedeutung haben, den Übergang von der ersten Vorstellung zu einem dem Bewusstsein fernbleibenden Gegenstand zu ermöglichen. Sie ist, wie wir sehen werden, das Subjekt des Erinnerungsurteils, das natürlich eine Vorstellung und von dem Gegenstande des Erinnerungsurteils ganz verschieden ist. Die erste Vorstellung hingegen ist das Prädikat dieses Urteils. Das Prädikat hat bekanntlich im Urteil den Ton, auf ihm liegt der Nachdruck, für das Denken kommt auf das Prädikat alles an. Das zeigt sich auch hier.

Wir sagten, dass wir in der Erinnerung die Vorstellung des Gegenstandes in seinem Unterschiede von der Vorstellung nicht aus der Auffassung der Vorstellung als eines Bildes gewinnen, das jene Vorstellung vielmehr mit der Überzeugung, welche wesentlich zur Erinnerung gehört, aus einer und derselben Quelle stammt. Welches ist diese Quelle? Die Erinnerung ist nicht eine einfache Erkenntnis des Vergangenen: sie ist nicht bloß die Vorstellung eines Gegenstandes in Verbindung mit der Überzeugung, dass dieser Gegenstand der Vergangenheit angehört. Sonst müssten auch alle Erkenntnisse der Vergangenheit, die wir durch Mitteilungen anderer oder auf Grund von Schlussfolgerungen gewinnen, als Erinnerungen bezeichnet werden. Zur Erinnerung gehört ganz wesentlich die Überzeugung, dass wir den Gegenstand, welcher der Vergangenheit angehört, früher wahrgenommen haben (oder, wenn dieser Gegenstand eine Vorstellung oder ein Gedanke ist, dass wir ihn früher vorgestellt oder gedacht haben). Da nun eine Überzeugung ohne Vorstellung dessen, worauf sie gerichtet ist, nicht möglich ist, so gehört auch die Vorstellung unserer früheren Wahrnehmungsthätigkeit (bezw. unserer früheren Vorstellungs- und Denkthätigkeit) zur Erinnerung. Die Vorstellung des Gegenstandes, welcher der Vergangenheit angehört, und die Vorstellung unserer früheren auf diesen Gegenstand gerichteten Thätigkeit sind beide gleich wesentliche und unentbehrliche Bestandteile der Erinnerung. Es thut natürlich nichts zur Sache, dass die Vorstellung der früheren Wahrnehmung uns in der Erinnerung meistens nicht in klarer und deutlicher Weise zum Bewußtsein kommt, daß wir meistens ausdrücklich nur an den früher wahrgenommenen Gegenstand denken. Bei der Erinnerung handelt es sich fast immer um etwas früher Wahrgenommenes, selten um etwas früher Vorgestelltes oder Gedachtes; ist letzteres der Fall, so tritt auch, wie ich glaube, immer die Vorstellung der früheren Vorstellungs- und Denkthätigkeit deutlich hervor, wohingegen bei der Erinnerung an früher

wahrgenommene Gegenstände die Vorstellung dieser Gegenstände überwiegend das Bewusstsein in Anspruch nimmt und die Vorstellung der Wahrnehmungsthätigkeit ganz zurückdrängt. Einige Reflexion zeigt, daß es sich in der Erinnerung nicht einfach um den früheren Gegenstand, sondern gerade um die frühere Wahrnehmung des Gegenstandes handelt. Die der Erinnerung wesentliche Überzeugung ist ja gerade die Überzeugung, dass wir den Gegenstand der Erinnerung früher wahrgenommen (vorgestellt, gedacht) haben. Ich erinnere mich einer Person heifst: ich erinnere mich diese Person gesehen zu haben. Allerdings ist der eigentliche Gegenstand der Erinnerung nicht die frühere Wahrnehmung, sondern das, was früher wahrgenommen wurde, sofern es durch den in der Erinnerung gegenwärtigen Vorstellungsinhalt dargestellt wird. Dieser Vorstellungsinhalt erfüllt anscheinend ausschließlich das Bewußstsein, jedenfalls ist auf ihn das Denken bei der Erinnerung in letzter und höchster Instanz gerichtet. In ihm ist eben alles zusammengefasst, wessen wir uns von dem Gegenstande der Erinnerung in der Erinnerung erinnern, er enthält die ganze Merkmalssumme, die uns den Gegenstand der Vergangenheit kennzeichnet, alle Prädikate, die wir ihm beilegen können. Wie auf dem Prädikat des Urteils überhaupt, so liegt auch in der Erinnerung auf diesem Vorstellungsinhalt der Nachdruck, der Ton.

Aber eins vermittelt uns dieser Vorstellungsinhalt in der Erinnerung nicht: das ist die Vorstellung des Gegenstandes in seinem Unterschied von ihm selber oder, wie wir früher sagten, die Vorstellung des Gegenstandes in seinem Unterschied von der Vorstellung. Diese Vorstellung gewinnen wir in der Erinnerung nur aus der Vorstellung der früheren Wahrnehmung. Eine Wahrnehmung ohne Gegenstand, der wahrgenommen wird, ist undenkbar. Die

Vorstellung der früheren Wahrnehmung schließt darum auch die Vorstellung des Gegenstandes der Wahrnehmung ein. Es ist wichtig zu bemerken, dass der Gegenstand hier nicht unmittelbar, sondern mittelbar durch oder einschließlich mit der Vorstellung der Wahrnehmung vorgestellt wird. Wir können diese Vorstellung als Vorstellung des Wahrnehmungsgegenstandes und die zuerst erwähnte Vorstellung, welche die ganze Merkmalssumme des Erinnerungsgegenstandes enthält, als Vorstellung des Erinnerungsgegenstandes bezeichnen, um letztere Vorstellung von der ersteren durch einen besonderen Namen zu unterscheiden. (Nicht als ob wir der Meinung wären, dass in der zuerst beschriebenen Vorstellung des Gegenstandes der Gegenstand ebenso nur einschliefslich mit der Erinnerung vorgestellt würde, wie in der zuletzt erwähnten Vorstellung der Gegenstand thatsächlich nur einschließlich mit der Wahrnehmung vorgestellt wird; vielmehr wird der Erinnerungsgegenstand nicht wie der Wahrnehmungsgegenstand einschliefslich mit etwas anderem, sondern für sich allein vorgestellt; eine Wahrnehmung der Erinnerung haben wir der Regel nach wenigstens beim Vollzug der Erinnerungsthätigkeit nicht.) Wir haben demnach in der Erinnerung zu unterscheiden: die Vorstellung des Erinnerungsgegenstandes, die Vorstellung der früheren Wahrnehmung und die in ihr eingeschlossene und mit ihr gegebene Vorstellung des Wahrnehmungsgegenstandes. Natürlich ist die letzte Vorstellung auch eine Vorstellung des Erinnerungsgegenstandes, aber sie unterscheidet sich von der ersten Vorstellung erstens dadurch, dass sie mit der Vorstellung der früheren Wahrnehmung gegeben ist, zweitens dadurch, dass sie eine völlig unbestimmte ist oder den Erinnerungsgegenstand nur ganz im allgemeinen oder blofs in seiner Verschiedenheit von der in der Erinnerung von ihm

vorhandenen Vorstellung, die wir als Vorstellung des Erinnerungsgegenstandes bezeichnen, zum Ausdruck bringt. Die Vorstellung des Wahrnehmungsgegenstandes ist mit anderen Worten die Vorstellung des Gegenstandes der Erinnerung in seinem Unterschied von der Vorstellung. Die Vorstellung der früheren Wahrnehmung ist nicht möglich ohne die Vorstellung eines Objekts, d. h. eines Etwas, eines Dinges, worauf sich die Wahrnehmung bezieht; aber sie schliefst nicht notwendig die Vorstellung dieses Objektes nach seiner vollen Bestimmtheit mit allen seinen Eigenschaften ein. Diese ganz unbestimmte Vorstellung dieses Etwas oder Dinges ist die Vorstellung des Wahrnehmungsgegenstandes. Sie ist das Subjekt des Erinnerungsurteils, auf das die Vorstellung des Erinnerungsgegenstandes bezogen wird, von dem die ganze Summe der Merkmale, die den Inhalt der Erinnerungsvorstellung bilden, ausgesagt wird und das erst dadurch die ursprünglich ihm mangelnde volle Bestimmtheit erhält. Wir sehen demnach: wie mit der Vorstellung der früheren Wahrnehmung sich die Überzeugung verbindet, dass wir ihren Gegenstand früher wahrgenommen haben, so enthält diese Vorstellung auch die Vorstellung des Gegenstandes der Erinnerung in seinem Unterschied von der Vorstellung. Die zur Erinnerung gehörende Überzeugung und die Vorstellung ihres Gegenstandes in seinem Unterschied von der Vorstellung stammen aus derselben Quelle, aus der Vorstellung nämlich der früheren Wahrnehmung.

Eine Vorstellung unserer früheren Wahrnehmungsthätigkeit bildet demnach einen wesentlichen Bestandteil des Erinnerungsvorgangs. Aber es ist wichtig zu bemerken, daß sich diese Vorstellung oft nur auf das Äußere unserer Wahrnehmungsthätigkeit bezieht. Ich erinnere mich, wie ich einer Person gegenüberstand, meine Augen auf sie richtete, sie fixierte, mein Ohr ihr zukehrte, ihren Worten lauschte - auf Grund dieser Erinnerung behaupte ich, dass die Person zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Orte war, so und so aussah, eine bestimmte Kleidung trug, bestimmte Worte sprach u. s. w. Es giebt eben auch eine äußere Wahrnehmung unserer Wahrnehmungsthätigkeit die Muskelwahrnehmung der Richtung und Bewegung der Sinnesorgane bildet den Hauptbestandteil derselben - und eine dieser entsprechende Vorstellung. Wenn wir darum die Vorstellung unserer Wahrnehmungsthätigkeit für einen Bestandteil des Erinnerungsvorgangs erklären, so braucht darunter nicht notwendig die Vorstellung der Wahrnehmung nach ihrer inneren Seite oder als Bewußstseinsvorgang verstanden zu werden - diese Vorstellung würde natürlich eine innere Wahrnehmung der Wahrnehmungsthätigkeit voraussetzen. Soviel ich sehe, tritt der Regel nach nur die Vorstellung der äußeren Seite der Wahrnehmungsthätigkeit als Bestandteil in dem Erinnerungsvorgang auf. Allerdings können wir uns auch an frühere Gefühlsvorgänge erinnern oder auf dieselben besinnen. Dieser Erinnerungsvorgang schliefst natürlich eine Vorstellung der früher mit dem Gefühl verbundenen inneren Wahrnehmung ein und setzt somit eine innere Wahrnehmung des Gefühls voraus. Dasselbe gilt natürlich von der Erinnerung an unsere früheren Vorstellungen, an unsere früheren Gedanken, die Vorstellung unserer Vorstellungs- und Denkthätigkeit setzt eine innere Wahrnehmung derselben voraus, da Vorstellen und Denken ebenso wie das Gefühl keine äußere Seite haben, die einen notwendigen Bestandteil ihres Wesens bildet, wie das bei der äußern Wahrnehmung der Fall ist.

Dass die Vorstellung der früheren Wahrnehmung wesentlich zur Erinnerung gehört, ist auch die Ansicht des älteren Mill, James Mill1. "In der Erinnerung", so sagt er, "ist nicht bloß die Vorstellung des erinnerten Gegenstandes vorhanden, sondern auch die Vorstellung, dass ich ihn gesehen habe. Beide Vorstellungen zusammen machen das Ganze des Bewußstseinszustandes aus, den wir als Erinnerung bezeichnen." Der jüngere Mill, Stuart Mill, ist. wie die Anmerkung zu dieser Stelle zeigt, der gleichen Ansicht, er meint nur, dass noch andere Vorgänge als Bestandteile der Erinnerung notwendig angenommen werden müssen. Um mich eines gesehenen Gegenstandes zu erinnern, muß ich nicht bloß die Vorstellung von dem Gegenstand und die Vorstellung von meiner früheren Wahrnehmungsthätigkeit sondern auch die Überzeugung haben, dass ich den Gegenstand früher gesehen habe. Und selbst das ist nicht immer genug. Denn ich kann auch auf die Autorität anderer hin die Überzeugung haben, dass ich einen Gegenstand früher gesehen habe, den gesehen zu haben ich mich nicht erinnere." Stuart Mill hat vollkommen recht: mit der Vorstellung meiner früheren Wahrnehmungsthätigkeit muß sich eine auf der Vorstellung dieser Wahrnehmungsthätigkeit beruhende, nicht auf Mitteilungen anderer gegründete Überzeugung von meiner früheren Wahrnehmungsthätigkeit verbinden, wenn eine Erinnerung stattfinden soll.

Aber müssen wir nicht noch weitere Bestandteile für den Erinnerungsvorgang voraussetzen? Gehört nicht auch die Vorstellung des gegenwärtigen Ich als des Subjektes der Erinnerung und die Vorstellung des vergangenen Ich als des Subjektes der früheren Wahrnehmung und endlich die

James Mill, Analysis of the phenomena of human Mind. Sec. edition. vol. I p. 329.

Überzeugung, dass das gegenwärtige Ich mit dem vergangenen eins und dasselbe ist, notwendig zur Erinnerung? Das scheint die Meinung des älteren und des jüngeren Mill zu sein. Der erstere findet in der Erinnerung "die Vorstellung meines gegenwärtigen, des erinnernden Selbst und die Vorstellung meines vergangenen, erinnerten Selbst und überdies ein schnelles Überblicken (repetition in thought) der ganzen Reihe von Eindrücken, welche ich empfing zwischen der erinnerten Zeit und der Zeit der Erinnerung"1. Der letztere sagt: "Die Erinnerung schließt die Vorstellung eines Ich ein, das früher die erinnerten Thatsachen in Erfahrung brachte und das nämliche Ich war mit dem jetzigen"2. Der jüngere Mill fügt zu der ersten Stelle die Bemerkung hinzu: "Aber (abgesehen von der Frage, ob wir in Wirklichkeit, wie oberflächlich auch immer, die ganze Reihe überblicken) die Erklärung der Erinnerung durch das Ich scheint einer Erklärung eines Dinges durch sich selbst ähnlich zu sein. Denn welche Vorstellung vom Selbst können wir haben ohne die Erinnerung?". Er schliefst darum an der zweiten Stelle: "Die Vorstellung des Selbst und die Erinnerung sind bloss zwei Seiten der nämlichen Thatsache oder zwei verschiedene Betrachtungsweisen der nämlichen Thatsache, Wir können als Psychologen von jeder von beiden ausgehen und die andere auf sie beziehen. Wir können von der Erinnerung ausgehen und sie als die Vorstellung eines vergangenen Eindrucks, verbunden mit der Vorstellung unseres Selbst als Trägers dieses Eindrucks, erklären. Wir können auch von der Identität ausgehen" (der Vorstellung des gegenwärtigen und vergangenen Selbst

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> James Mill a. a. O. vol. I p. 339—340. Vergl. außerdem a. a. O. p. 239.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> James Mill a. a. O. vol. II p. 174.

und der Überzeugung, daß sie eins und dasselbe sind, oder kurz der Vorstellung des Selbst oder Ich) "und die Bedeutung des Selbst darin setzen, daß es eine Erinnerung an vergangene Eindrücke ist."

Hiernach schliefst also die Vorstellung des Selbst in dem erklärten Sinne die Erinnerung und umgekehrt die Erinnerung auch die Vorstellung des Selbst ein. Das erstere ist unzweifelhaft richtig, anders ist es mit dem letzteren. Ich kann eine Wahrnehmung und ebenso auch eine Erinnerung haben, ohne sie auf mein Ich zu beziehen; die Beziehung der Akte auf das Ich findet bekanntlich nicht unablässig statt. Die Vorstellung des gegenwärtigen Ich mindestens ist also kein notwendiger Bestandteil der Erinnerung. Anders freilich scheint es sich mit der Vorstellung des vergangenen Ich zu verhalten: ich muß doch eine Vorstellung von meiner früheren Wahrnehmungsthätigkeit haben, wenn ich mich erinnern will. Aber es fragt sich: kann ich nicht eine Vorstellung von meiner früheren Wahrnehmung haben ohne Vorstellung des vergangenen Ich? Wir sahen früher, dass der Regel nach nur die Vorstellung der äußeren Seite unserer Wahrnehmungsthätigkeit in der Erinnerung eine Rolle spielt: die Vorstellung unserer Person, wie wir dem Gegenstand der Wahrnehmung gegenüberstanden, unsere Augen auf ihn richteten u. s. w. Von unserer Person haben wir offenbar auch neben der unser Inneres betreffenden inneren Wahrnehmung eine äußere Wahrnehmung: wir können sie durch äußere Wahrnehmung von allen anderen Dingen unterscheiden. Von unsern eigenen Bewegungen haben wir Muskeleindrücke und Gesichtseindrücke, von den Bewegungen aller anderen Dinge nur Gesichtseindrücke (oder passive Tasteindrücke); die Tasteindrücke, die wir von unserm

eigenen Körper haben, unterscheiden sich durch ihre Doppelseitigkeit von den Tasteindrücken, die wir bei der Berührung anderer Körper erhalten. Es giebt also eine äußere Wahrnehmung unserer Person, sofern sie sich von allen anderen Personen und Dingen unterscheidet. Demnach werden wir auch eine Vorstellung unserer Person in diesem Sinne, sofern sie sich äußerlich von allen anderen Personen und Dingen unterscheidet, also nach ihrem Äußern (nicht nach ihrem Innern) annehmen dürfen. Die Vorstellung unserer Person ihrem Äußern nach und der Wahrnehmungsthätigkeit ihrem Äußern nach ist nun, wie es scheint, der Regel nach neben der Vorstellung des vergangenen Gegenstandes und der entsprechenden Überzeugung der einzige Bestandteil des Erinnerungsvorgangs; die Vorstellung unserer Person und Wahrnehmungsthätigkeit nach ihrer innern Seite spielt, soviel ich sehe, der Regel nach keine Rolle im Erinnerungsvorgang. Nur die Vorstellung unserer Person nach ihrer innern Seite, d. h. die Vorstellung ihrer vergangenen Zustände bis zu und in Verbindung mit den gegenwärtigen - die Summe dieser Zustände macht ja das innere Ich aus - schliefst die Vorstellung des Selbst in dem erklärten Sinne oder die Vorstellung der Identität ein. Wir dürfen demnach schließen, daß der Regel nach diese Vorstellung keinen Bestandteil der Erinnerung bildet. Die Vorstellung unserer Person hingegen nach ihrem Aufsern oder, insofern sie äufserlich verschieden ist von allen anderen Dingen und Personen, scheint der Erinnerung wesentlich zu sein. Eine Vorstellung von unserer Person nach ihrer innern Seite können wir, wie es scheint, nur dadurch gewinnen, dass wir sie als fortdauernd oder identisch in allen ihren Zuständen auffassen - mag nun diese Auffassung Uphues, Über die Erinnerung.

der Wahrheit entsprechen oder irrtümlich sein. Eine Vorstellung unserer Person hingegen nach ihrer äußern Seite gewinnen wir schon dadurch, dass wir sie von allen anderen Personen und Dingen durch gewisse äußere Kennzeichen unterscheiden. Es versteht sich von selbst: wenn die Vorstellung der Identität oder Fortdauer unseres Selbst keinen Bestandteil der Erinnerung bildet, so gehört auch die Überzeugung, dass unser Ich in der Vergangenheit fortgedauert hat oder eins und dasselbe geblieben ist, nicht zur Erinnerung. Diese Überzeugung setzt ja jene Vorstellung voraus. Ebensowenig nun wie die Überzeugung von der Fortdauer unseres Ich als ein notwendiger und wesentlicher Bestandteil der Erinnerung betrachtet werden kann, ebensowenig kann auch die Überzeugung von der Fortdauer der Dinge, welche den Gegenstand der Erinnerung bilden, als solcher gelten. Ich kann mich ebensowohl eines Gegenstandes erinnern, der jetzt nicht mehr existiert, also in vollem Sinne der Vergangenheit angehört, wie eines Gegenstandes, der aus meinem Gesichtskreis verschwunden ist, aber außerhalb desselben fortbesteht. In letzterem Falle verbindet sich mit der Erinnerung häufig die Überzeugung von der Fortdauer des Gegenstandes, aber diese Überzeugung ist offenbar ein von der Erinnerung durchaus verschiedener, in keiner Weise zu ihr gehörender Akt.

Ein von der Erinnerung ganz wesentlich verschiedener Akt ist auch das Wiedererkennen. Es scheint, daß das Wiedererkennen die Erinnerung und zugleich die Überzeugung von der Fortdauer seines Gegenstandes einschließt. Jedenfalls bildet das Wahrnehmen eines früher wahrgenommenen Gegenstandes den ersten und wesentlichsten Bestandteil des Wiedererkennens. Aber außerdem muß uns der

Gegenstand als bekannt erscheinen oder wir müssen uns erinnern, ihn (denselben Gegenstand) früher wahrgenommen zu haben, wenn von einem Wiedererkennen die Rede sein soll. Das Bekannterscheinen ist nicht dasselbe mit der Erinnerung, denselben Gegenstand früher wahrgenommen zu haben. Diese Erinnerung schließt, wie es scheint, das Bekannterscheinen ein, aber nicht umgekehrt schließt das Bekannterscheinen diese Erinnerung ein. Wann sage ich, dass ich einen Gegenstand kenne oder mit ihm bekannt bin? Dann, wenn ich aus dem Gedächtnis verschiedene Merkmale desselben, die ich entweder durch eigene Wahrnehmung oder durch Mitteilung anderer kennen gelernt habe, aufzählen kann, ohne dass ich diese Merkmale im Augenblick, wo ich sie aufzähle, wieder wahrnehme oder wieder durch Mitteilung anderer kennen lerne. Der Gegenstand, den ich kenne, braucht nicht mehr zu existieren, er kann der Geschichte angehören. Das Kennen setzt allerdings ein Kennengelernthaben voraus, aber nicht auch die Erinnerung an die Art und Weise, wie ich den Gegenstand kennen gelernt habe; es genügt, wenn die Merkmale des Gegenstandes, so oft der Name des Gegenstandes genannt wird und ich ihn erblicke, und zwar die nicht im Namen enthaltenen oder durch den Anblick gegebenen, von früher her bekannten Merkmale, sei es von selbst sei es nach einigem Besinnen, im Bewußtsein auftauchen. Wo immer dies der Fall ist, da sagen wir, dass wir den Gegenstand kennen: in dieser Weise sprechen wir dann davon, dass die Eltern ihre Kinder, der Schäfer seine Schafe, jeder von uns seine Bücher, Kleider, den Federhalter, die Bleifeder, mit der wir schreiben, Haus, Strasse, Stadt, wo wir wohnen, nicht minder aber auch, daß wir gewisse Erzählungen aus der Geschichte, Romane u. s. w., die wir gehört oder ge-

lesen haben, kennen. So oft wir nun alle jene Gegenstände erblicken und den Anfang oder einen Abschnitt der Geschichten und Romane hören oder lesen, so tauchen auch die nicht gesehenen und nicht gehörten oder gelesenen Bestandteile der Gegenstände und Geschichten in unserm Bewußstsein auf, und dieses in Verbindung mit dem Sehen, Hören, Lesen auftretende Auftauchen des Nichtgesehenen, Nichtgehörten, Nichtgelesenen, das bezeichnen wir als Bekannterscheinen. Nicht das Gesehene, Gehörte, Gelesene erscheint als bekannt, sondern der ganze Gegenstand oder die ganze Geschichte. Das ist das Gewöhnliche. Man wird nicht leugnen können, dass in dem Bekannterscheinen in diesem Sinne die Erinnerung keine Stelle hat. Dieses Bekannterscheinen "vertrauter Objekte" wird oft als ein "Wiedererkennen" bezeichnet. So auch von Benno Erdmann1, wenn ich ihn recht verstehe: mit vollem Recht wird darum von ihm geleugnet, dass in dem Wiedererkennen in diesem Sinne die Erinnerung eine Rolle spiele. Selbstverständlich bildet auch die Überzeugung von der Identität oder Fortdauer der Gegenstände keinen Bestandteil dieses Vorgangs.

Nun kann aber auch der Fall eintreten, dass nicht der ganze Gegenstand, die ganze Geschichte (infolge des Wiederauftauchens des augenblicklich Nichtgesehenen, Nichtgehörten, Nichtgelesenen) uns als bekannt erscheint, sondern gerade das, was wir von einem Gegenstand sehen, von einer Geschichte hören oder lesen; gerade das augenblicklich wieder Gesehene, Gehörte oder Gelesene kann uns als bekannt erscheinen. Das ist allerdings nur dadurch möglich, wie es scheint, dass wir uns erinnern,

 $<sup>^{1}</sup>$ . Benno Erdmann, Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie X 318.

dasselbe früher gesehen, gehört, gelesen zu haben. Selbstverständlich verbindet sich mit dem Bekannterscheinen in diesem Sinne das Bekannterscheinen in dem zuerst erklärten Sinne. Wenn wir uns erinnern, das, was wir jetzt sehen, hören oder lesen, früher schon gesehen, gehört oder gelesen zu haben, so tauchen auch die nicht wahrgenommenen, aber von früher her bekannten Bestandteile der Gegenstände und Geschichten in uns auf und die ganzen Gegenstände und Geschichten erscheinen uns damit als bekannt. Unter dem Wiedererkennen verstehen wir gewöhnlich beide Vorgänge, aber seinen wesentlichsten und ersten Bestandteil bildet doch das Bekannterscheinen des augenblicklich Wahrgenommenen oder die Erinnerung, dasselbe schon früher wahrgenommen zu haben. Um Irrungen zu vermeiden, ist es gleichwohl angemessen, dass wir beide Vorgänge voneinander unterscheiden und den ersten, d. h. die Erinnerung, das, was wir jetzt wahrnehmen, schon früher wahrgenommen zu haben, als Wiedererkennen, den zweiten, das Wiederauftauchen augenblicklich nicht wahrgenommener von früher her bekannter Bestandteile, als Bekannterscheinen bezeichnen.

Es erscheint nun fast als notwendig, daß das Wiedererkennen in diesem Sinne wie einerseits die Erinnerung, so andererseits auch die Überzeugung von der Identität und Fortdauer des Gegenstandes einschließt. Die Erinnerung, dasselbe, was wir jetzt wahrnehmen, schon früher wahrgenommen zu haben, scheint doch von der Überzeugung, daß es ebendasselbe ist oder geblieben ist — das, was wir früher wahrnahmen, mit dem, was wir jetzt wahrnehmen —, unzertrennlich zu sein. Indes wir erinnern uns auch, daß wir dieselbe Geschichte schon früher gelesen oder gehört

haben, die wir jetzt lesen oder hören. Offenbar heißt das nicht, dass wir der Zahl nach dieselben Worte lesen oder hören, der Zahl nach dieselben Vorstellungen und Gedanken hegen, wie früher, sondern dass den gegenwärtigen Worten und Gedanken der Zahl nach derselbe Gegenstand entspricht wie den früheren Worten und Gedanken; es heißt auch nicht, dass dieser Gegenstand fortgedauert hat - eine Geschichte gehört ja der Vergangenheit an und ist in ihr abgeschlossen. (Dass die Schriftzeichen, welche wir lesen, wenn wir dasselbe Exemplar des Werkes wie früher zur Hand nehmen, dieselben, der Zahl nach dieselben geblieben sind und fortgedauert haben, kommt für diesen Vorgang gar nicht in Betracht - unsere Aufmerksamkeit ist einzig und allein auf das den Worten und Gedanken Entsprechender auf die früher einmal zu einer bestimmten Zeit und an einem bestimmten Orte geschehene Geschichte gerichtet.) Das Wiedererkennen einer Geschichte, die wir jetzt lesen oder hören, als einer solchen, die wir früher gelesen oder gehört haben, schließt demnach die Überzeugung von der Identität des den gegenwärtigen Worten und Gedanken und den früheren Worten und Gedanken Entsprechenden, nicht aber auch die Überzeugung von seiner Fortdauer ein.

Man kann fragen, ob wir für das Wiedererkennen eines früher wahrgenommenen Gegenstandes, der jetzt noch existiert und von uns wieder wahrgenommen wird, nicht ebenso die Überzeugung von seiner Identität und die Überzeugung von seiner Fortdauer unterscheiden müssen. Unzweifelhaft bildet auch hier die Überzeugung von der Identität des Gegenstandes einen Bestandteil des Vorgangs des Wiedererkennens. Es versteht sich von selbst, daß der Gegenstand nicht derselbe sein kann, wenn er nicht derselbe geblieben ist: die Identität des Gegenstandes setzt

seine Fortdauer voraus. Aber daraus folgt nicht, dass die Vorstellung und Überzeugung von der Identität auch die Vorstellung und Überzeugung von der Fortdauer voraussetzt. In der That scheint das Wiedererkennen eines noch jetzt existierenden Gegenstandes nur die Überzeugung von seiner Identität, nicht auch die Überzeugung von seiner Fortdauer in der Zwischenzeit einzuschließen. Eine Vorstellung und Überzeugung von der Identität unseres gegenwärtigen mit unserm vergangenen Ich scheint nicht möglich zu sein ohne einen oberflächlichen Blick auf unsere Zustände in der Zwischenzeit, wie der ältere Mill mit Recht wenigstens andeutet<sup>1</sup>, ohne eine Vorstellung der Zustände in der Zwischenzeit und ohne eine Überzeugung, das in ihnen das Ich dasselbe geblieben ist, mit anderen Worten ohne Vorstellung und Überzeugung von der Fortdauer des Ich. Aber anders als mit dem Ich verhält es sich, wie es scheint, mit den fortdauernden Dingen, die einen Gegenstand des Wiedererkennens bilden.

## § 10.

## Ergebnis.

Der Gegenstand der Erinnerung gehört der Vergangenheit an. Eine Erkenntnis dieses Gegenstandes ist deshalb nur möglich, wenn ein Bild oder eine Darstellung von ihm im Bewußtsein vorhanden ist. Wir nennen eine solche Darstellung eines Gegenstandes im Bewußtsein eine Vorstellung. Sie ist verschieden von ihm, aber steht ihrer Natur nach zu ihm in Beziehung, ist sein Bild. Die Vorstellung kann zu gleicher Zeit mit dem Gegenstand in dem Bewußtsein gegenwärtig sein. Sagen wir, während wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> James Mill, Analysis of the phenomena of human Mind. II. edition vol. I p. 339—340

einen Vogel sehen: Das (d. h. dieser Sinneseindruck oder Gegenstand) ist ein Vogel, so ordnen wir den im Bewusstsein gegenwärtigen Sinneseindruck der im Bewufstsein gegenwärtigen Vorstellung unter. Auch hier ist die Vorstellung etwas vom Gegenstand wesentlich Verschiedenes. Besonders deutlich tritt die Verschiedenheit von Vorstellung und Gegenstand in der Erinnerung hervor. Hier ist die Vorstellung allein gegenwärtig, der Gegenstand gehört der Vergangenheit an. Dass das letztere der Fall ist, erkennen wir bei der Reflexion über die Erinnerung unmittelbar: die Erinnerung ist ihrem Begriffe nach, wie die Reflexion lehrt, auf einen vergangenen Gegenstand gerichtet. Wir schließen daraus, dass eine Erkenntnis dieses Gegenstandes nur durch eine im Bewußtsein gegenwärtige Vorstellung möglich ist. So erkennen wir, wie es scheint, durch eine Schlussfolgerung, dass die Erinnerung ein mittelbares oder ein durch eine Vorstellung vermitteltes Erkennen ist. Vorstellung und Gegenstand sind in der Erinnerung etwas notwendig und wesentlich Verschiedenes. Das gilt auch dann, wenn der Gegenstand der Erinnerung eine vergangene Vorstellung ist. Die vergangene Vorstellung wird dann durch eine von ihr verschiedene gegenwärtige Vorstellung dargestellt und erkannt. Eine ganz andere Frage ist, ob in der Erinnerung Vorstellung und Gegenstand auch wirklich voneinander unterschieden werden oder ob nicht vielmehr in derselben die gegenwärtige Vorstellung, wie man sagt, zeitlich verschoben, in die Vergangenheit verlegt, d. h. für den vergangenen Gegenstand gehalten und als derselbe gesetzt wird. Vieles scheint für die letztere Annahme zu sprechen. In der Erinnerung ist die gegenwärtige Vorstellung das einzig Gegebene, wir verweilen aber in ihr mit unsern Gedanken der Regel nach, anscheinend lediglich, in der

Vergangenheit. Was liegt da näher, als dass wir die Vorstellung für den Gegenstand halten, als solchen setzen oder objektivieren? Die Objektivationshypothese, welche wir für die Wahrnehmung verwerfen mußten, scheint für die Erklärung der Erinnerung unentbehrlich zu sein. Die Sache liegt hier insofern ja anders, als bei der Erinnerung die Erkenntnis durch eine Vorstellung vermittelt wird, während wir die Wahrnehmung als ein streng unmittelbares Erkennen betrachten müssen. Das durch die Wahrnehmung gewonnene Wissen von den Gegenständen könnte ferner durch die Erinnerung auch in dem Falle wieder geweckt werden, wenn die Erinnerung in einer Objektivation bestände, vorausgesetzt dass die für die Gegenstände gehaltenen Vorstellungen den Gegenständen wirklich entsprechen. Der Erinnerungsvorgang würde also, wie es scheint, seinen Zweck erfüllen, auch wenn in ihm die gegenwärtige Vorstellung für den vergangenen Gegenstand gehalten oder als solcher gesetzt würde. Freilich hätte die Erinnerung in diesem Falle keinen von ihr wirklich verschiedenen Gegenstand - der Gegenstand kommt ja erst durch das Dafürhalten zu stande; außerdem schlösse sie durch die Art ihres Vollzuges notwendig und immer einen Irrtum ein. Aus diesem Grunde müssen wir uns die Frage zu beantworten suchen, ob nicht in der Erinnerung Vorstellung und Gegenstand voneinander unterschieden werden.

Sowenig wie das Erkennen überhaupt, ist auch die Erinnerung auf sich selbst gerichtet. Die Erinnerung unterscheidet darum auch nicht — sich selbst, d. h. den Akt, in dem sie besteht, von dem Gegenstande, auf den sich der Akt bezieht. Das kann nur durch einen von ihr verschiedenen und auf sie gerichteten Akt der innern Wahrnehmung geschehen. Die Erinnerung ist keine psychologische

auf die Akte gerichtete Reflexion, aber eine andere Frage ist, ob sie nicht als ontologische Reflexion betrachtet werden muss. (Man vergleiche des Verfassers Schrift "Wahrnehmung und Empfindung" S. 140.) Das wäre der Fall, wenn wir im Akte der Erinnerung die Vorstellung vom Gegenstand unterschieden. Der Regel nach, so sagten wir, verweilen wir bei der Erinnerung mit unseren Gedanken, anscheinend lediglich, in der Vergangenheit. Das ist richtig. Es giebt aber auch Ausnahmen von dieser Regel. Oft müssen wir uns lange besinnen, ehe wir uns erinnern können. Die Züge des erinnerten Gegenstandes tauchen nur allmählich in uns auf: wir sind uns ihrer Unähnlichkeit oder Ungenauigkeit, ihrer nur annähernden Richtigkeit deutlich bewufst. Oft erinnern wir uns, etwas Ahnliches, wie wir jetzt sehen oder hören, schon früher gesehen oder gehört zu haben. In allen diesen Fällen wird die gegenwärtige Vorstellung oder, wenn es sich um eine gegenwärtige Wahrnehmung handelt, der gegenwärtige Bewußstseinsinhalt von dem vergangenen in der Erinnerung wirklich unterschieden. Annähernd das Gleiche gilt, wenn wir uns erinnern, dieselbe Person oder denselben Gegenstand, den wir jetzt wahrnehmen, schon früher wahrgenommen zu haben. Hier wird allerdings der gegenwärtig wahrgenommene Gegenstand mit dem früher wahrgenommenen als derselbe anerkannt, aber nicht um den Gegenstand handelt es sich für die Erinnerung, sondern um die frühere Wahrnehmung desselben, und diese wird offenbar nicht mit der gegenwärtigen Wahrnehmung als dasselbe gesetzt, da die gegenwärtige Wahrnehmung in diesem Falle der Regel nach gar nicht Gegenstand eines Erkennens ist, jedenfalls aber nicht einen Gegenstand der Erinnerung bildet. Man wird dagegen einwenden, dass eine Erinnerung an eine frühere Wahrnehmung nur durch

eine Vorstellung dieser früheren Wahrnehmung möglich ist und dass eben diese Vorstellung für die frühere Wahrnehmung gehalten oder als dieselbe gesetzt werde. Die Lösung dieses Einwandes kann erst später erfolgen. Sehen wir also von den zuletzt erwähnten Fällen der eigentlichen Wiedererkennung, d. h. der Erinnerung, dass wir denselben Gegenstand, den wir jetzt wahrnehmen, schon früher wahrgenommen haben, ab. Die zuerst erwähnten Fälle beweisen wenigstens soviel, dass es Erinnerungen giebt, in denen die Vorstellung von dem Gegenstand unterschieden wird. Sollten wir daraus nicht schließen dürsen, dass auch in den Fällen, wo wir bei der Erinnerung mit unseren Gedanken ganz in der Vergangenheit zu verweilen scheinen, eine solche Unterscheidung zu Grunde liege, aber wegen des schnellen Verlauss der Erinnerung von uns nicht entdeckt werden könne?

Wie dem sei, jedenfalls läßt sich auf einem anderen Wege zeigen, dass diese Unterscheidung für das Zustandekommen der Erinnerung unentbehrlich ist. Wir fassen den Gegenstand der Erinnerung als vergangen auf. Er ist aber nur vergangen in der Gegenwart, auf den Standpunkt der Gegenwart bezogen. Nur durch eine bewußte Beziehung des Vergangenen auf die Gegenwart, durch ein Ausgehen von der Gegenwart kann das Vergangene als vergangen aufgefast werden. Liegt da der Gedanke nicht unabweislich nahe, dass die gegenwärtige Vorstellung, auf die die Erinnerung als auf das eigentliche Mittel der Erkenntnis in erster Linie und jedenfalls mehr als auf etwas anderes Gegenwärtiges gerichtet ist, in der Erinnerung als gegenwärtig aufgefast und dass mit Beziehung auf sie der Gegenstand als vergangen betrachtet wird? In den Fällen wenigstens, wo wir bei der Erinnerung uns selbst und alles, was uns umgiebt, ganz und gar zu vergessen scheinen und uns ganz

in die Vergangenheit versenken, ist eine Auffassung der Vergangenheit als vergangen nur möglich, sofern die Vorstellungen, die uns die Vergangenheit darstellen, als gegenwärtig aufgefasst werden. Natürlich werden diese Vorstellungen in der Erinnerung nicht durch ein namentliches und begriffliches Erkennen, nicht durch die Vorstellung der Gegenwart als gegenwärtig aufgefast, sondern in einer streng unmittelbaren Weise. Die Vorstellung der Gegenwart spielt ja in der Erinnerung keine Rolle, am wenigsten dann, wenn wir mit unsern Gedanken in der Vergangenheit zu verweilen scheinen. Aber eine Auffassung der Vergangenheit als Vergangenheit ist nicht möglich, wenn der gegenwärtige Inhalt des Bewußtseins nicht irgendwie als gegenwärtig zum Bewußstsein kommt, ohne daß wir ihn der Vorstellung "gegenwärtig" unterordnen oder ihr gemäß klassifizieren. Wir haben ein solches unmittelbares Bewufstsein oder Wissen bereits bei der Wahrnehmung kennen gelernt, es ist seinem Gegenstand durchaus angemessen, obgleich es keine ihm entsprechenden besonderen Gebilde, wie die Vorstellungen sind, erzeugt.

Nicht bloß, insofern sie gegenwärtig sind, sind die Vorstellungen in der Erinnerung Gegenstand eines unmittelbaren Erkennens, sondern auch, insofern sie Vorstellungen d. h. Bilder der vergangenen Gegenstände sind. Da wir nämlich die vergangenen Gegenstände nur vermittelst der gegenwärtigen Vorstellungen erkennen können, so müssen wir die letzteren auch nicht bloß ihrem Inhalte, ihren Bestandteilen (Merkmalen) nach, sondern auch in ihrer Beziehung zu den Gegenständen erkennen. Wäre das nicht der Fall, dann wäre es unbegreiflich, wie wir die Gegenstände gemäß den Vorstellungen erkennen, ihnen den Bestandteilen der letzteren entsprechende Eigenschaften beilegen können.

Selbstverständlich ist auch diese Erkenntnis der Vorstellungen eine streng unmittelbare, nicht namentliche, nicht begriffliche. Sollten nicht bloss die Gegenstände der Erinnerung, sondern auch die Vorstellungen, die bei derselben eine Rolle spielen, mittelbar, d. h. vermittelst anderer von ihnen verschiedener Vorstellungen, erkannt werden, so würde das die Annahme eines processus in infinitum notwendig machen, d. h. die Erkenntnis dieser Vorstellungen wäre ebenso unmöglich wie die Erkenntnis der Gegenstände, deren Vorstellungen sie sind. Aber eine unmittelbare Erkenntnis der Vorstellungen in der Erinnerung als Vorstellungen findet notwendigerweise statt, wenn die Erinnerung nicht in einer Objektivation der gegenwärtigen Vorstellungen, in einer Setzung derselben als der vergangenen besteht. Entweder die Vorstellungen werden in der Erinnerung unmittelbar nach ihrem Inhalte und in ihren Beziehungen zu den Gegenständen, d. h. in ihrem Unterschiede von den Gegenständen und als Bilder der Gegenstände. erkannt, oder sie werden in der Erinnerung für die Gegenstände selbst genommen, gehalten, was dasselbe ist, als die Gegenstände gesetzt, objektiviert.

Vielleicht geben die Anhänger der Objektivationstheorie zu, daß wir in der Erinnerung, besonders wenn wir uns ihrer Ungenauigkeit bewußt sind, Vorstellung und Gegenstand unterscheiden. Aber sie behaupten sicherlich, daß mit dieser Unterscheidung gar nichts gewonnen ist. Die Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand gehört ja — so werden sie sagen — ganz dem Vorstellungsgebiete an. Das, was wir Gegenstand nennen und als solchen von der Vorstellung unterscheiden, ist nicht der wirkliche Gegenstand, sondern nur eine Vorstellung des Gegenstandes. Die Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand ist

nur eine Unterscheidung von Vorstellung und Vorstellung, sie kommt nur dadurch zu stande, daß wir die Vorstellung des Gegenstandes mit dem Gegenstand verwechseln, für den Gegenstand halten, d. h. also objektivieren. Hiernach bezieht sich die Erinnerung nicht auf den Gegenstand selbst, sondern auf die "Gegenstand" genannte Vorstellung des Gegenstandes.

Was werden wir nun hierauf erwidern? Zunächst muss eingeräumt werden, dass eine Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand nicht möglich ist ohne eine Vorstellung des Gegenstandes in seinem Unterschiede von der Vorstellung. Wenn in der Erinnerung eine Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand stattfinden soll, dann muss neben der ersteren, der eigentlichen Erinnerungsvorstellung, in der Erinnerung auch eine von ihr verschiedene Vorstellung des Gegenstandes, eine Gegenstandsvorstellung vorhanden sein. Wenn wir in der Erinnerung die Erinnerungsvorstellungen als Bilder vergangener Gegenstände auffassen, so ist es selbstverständlich, daß die Erinnerungsvorstellungen Vorstellungen der entsprechenden Gegenstände in uns hervorrufen. Dadurch eben wirken sie ja als Bilder. Daraus folgt nun aber noch keineswegs, daß wir die durch die Erinnerungsvorstellung geweckte Gegenstandsvorstellung mit dem Gegenstand selbst verwechseln oder als solchen objektivieren. Vielmehr solange wir die Erinnerungsvorstellungen als Bilder auffassen, scheint eine solche Verwechslung unmöglich zu sein. Die Erinnerungsvorstellung enthält unser ganzes Wissen vom Gegenstand. Die Gegenstandsvorstellung ist ihr gegenüber sozusagen inhaltleer. Sie stellt den Gegenstand dar, insofern er nicht die Erinnerungsvorstellung ist. Das ist ihr ganzer Inhalt. Es ist denkbar, dass wir die Erinnerungsvorstellung

mit dem Gegenstand verwechseln oder für denselben halten, aber die Gegenstandsvorstellung, die uns ein Wissen von dem Gegenstand in keiner Weise vermittelt, scheint doch mit dem wirklichen Gegenstand nicht verwechselt oder für denselben gehalten werden zu können.

Wenn eine Gegenstandsvorstellung in der Erinnerung vorhanden ist und von der Erinnerungsvorstellung unterschieden wird, so wird eben damit der wirkliche Gegenstand nicht bloß von der Erinnerungsvorstellung, sondern von allen im Bewufstsein gegenwärtigen Vorstellungen, auch von der Gegenstandsvorstellung unterschieden. Eine andere Bedeutung scheint die Unterscheidung von Erinnerungsvorstellung und Gegenstandsvorstellung, sofern sie einen Bestandteil des Erinnerungsvorgangs bildet, doch nicht haben zu können. Der Regel nach wird durch die Gegenstandsvorstellung in der Erinnerung der wirkliche Gegenstand von aller Vorstellung überhaupt unterschieden; aber insofern auch eine vergangene Vorstellung den Gegenstand der Erinnerung bilden kann, müssen wir sagen, dass durch dieselbe in der Erinnerung der Gegenstand von allen im Bewußtsein gegenwärtigen Vorstellungen, in erster Linie natürlich von der Erinnerungsvorstellung unterschieden wird. Nur zweierlei ist möglich: Entweder die Erinnerungsvorstellung wird für den vergangenen Gegenstand gehalten, objektiviert - dann funktioniert natürlich die Vorstellung Gegenstand im Erinnerungsakte, sonst wäre ja ein Für-den-Gegenstand-halten nicht möglich, aber von einer Unterscheidung von Vorstellung und Gegenstand ist dann keine Rede. Oder die Erinnerungsvorstellung wird von dem Gegenstand beziehungsweise von der Gegenstandsvorstellung unterschieden - dann wird auch die Gegenstandsvorstellung von dem Gegenstand unterschieden. Voraussetzung des

letzteren ist natürlich, dass die Vorstellungen, die Erinnerungsvorstellung sowohl als die Gegenstandsvorstellung, in der Erinnerung in ihrer Beziehung zum vergangenen Gegenstand, als Bilder desselben, natürlich im unmittelbaren, nicht namentlichen, nicht begrifflichen Erkennen, aufgefast werden. Geschieht dies nicht, so bleibt nur die Annahme übrig, daß die Erinnerungsvorstellung als der vergangene Gegenstand gesetzt oder objektiviert wird. Für eine Gegenstandsvorstellung, die unterschieden wird von der Erinnerungsvorstellung, ist in diesem Falle im Erinnerungsvorgang keine Stelle. Vielmehr wird die als Vorstellung nicht erkannte Erinnerungsvorstellung unter der (im Erinnerungsakt funktionierenden) Vorstellung des Gegenstandes aufgefasst und eben dadurch mit dem vergangenen Gegenstand verwechselt, für denselben gehalten oder objektiviert; auch die Gegenstandsvorstellung wird nicht als Vorstellung erkannt, sie "funktioniert" nur im Erinnerungsakte, d. h. vermittelst derselben werden die Bestandteile der Erinnerungsvorstellung als Eigenschaften des Gegenstandes gesetzt oder objektiviert.

Es wird für uns darauf ankommen zu zeigen, das in der Erinnerung neben der Erinnerungsvorstellung eine von ihr verschiedene Gegenstandsvorstellung vorhanden ist und von ihr wirklich unterschieden wird. Obgleich wir einzig und allein Vorstellungsinhalte vorstellen können, niemals aber das, was wirklich ist oder existiert, so können wir uns Vorstellungsinhalte doch als wirklich, d. h. als ob das Vorgestellte wirklich wäre, vorstellen. So können wir uns einen Baum vorstellen, als ob er unseren Augen unmittelbar gegenwärtig wäre oder vor uns stände. Die Umrisse des Vorgestellten werden in diesem Falle fester, die

Züge ausgeprägter, die Farben lebhafter¹. In ähnlicher Weise können wir auch gegenwärtige Vorstellungsinhalte als in der Vergangenheit wirklich vorstellen, z. B. Bismarck an der Stelle des Freiherrn von Stein mit der gesamten dadurch geschaffenen Situation. Alle diese Vorstellungsvorgänge, die beim Lesen erdichteter Erzählungen oder Schilderungen eine große Rolle spielen, sind der Regel nach von der Überzeugung begleitet, daß das Vorgestellte eben bloß etwas Vorgestelltes und nicht etwas Wirkliches ist. Nur im Falle der Hallucination wird das als etwas Wirkliches Vorgestellte auch für etwas Wirkliches gehalten. (Man vergleiche hierzu den Verfasser a. a. O. S. 37 u. S. 282.)

Diese Vorgänge nun haben mit dem, was sich bei der Erinnerung in unserm Bewufstsein vollzieht, keine Ähnlichkeit. Die Erinnerung ist ein Dafürhalten oder eine Überzeugung, dass ein Gegenstand in der Vergangenheit vorhanden oder so und so beschaffen war. Aber nicht jede derartige Überzeugung ist eine Erinnerung. Wir können eine solche Überzeugung durch Mitteilung anderer gewinnen, z. B. aus den Geschichtsquellen; wir können sie auch durch Schlussfolgerung, z. B. aus den geologischen Funden, erhalten. Das ist selbstverständlich keine Erinnerung. Nur wenn die Überzeugung einzig und allein auf unserer eigenen früheren Wahrnehmung des Gegenstandes beruht (wir also auch nicht erst durch Mitteilung anderer zur Überzeugung von unserer eigenen früheren Wahrnehmung gelangen, wie das Stuart Mill mit Recht hervorhebt 2), sprechen wir von einer Erinnerung. Darum spielt die Vorstellung der eigenen früheren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brentano a. a. O. S. 271. Chr. v. Ehrenfels, Über Fühlen und Wollen S. 65 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mill, Analysis II. ed. vol. I p. 327.

Uphues, Über die Erinnerung.

Wahrnehmung in der Erinnerung notwendig eine Rolle, sie bildet einen unentbehrlichen Bestandteil der Erinnerung. Ich erinnere mich dieser Person oder Sache heißt: ich erinnere mich, diese Person oder Sache gesehen oder von ihr gehört zu haben (im letzteren Falle ist nicht die Person oder Sache. sondern das von ihnen Gehörte Gegenstand der Erinnerung). Wie wesentlich die Vorstellung der eigenen früheren Wahrnehmung der Erinnerung ist, zeigt die Thatsache, dass wir uns auch gegenwärtig noch existierender Dinge erinnern können, wenn wir sie früher wahrgenommen haben. Der Satz also, dass der Gegenstand der Erinnerung der Vergangenheit angehört, gilt allgemein nur, sofern die Erinnerung eine vergangene Wahrnehmung des Gegenstandes voraussetzt und eine Vorstellung dieser Wahrnehmung einschließt. Trotzdem muß daran festgehalten werden, dass nicht die frühere Wahrnehmung, sondern das, was wir früher wahrgenommen haben, den Gegenstand der Erinnerung bildet (ausgenommen den Fall, wo wir uns unserer früheren Wahrnehmungsthätigkeit und nicht eigentlich des Gegenstandes derselben erinnern). Die der Erinnerung wesentliche Überzeugung ist auf das früher Wahrgenommene und nicht auf die frühere Wahrnehmungsthätigkeit (wie Stuart Mill irrtümlich behauptet1) gerichtet.

Wir müssen uns dem Gesagten gemäß die Entstehung des Erinnerungsvorgangs in folgender Weise denken. Zuerst tritt in uns die Erinnerungsvorstellung auf, sodann wird durch diese die Vorstellung der früheren Wahrnehmung des der Erinnerungsvorstellung entsprechenden Gegenstandes geweckt; mit dieser Vorstellung verbindet sich unmittelbar das Dafürhalten oder die Überzeugung, daß der Gegenstand

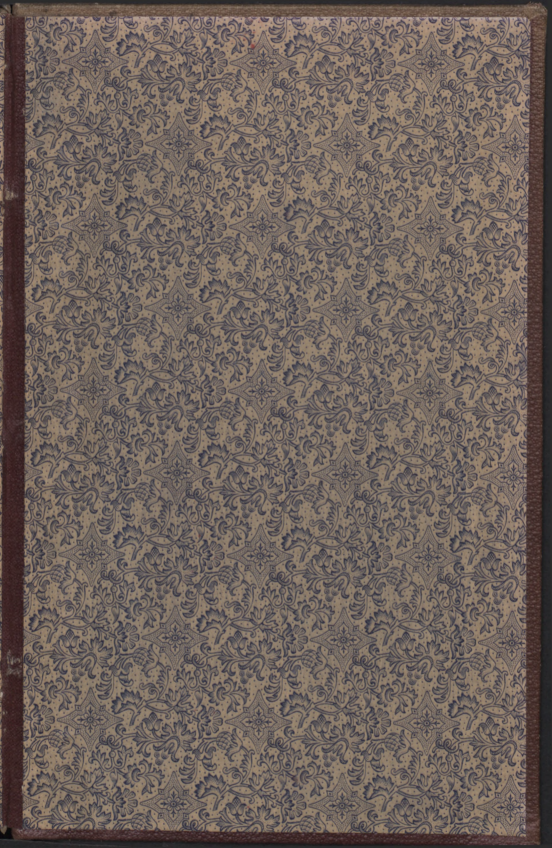
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mill, Analysis II. ed. vol. I p. 327.

vorhanden oder in bestimmter Weise beschaffen war. Die Vorstellung der früheren Wahrnehmung des Gegenstandes schliefst natürlich die Vorstellung des Gegenstandes ein. Diese in der Vorstellung der früheren Wahrnehmung eingeschlossene Vorstellung des Gegenstandes ist aber zunächst und an und für sieh genommen eine ganz unbestimmte. Alle näheren Bestimmungen des Gegenstandes, unser ganzes Wissen von ihm enthält eben die Erinnerungsvorstellung. Die Gegenstandsvorstellung hat nur die Aufgabe, die Beziehung der Erinnerungsvorstellung auf den vergangenen Gegenstand, wie sie in der Erinnerung zu stande kommt, zu vermitteln. Sie stellt zu diesem Zweck den Gegenstand in seinem Unterschied von der Erinnerungsvorstellung dar. Sie bildet das Subjekt des Erinnerungsurteils in seiner ursprünglichen Form: Dies, d. h. was ich früher wahrnahm. war so und so beschaffen. Das Prädikat dieses Urteils ist die Erinnerungsvorstellung mit ihrem mannigfaltigen Inhalte. Die Gegenstandsvorstellung entspricht insofern dem bloß hinweisenden und im übrigen inhaltleeren sprachlichen Dies. Eine Gegenstandsvorstellung gleicher Art, ebenso unbestimmt und inhaltleer, bildet auch das Subjekt des Wahrnehmungsurteils in seiner ursprünglichen Form: Dies, d. h. der gegenwärtige Sinneseindruck, ist der Papa, die Flasche. Die Gegenstandsvorstellung des Erinnerungsurteils erscheint noch unbestimmter als die des Wahrnehmungsurteils, insofern sie auf einen vergangenen Gegenstand hinweist, das ganz unbestimmte Es der Sprache scheint hier am Platze: Es, d. h. was ich früher wahrnahm, war so und so. Man wird nicht behaupten wollen, dass wir diese auf den Gegenstand hinweisende und den Gegenstand in seinem Unterschied von der Erinnerungsvorstellung darstellende, im übrigen ganz inhaltleere Vorstellung für den Gegenstand halten oder als \$ 20000

solchen setzen. Gegenstandsvorstellung und Erinnerungsvorstellung werden aber auch in der Erinnerung voneinander unterschieden, schon darum, weil die Vorstellung unserer früheren Wahrnehmung in der Erinnerung von der Erinnerungsvorstellung unterschieden wird und weil die Gegenstandsvorstellung einen Bestandteil der Erinnerung nur insofern bildet, als sie in der Vorstellung unserer früheren Wahrnehmung eingeschlossen ist.



Biblioteka Główna UMK 300001577398



Biblioteka Główna UMK Toruń

Biblioteka Główna UMK Toruń 657962 657961