

Der

# Hermesianismus

und ber

# Preußische Staat

in ihrer

welthistorischen Bedeutung

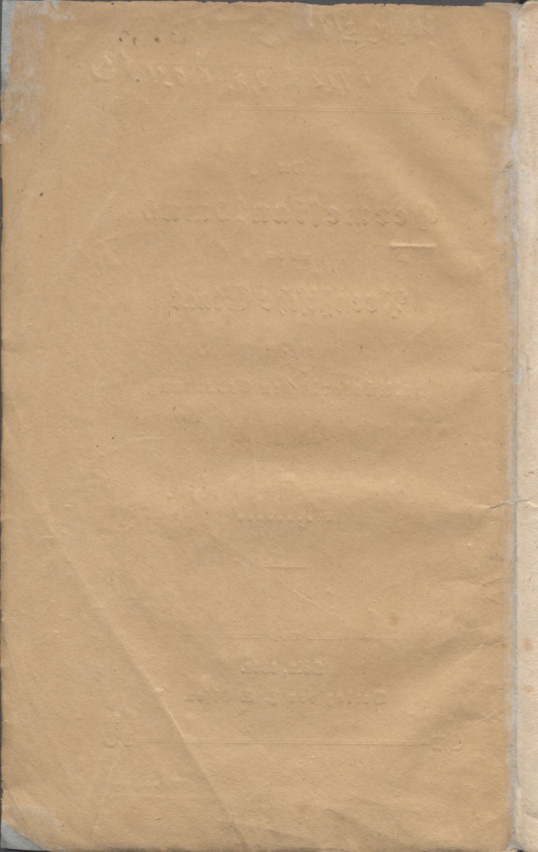
aufgezeigt

non

Dr. .... Volkmuth

Köln, 1838.

Berlag von g. C. Gifen.



Webl. do To. 51987 mir.

Der

## hermesianismus

und ber

Prengische Staat.



Bei F. E. Eisen in Roln ift erschienen und in allen Buchhandlungen zu haben:

Johanne ffen, Dr., kritische Darstellung ber theoretischen Grundsätze bes De La Mennais und seiner Geistesverwandten in Frankreich und Deutschland. 12. geh. 9 gGr.

In dieser Schrift wird durch eine klare und lichtvolle Darstellung, verbunden mit besonnener und umsichtlicher Kritik, die Unhaltbarkeit und Falscheit des De La Mennais-Bautainschen Spfremes dargethan. Für das deutsche Publicum muß sie um so größeres Interesse erregen, als in derselben auch der Beweis geführt wird, daß die Grundsche jenes Spfremes bereits in mehre Schriften, z. B. in jene des Dr. von Sieger, des Prof. Dr. Klee u. A., insbesondere in die vielsach begutsachteten Thesen übergegangen sind.

Metropolitan Domkapitel, das, zu Köln, in seinem Rechte, oder Verhalten desselben und seine Verhandlungen mit dem Apostolischen Studle in der Erzbischöslichen Sache. Eine kanonistische Abhandlung mit authentischen Aktenstücken. gr. 8. geh. 18 gGr.

Die grundlich wissenschaftliche Behandlung, welche biese Schrift charatterisirt, die überraschenden Resultate der Forschungen und das Interesse vorgelegten Akkenstücke, die sie bieket, die ruhige und würdevolle haltung in der klaren und natürlichen Darstellung, und die reinen und liebevollen Gesinnungen, die sich im Ganzen aussprechen, gereichen dieser Schrift zum besondern Vorzuge.

Priester= Seminar, das, zu Koln, unter den Erzbischofen Ferdinand August, Grafen Spiegel zum Desenberg und Canstein, und Clemens August, Freiherrn von Droste-Vischering. Mit 53 neuen Urfunden. gr. 8. geh. 15 gGr.

Diese Schrift läßt die beiben Erzbischsse auf einem der Hauptgebiete ihrer Wirksamkeit erscheinen, und bekaßt sich mit Vorgängen und Ereignissen, welche in ihren Einzelheiten nicht öffentlich bekannt geworden sind. Die erzählten Thatsachen geben richtige Aufschlüsse über die Personlichkeit der beiden Prälaten, und liefern eben dadurch einen nicht unbebeutenden Beitrag zur Bildung eines richtigen Urtheils über dieselben. Von vorzüglichem Interesse sind diese liegesigten zahlreichen Urkunden, nicht allein in so fern sie zur Bestätigung dienen, sondern auch, weil sie betreffenden Männer in ihrer Eigenthümlichkeit zeigen, um die von ihnen getroffenen Sinrichtungen im Sinzelnen anschaulich zu machen. Dieser Urkunden wegen hat die Schrift nicht bloß einen vorzübergehenden, sondern einen bleibenden Werth. Hermit möge man entnehmen, wie sehr dieselbe das Interesse des Publikums für sich in Ausspruch zu nehmen geeignet ist.

Der

# Hermesianismus

und ber

# Preußische Staat

in ihrer

welthistorischen Bedeutung

aufgezeigt

non

Dr. \* \* \* \* \* \* \* \*



Köln, 1838. Berlag von F. C. Eisen. Window Z delands

Im Großen und Ganzen zieht ein gewaltiger Geist durch das Geschlecht, und sein Flügelschlag braus't mächtig heran durch die Weiten.



W, 3063/84

### Borwort.

Wenn eine der großen Fragen über Leben und Tod plotlich zur Geschichte geworden, wenn sie das Interesse ber Zeit fo gang und gar in Unspruch nimmt und die Erwartungen von nah und fern sich durchkreuzen: dann setzt sich der Gesammtvorrath bes menschlichen Wiffens in Bewegung, und wer nur immer ein Gelbsturtheil geltend zu machen weiß, der fragt und sucht, wie er die prototypische Norm feiner Gedankenwelt auf die concrete Wirklichkeit zu appli= ciren habe. Da findet benn jede specielle Idee, die irgendwie als Regulativ in die constitutiven Verhaltniffe unsers Dafeins mit eingreift, ihre besondere Bertretung, die vorzugsweise liebgewonnenen Einseitigkeiten werden dem orga= nischen Verbande des Ganzen entzogen und ins Grenzenlose hinaus potenzirt; aber wie diese isolirt angepriesenen Fragmente bes Menschenlebens schroff und gegenfaglich vorgeschoben werden, so gehen sie auch unfügsam wieder aus= einander, und die Verwirrung mehrt sich zusehends. Daß

auch die literarischen Verhandlungen über die römische preußischen Angelegenheiten diese Bruchstücksform angenomemen, ist allbekannt. Hier sehen wir das Staatsthum bis in die Wolken erhoben, dort steigt die Kirche, wo mögelich, noch höher; der Eine treibt das unbedingte Glaubense und Autoritätssystem auf die Spisse, der Andere hält es mit den Wohlthaten der philosophischen Wissenschaft: und je nach dem in den Vordergrund gestellten Ausgangspunkte gliedern und subsumiren sich die sämmtlichen Factoren des großen Problems allemal anders.

Diesem Misverhaltnisse kann begegnet werden, wenn man nur den Versuch macht, die betressenden Einzelheiten in der gebührlichen Zusammengehörigkeit ineinandergreisen zu lassen, und dann jeden Coefficienten nach dem ihm von Hause aus zustehenden wesentlichen Antheile am Ganzen befragt. Den Versuch, die in Frage gestellten Ideen in ihrer sossenschen Ganzheit zu erfassen, habe ich hier auf dem Standpunkte einer Philosophie der Geschichte angestellt, und dieser Standpunkt dürste, wie die Sachen nun einmal stehen, auch jedenfalls der geeignetste sein. Mit der Philosophie allein ist nicht Allen gedient, denn auch die absoluten Positivisten sind als Stimmsührer mit im Spiele; die Geschichte reicht ihrerseits eben so wenig aus, weil ihre Aussprüche den Philosophen keine Drakelssprüche sind. Darum hab' ich die beiden Hauptquellen

menschlicher Wahrheit zusammen fließen laffen, und so ben gegensäblichen Parteien ein Element bereitet, auf dem sie sich einander begegnen konnten; ob ich die Vorkehrungen dazu in der gehörigen Weise getroffen, darüber haben sie selbst zu entscheiben. Gewiß aber ist, daß auch die lebendige Geschichte des Tages, wie sie nach allen Seiten hinaus Anklang findet, in der Philosophie über die Menschen-Geschichte überhaupt eine so welthistorische Stellung in Unspruch nimmt, daß ber Gedanke an ihre kolossale Bebeutung Manchem ber Einseitigen bas Berg mit all seinen wohlgeformten Wunschen ein wenig sinken machen konnte! Denn eben die Philosophie der Geschichte kann mitunter einen der falschen Propheten, die in diesen Tagen über die bevorstehenden Zeiten Europa's so grandios gewetterhuhnt und ge= bufpredigt haben, mit all seiner Sibyllen-Weisheit zu Nichte machen. Und bann stellt sie und eine anders geartete Bufunft vor Augen, die fie erfaßt auf ber handfesten Basis ber Vergangenheit, hinausschauend durch bas Medium ihrer unveräußerlichen Ideen. Bur Berftandigung nun über die beiden hier ineinandergreifenden Gedankengange der Geschichte und der Philosophie lege ich kurz folgendes Glaubensbekenntniß ab.

Ich halte dafür, daß im Fortgange der Geschichte vom ersten Anfange bis zum letzten Ende ein unverrückt vorgestecktes Ziel erstrebt werde, daß die Menschen diesem

Biele unter gottlicher Leitung feither fort und fort naber gebracht find, und daß mit der vollen Erreichung biefes Bieles die Geschichte sich abschließen werde. Das durch alle Geschichte bis zu ihrer hochsten Votenz in pragmatis scher Abfolge durchgeführte Besserwerden der Menschheit ift unmittelbar an bem jedesmaligen Standpunkte ber Intelligenz abzumeffen, und das ift der Grundtypus für alle Zeiten. Gelangt ber gefallene Mensch in stufenweiser Allmähligkeit wieder zur Vollendetheit seiner intelligenten Geiftigkeit und fest er sich so nach und nach wieder theoretisch in das Normalverhaltniß zu Gott auf der einen und zur Natur auf der andern Seite, fo wird das handeln von felbst schon in die gebührliche Richtung gebracht, und bas Vollbringen liegt dann am Willen, Hiernach hat man fich ben Ablauf der Geschichte also zu denken. Durch alle Infranzen zeigt fich ein unabläffiges Beffermerben ber Intelligeng: vom außersten Wahne des Irrthums anhebend, geht sie durch alle Jahrhunderte dem Zustande ihrer absoluten Ausbildung und Reinheit entgegen, und über diese Gegenwart in die Zukunft hinausgreifend wird fie in der gleichen Beise sich vollenden, bis sie zum vollen Selbstbewußtsein ber geistigen Ichheit gekommen und von da aus bann bas gesammte Sein Gottes und ber Creatur in bem eigenst gewonnenen Gebanken und mit Gelbstüberzeugung erfaßt. Sat bas intelligente

Ich sich selbst einmal wieder als das Centrum seines ganzen Denkgeschäftes gefunden und allseitig hinaus geltend gemacht, dann ist die Aufgabe seiner Entwicklung gelöset, und seine Geschichte ist zu Ende. Ganz anders aber steht das Problem des freien Willens in der Geschichte da.

Die einmal wiedergewonnenen Ideen des intelligenten Geistes laffen sich gleichsam testamentarisch auf die Nach= fommenschaft vererben, die übernommenen Wahrheiten follis citiren bann zur Erftrebung einer abermals hohern Stufe, und so wuchert die theoretische Menschheit mit einem ge= meinschaftlichen Kapitale bis fie zum Vollbesitze ihrer Ginfichten gekommen. Auf ber practischen Seite bagegen geht immer wieder an das Individuum der Ruf des Moral-Gefetes, und was die felbstgewollte That realisirt hat, bas wird ihr allein auch angeschrieben und vergeltend zuge= meffen; da gibt es fein tradirtes Erbtheil der Bater zur Forderung der spaten Entel, was der frische Augenblick der eigensten Gesinnung nicht selbsterrungen schafft und durchsett, das hat er nicht. Diese an die individuelle Ich heit gebundene Geschichte des moralischen Willens nimmt baher, eben weil sie eine Geschichte ber freien Selbstbestim= mung ift und bleibt, nicht auch die Geftalt bes ftetigen Befferwerdens an, wie fie bem Sichwiedererheben ber Intelligenz an dem Faden der psychologischen Nothwendigkeit unverbruchlich zu Theil wird. Dies zeigt zugleich, daß

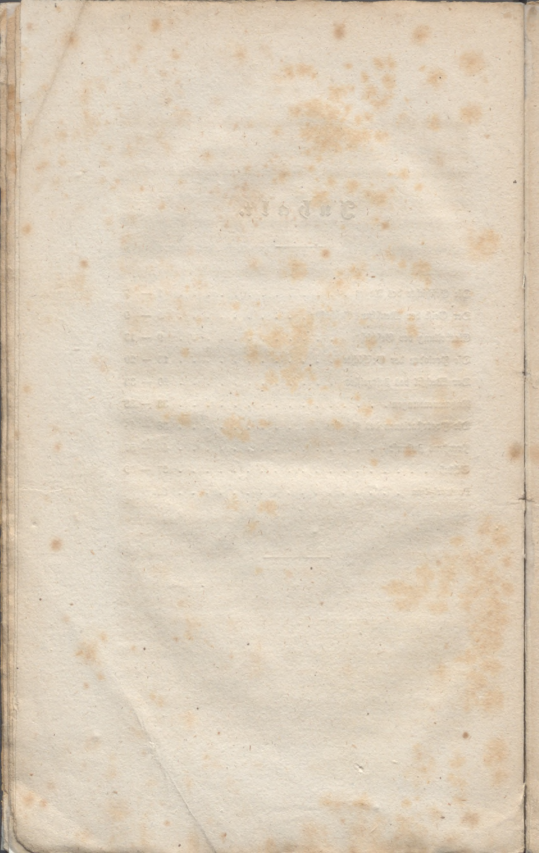
und warum das System der Geschichte nach dem Stusensgange der intelligenten Wiedergeburt abgemessen und absgeschlossen werden musse. Die Geschichte nimmt ihre Epochen und ihren Abschluß nach der gemeinsam gesührten intelligenten Wirthschaft und der dadurch wieder möglich gewordenen Realisürung des Sittengesehes; die Wirklichkeit dieser Realisürung bleibt durch alle Zeit dem Individuum ansheimgestellt, und diese wird, wenngleich Endzweck, doch nicht das universale Endergedniß der Geschichte sein.

Hieraus sieht der Leser, wie die in den nachstehenden Untersuchungen zur Sprache gebrachten continuirlichen Fortsschritte der Menschen-Geschichte dis auf die römisch-preußischen Worgänge herab und über sie hinaus gemeint sein müssen, und ich darf unbedingt darauf bestehen, diese Denkweise, weil sie die einzig anwendbare ist, unverwandt vor Augen zu halten. Und dann muß ich auch glauben, die Geschichte vom rechten Standpunkte herab angesehen und beurtheilt zu haben: ich wünsche, daß der Leser mit derselben Unsbesangenheit und Wahrheitsliebe prüse, als ich geschrieben habe.

Der Verfaffer.

### Inhalt.

|                                     |     |  |  |  |  | Seite.  |
|-------------------------------------|-----|--|--|--|--|---------|
| Die Geschichte bes Tages            |     |  |  |  |  | 1 - 5   |
| Der Geift ber Menschen = Geschichte | 2 . |  |  |  |  | 5 - 9   |
| Eintheilung der Geschichte          |     |  |  |  |  | 9 - 13  |
| Die Perioden der Geschichte         |     |  |  |  |  | 13 - 20 |
| Der Wechsel des Zeitgeistes         |     |  |  |  |  | 20 - 33 |
| Ruganwendungen                      |     |  |  |  |  | 33 - 38 |
| Die Protestationen bes Papstes .    |     |  |  |  |  | 38 - 45 |
| Preußens Zukunft                    |     |  |  |  |  | 46 - 57 |
| Sájluß                              |     |  |  |  |  | 57 — 59 |
| Postscriptum                        |     |  |  |  |  | 60.     |



### Die Weschichte bes Lages.

Die Sauptfrage unfrer Wiffenschaft ist immer noch die Frage nach dem Normalverhaltniffe der Philosophie zu dem tradis tionell Positiven, und die großen Vorgange bes Lebens in Rirche und Staat liefern bagu ihr practifch homogenes Seitenftuck. Ift der Mensch im Besitze gewisser Ideen, die feinem Beifte ichon von Sause aus ober, wie man fagt, a priori angestammt zustehen, und welche Bedeutung und Bedeutsamkeit baben diese Ideen fur ihn in den constitutiven Vorkommnissen der Theorie und der Praxis; oder aber steht seine Personlichkeit ba in folgsamer Passivitat, einer Tabula rasa gleich, bestimmt nur zur blinden Aufnahme historisch überlieferter Begriffe? Dieses bedeutungsvolle Problem ist schon lange die Zielscheibe des Denkens gewesen und ist es geblieben bis auf den heutigen Tag herab. Richt als wenn noch gar nichts gewonnen worden, was einer Antwort ahnlich fabe; eben die Reichhaltigkeit der Antworten lagt bes Fragens fein Ende werden. 3mei Sauptansichten haben aber bas große Wort.

Es ist nichts, sagen die Einen, mit der Philosophie einer ins dividuellen Vernunft und deren Vorgeben, schon auf den alleinigen Grund ihrer angestammten intelligenten Natur etwas erreichen und beweisen zu können. Es gibt keine sogenannte apriorische Selbstskändigkeit des Menschengeistes, und das Einzelwesen ist demzusolge unfähig, irgend eine der großen Wahrheiten aus und durch sich selbst zu gewinnen; draußen in der factischen Objectivität, in den historischen Ueberlieferungen liegt die Fülle der Wahrheiten gegeben, und der Mensch hat sie, ohne überhaupt nach dem Warum und Wie fragen zu dürsen, nur gläubig auszunehmen

und ungezweifelt festzuhalten. Der unbedingteste Positivismus, ber blinde Autoritätsglaube ist die Normalrichtung unfrer Intelligenz.

Unverwüstlich, so sagen die Andern dagegen, und schiedes richterlichnormal erfaßt sich ber geistige Mensch im eignen Gelbstbewußtsein, die angestammten apriorischen Bernunftibeen find ber unmittelbarfte Ausbruck feiner Perfonlichkeit, und einmal gefunden und bewährt, stehen sie, diese Urideen, daher als primitiv erstes Richtscheit ba zur legitimen handhabung ber großen Vorkommniffe ber Wiffenschaft und bes practischen Bers fehrs. Die Entfaltung biefer Ideen durch die fammtlichen Berhaltniffe bes Geins und bes werkthatigen lebens ichafft vorerst bas System ber theoretischen und practischen Philosophie, ober ber reinen Bernunftwahrheiten; die mahre Philosophie aber führt folgerecht in die positive Theologie hinüber, das Dogma behalt nach wie vor seinen geoffenbarten Charafter, mit dieser Ausfohnung bes Wiffens und bes Glaubens ift baher ber große Burf gelungen. Die auf ber Philosophie basirte Gelbstüberzeus gung ift die hochste Potenz bes intelligenten Menschen.

Dies find im Allgemeinen die beiben Grundansichten über bas Verhaltniß der Philosophie jur Offenbarung, welche in gegenwartiger Zeit, man fann fagen, gang Europa in Bewegung feten, und fie find auch die in der Natur ber Sache liegenben erschöpfenden Möglichkeiten bes einflugreichen Problems. Den unbedingtesten Positivismus bes blinden Glaubens predigen bie Unbanger Roms von ber grellsten Karbe; mit bem vorgefehrten Philosophismus ber Wiffenschaft ziehen Die preußischen Germeffaner in die Theologie ein, und liefern fo ben graben Gegenfat zu jenen. Unter fo bestellten Umftanben konnten Reibungen nicht ausbleiben, biefe führten zu Auftritten bedeutsamer Urt, die Frage nahm bann einen öffentlichen Charafter an, und als ba und bort bas Bollgefühl bes geglaubten Rechts und ber guten Sache etwas unfanft gegen die Unbedingtheit bes ungepruften Glaubens fich geberbete, ba murbe letterer mit Allgewalt gegen die angeblich verderblichen Neuerungen provos cirt, und ber blog wiffenschaftliche Streit nahm auf einmal ein unwissenschaftliches Ende.

Diese selbige Opposition des Alten und des Neuen hat sich gleichzeitig auch der Berhaltnisse des Lebens bemachtigt. Auch

hier stehen die altüberlieserten Institutionen des Römerthums gegen die frischen Regungen der heimathlichen Gegenwart gekehrt, der practische Kampf zwischen dem traditionellen Autopritätssysteme und der Selbstständigkeit des sich bewußten Geistes wird mit der gleichen Rüstigkeit geführt, und Sein oder Richtsein scheint da und dort gleichfalls dem letztentscheidenden Momente folgen zu sollen. Wie die preußische Wissenschaft mit dem römischen Glauben, so liegt der preußische Staat mit der römischen Hierarchie im Conflictte.

Die practischen Borgange gwischen Rom und Dreußen haben vorerst die Aufmerksamkeit von den gleichzeitig theoretischen etwas abgelenkt; übrigens geht es in ber vorigen Weise, nur auf einem neuen Terrain. Der Migbeutungen und Berdrehuns gen ist wieder fein Maaß, und das ist zum zweiten Male ber Jammer. Die etwas überraschende Runde von bem in Roln Geschehenen war der Welt faum zu Ohren gefommen, da ließen fich abermals die Stimmen bes Lobes und bes Tadels zugleich vernehmen: ber Stimmen wurden immer mehre, fie erheben fich fort und fort, und gegenfaplich wie fie, jede in ber eignen Beife, angefangen, stehen sie nun als biffonirende Chore einan= ber gegenüber. Die practischen Zerwurfnisse unterscheiben sich aber von den theoretischen baburch, bag Preugen, Rom gegenüber, als Staat auch ein felbstständig constituirtes Institut vertritt; wogegen die hermesianer, als Reprafentanten ber Wiffenschaft, nur die Sache ber Individualitat verfechten. Dies gibt ben Berhandlungen ein doppeltes Geprage. In Sachen bes herme= fianismus foll Roms alleiniges Wort bie entscheidende Autorität abgeben, und Gehorsam und Unterwerfung ber absolute Antheil ber preußischen Wiffenschaft sein; Preußen als Staat bagegen macht auch seinerseits bas Pringip ber Gelbsterhaltung geltend, Gewicht und Gegengewicht bruden zugleich bie Dage, und bie Bufunft wird und erst fagen, ob ber Guben ober ber Norden Europas bem Zeitgeiste schwerer befunden worden.

Daher die Gespanntheit der Erwartungen, daher die ercentrischen Begeisterungen der Ueberslieger auf beiden Seiten. Die übermenschlichen Ultramontaner und Sachwalter des hierarchischen Absolutismus sind an dem großen Tage urplötzlich wie elektrisch aufgeschüttelt worden, und man ist mit Einem Male im Besitze

aller Erklarungsgrunde ihrer ungewöhnlichen Beweglichkeit, wenn man erfährt, daß Alles nur darauf abzielet, die "alten guten Beiten," wie fie fagen, wieder aufzulegen. Diefe Zeiten aber werden und die Legionen ber romischen Jesuiten wiederbringen. Die werden den blinden Glauben an den geoffenbarten Positivismus "einschmuggeln" und mit dem Pringipe ber unbefragten Antorität die philosophische Freidenkerei der hermes fischen Wiffenschaft niederschlagen, fie auch werden so nach und nach das absolut hierarchische Kirchenregiment in die Berwaltung bes aufrührerischen preußischen Staates einschleichen laffen, und wenn einmal der Papst wieder oben ansteht und Alles in Allem geworden ift, dann wird auch Alles wieder wohl gethan. Gin wenig anders benken sich bagegen bie nach ber andern Seite ins Ertrem ausfahrenden Verfechter der preußischen Sache Europas Butunft. Großartig pochend auf die Errungenschaft ihrer geiftis gen Mundigkeit haben biefe auf ber Glanzhobe ber Ibeale Plat genommen und schauen, bald mitleidig lächelnd, bald freventlich spottelnd, daß es bis zu den "finstern Jahrhunderten des hierarchischen Mittelalters" reicht, tief und tiefer herab und hinab auf die fervilen Romlinge, die fich, eine Schande für die Menschheit, immer noch in den Irraangen des Obscurans tismus herumtreiben. Aber auch biese muffen erloset werden aus der Rnechtschaft bes Papstthums, und bazu wird Preußen feine Schonen Regimenter bergeben. Preußen wird Rom mit ben Waffen in ber hand abtropen, mas die Bolfer Europas feit dreihundert Sahren schon gesucht haben, und wofür sie jest vollends reif geworden find. Was Rom beim schwachen Unfange ber Zeiten gewesen, bas muß Preugen am ftarfen Ende werben.

So ungefähr, und mitunter noch farbenreicher, malen sich bie überspannten Parteien für Nom und Preußen die und besvorstehende künftige Zukunft aus, und sie haben sich sogewiß nicht versehen, daß sie entschlossen sind, von ihren Großsorderungen an den Weltgeist sich keinen Heller abdingen zu lassen. Zufälligersweise aber zählen Nom und Preußen selbst nach einem andern Münzsuße, als diese unbestellten Rechnungsführer im Uebermaaße ihrer sanguinischen Hossnungen: und so bleibt und Andern immer noch die gemäßigte Hossnung, doch einmal einen minder tras

gischen Abschluß ber großen Angelegenheit herbeigeführt zu sehen. Und daß wir auch Grund genug haben, die Aussichten ganz anders in die Zukunft hinauszuspannen, versuche ich in der oben gedachten Weise auf diesen Blättern kurzweg darzuthun. Was sind denn eigentlich Rom und Preußen in der gesammten Geschichte der Menschheit, welche welthistorische Stellung und Bedeutung behaupten sie, theoretisch wie practisch, in dem ganzen Systeme der auf und absteigenden Dynastieen? Diese Frage soll uns hier beschäftigen. Und hätten wir erst mit Ueberzeugung auch die vollgültige Antwort gewonnen, dann wäre das Urtheil über die großen Ideen des Tages in sichern Gang gebracht, und die Wahrheit in unsre Gewalt gegeben.

### Der Geift ber Menschen = Geschichte.

Wenn man die Großthaten unfere Geschlechtes, wie fie die langen Jahrhunderte bis auf unfre Tage herab ausfüllen, in ihrer causalen Rach = und Auseinanderfolge bem Blicke vorübers giehen läßt, und sich auf dem Wechsel der bunten Vorgange bann die schone Frage erlaubt, worauf es benn mit all bem Treiben ber Menschenkinder endlich abgesehen sei: so steht die Alternative vor der Thur, ben gangen Bergang ber Sache entweder für ein ziel = und maafloses Durcheinanderlaufen zu erklaren, oder aber die beffere Salfte des Menschen in ftufenweiser Gradation und nach wohlberechneten Auftritten fich durchbilden und aufftreben zu sehen. Db ber Gedanke auf ber einen ober der andern Seite Plat nehme, und wie er ba den specis fischen Gehalt ber Geschichte ausbeute, dies hangt allemal von ben mitgebrachten Un= und Ginsichten über Gott, die Welt und ben Menschen und beren gegenseitige Verhaltniffe ab. Die besondern Modificationen subsumiren sich unter diese beiden haupts rucksichten auch und konnen übergangen werden. Ich halte es mit folgenden bier zu Grunde gelegten Wahrheiten über biese Qualitaten der Geschichte.

Das Absolute und das Creaturliche sind zwei subskanzialiter verschiedene und geschiedene Dinge, und der Mensch ist auch ein dualistisches Wesen, aus Geist und Körper synthetisch

zusammengesett. Der Menschen = Geist ist personlich nach Dben gefehrt, und sein Leben in Gott ruft, wie es factisch nach Außen tritt, die Anstalt ins Dasein, die wir die Rirche nennen; ber menschliche Korper ist andererseits nach unten basirt und ber planetarischen Physis consubstanzial, und die badurch außerlich fixirten Berhaltniffe bes Lebens constituiren bie Erifteng bes Staates. Kirche und Staat find also unmittelbar ba zur Regulirung und zur normalen Erhaltung und Forberung bes fubstanzialen Menschen Dualismus, und bas Verhaltniß ber beiden Institute zu einander ist der Zweiheit der ihnen unters liegenden substanzialen Doppelbasis entsprechend. Go steht ber Mensch ba, wie er in feinem unmittelbarften Wefen aufgefaßt wird, und seine ganze große Geschichte kann, was sie auch Alles aus ihm gemacht haben foll, diese Einrichtung, weil fie eine substanziale ift, in ihrer wesentlichen Zweiheit nicht aufges hoben haben.

Das erste Kactum biefer Geschichte ift nun ber bem ersten Menschen Daare zugestoßene Gunbenfall. Der Mensch bestand bie ihm gestellte, und unerläßliche, Freiheitsprobe nicht; bie in ber forperlichen Physis wurzelnde Sinnlichkeit fiegte mit ihren Unforderungen über bie bes reinen Beiftes und bas mit diesen follicitirent in Berbindung getretene gottliche Gebot, Durch ben primitiv in höchster Instanz entscheibenden Uct erhielt Die Sinns lichkeit auch für alle Folge ein habituelles Uebergewicht über bie Functionen bes Beiftes, ber materielle Factor bes fubstans zialen Dualismus war zum allbestimmenben Lebensprinzipe im Menschen geworben, und biese unordentliche Beschaffenheit ging auf dem Wege der substanzialen Abstammung aus der forpers lichen Salfte ber Stammeltern auf alle Nachkommenschaft als fogenannte Erbfunde uber. Unferm aus ber eignen Rraft bes Beiftes nichts mehr zu feinem Beile vermogenden Beschlechte wurde aber von Gott Erlofung und Wiedererhebung verheißen, biese auch sogleich eingeleitet und burch alle Folge hindurchges führt. Go gestaltete sich bie Geschichte bes Menschen nach bem Kalle zu einer Geschichte bes Erlofungswerkes, und zwar mit Rudficht auf die beiben Institute feiner bualistischen Gubs stanzialität gleichzeitig zu einer Beschichte bes Rirchens und Staatenlebens auf Erben. Die Erlofung und geiftige Biebers

erhebung vollzieht sich in ber Kirche und im Staate. Hiernach stellt sich zunächst folgende Betrachtungsweise ber Geschichte in ben Borbergrund.

Die Wiedererhebung bes ben Rotationen bes materiellen Raturlebens gang und gar anheim gefallenen geiftigen Menschen ging also primitiv von dem übernaturlich nachhelfenden Gotte aus, und fo ift Gott mit feiner Offenbarung ber oberfte Kactor in ber Weschichte. Gott ftellt, wie bie innere Gnade, fo feine geoffenbarten Wahrheiten positiv historisch nach Außen bem geistigen Menschen gegenüber, und biefer nimmt sie als folche im Glauben auf. Diefer Glaube aber fallt, als ber ben geistigen Berkehr bes Menschen mit Gott restituirende erfte Act, unmittelbar in die Rirche, und weil all und jede übernas turliche Nachhulfe von Seiten Gottes hierin ihr Biel fest, fo ift die Rirche fort und fort in der Geschichte die unter Gottes unmittelbarfte Leitung und Schut geftellte Unftalt bes buas listischen Menschen. Die Kirche also auch eroffnet Die Bes fchichte, und zwar auf bem Fundamente ber positiv geoffenbarten Ibeen bes theoretischen Glaubens und ber practischen Religion.

Weil es aber bei aller Wiedergeburt des gefallenen perfons lichen Menschen = Geistes zuletzt barauf abgesehen ift, und auch nur fein fann, die innere Beiftigfeit wieder gur Gelbftftandigfeit ihrer angeschaffenen Eristenzweise zu erheben: so find bie erst positiv glaubig aufgenommenen firchlichen Ideen des fich oben an offenbarenden Gottes, nachdem sie einmal in die gefammten Berhaltniffe bes theoretifchepractifchen Menschenlebens regulirend eingegangen, bagu berufen, die Gelbstfunction bes aprio= rifden Beiftes zu erwecken und biefen zur Production ber angestammten verwandten Ideen der Theorie und der Praxis ju follicitiren. Die erst mit Gulfe bes historisch formalen Berftandes von Außen factifch übernommenen geoffenbarten Ideen muffen nach und nach auf die Gelbstheit der material fungirenden Bernunft anregend einwirfen und biefe gu ben Aussprüchen ihrer a priori eignen Ideen veranlaffen und der Mensch fann und wird die auf biese Weise hervorgetretenen Normal - Wahrheiten bes eignen Gelbstbewußtseins bann eben fo wenig im Wiffen und Wollen verleugnen und drangeben tonnen, als er zu Anfang im Glauben an die fich offenbarenbe

göttliche Autorität den ganzen großen Reichthum des positiven Kirchenlebens sich nehmen ließ. Der gesunde Menschen-Verstand ist die Stüße der positiven Autorität; die selbstständig sungirende Vernunft ist der Mittelpunkt der dadurch geweckten Ichheit: Positivismus aber und Philosophismus sind die historischen Erscheinungen dieses psychologischen Prozesses in der Menschen-Geschichte.

Und mit diesem Doppelprozesse hat es so gewiß seine Nichtigkeit, und er hat so gewiß auch in der Geschichte nicht ausbleiben können, als es wahr ist, daß der gefallene Mensch äußerlich-positiv unter Leitung des erlösenden Gottes seine Geschichte anfangen, und daß der wieder ausstehende Mensch innerlich selbstfungirend sich an die sollicitirend vorstehenden Wahrheiten anschließen und dadurch diese Geschichte fortsehen mußte. Dhue Gott konnte der Mensch nichts mehr zu seinem Heile; mit Gott mußte und sollte er wieder zur geistigen Gelbstheit kommen. Hiernach nimmt seine Geschichte den gedachten doppelseitigen Charakter an, und wir sehen zugleich, wie sich die welthistorischen Phanomene von nah und fern in Neih und Glied werden einander gegenüber stellen mußen.

Segen wir also einmal voraus, was ja auch Thatsache ist, ber übernaturliche Gott habe fich zu wiederholten Malen bem gefallenen Menschen geoffenbart und in der Form des außern Positivismus auf die Wiedererhebung feiner Geistigkeit bingearbeitet: so erwarten wir allemal zeitlich folgend auch einen aus der naturlichen Kraft des follicitirten Menschen felbst a priori hervorgetretenen Philosophismus, und biefer muß fich jenem im Fortgange ber Geschichte in correspondirender Bedeutung und Bedeutsamfeit gleichfalls als historisches Kactum gegens übergestellt haben. Die Geschichte also mußte unter Voraus= fetung biefer Grundansicht burchgangig eine Doppelseitigkeit zur Schau stellen, ein übernaturlich positives und ein naturlich philosophisches Element in sich enthalten, und beibe zusammen erst werden, als die aufeinander hinweisenden fragmentarischen Factos ren eines einheitlichen Gangen einen in fich felbst abgeschloffenen, von Mußen und Innen zugerundeten Zeitlauf in dem großen Sufteme ber Menschen : Beschichte constituiren und ausfüllen. hatte also Gott zu Anfang eines folden Zeitlaufes ein auf bem historischen Glauben an das Offenbarungsfactum beruhendes Festhalten an sein positives Institut begründet und dadurch die Geschichte auf dem objectiven Boden der Tradition niedergelassen und angebaut; so versetzte der in stusenweiser Allmähligkeit selbstssungirend werdende Mensch, diese Geschichte nach und nach in die Sphäre des eignen Bewußtseins herein, und die Thatsachen traten nun umgekehrt mit dem charakteristischen Merkmale der apriorischen Selbsterrungenschaft auf. Dort fließt die Geschichte von Außen nach Innen, der positive Gott steht im Centrum, und der Mensch wird bewegt; hier stellt sie sich in entgegengeseter Richtung in die Welt, das philosophirende Ich macht den Ausgang, und der Mensch ist der erste Beweger.

Halten wir biefe abstracte Grundansicht von dem Doppels geiste ber Geschichte, die bem, ber ben psychologischen Borgans gen bes eignen Gelbstbewußtseins nicht fremd ift, als eine fehr naturliche vorkommen burfte, fogleich in ihrer burchgreifenden Normalität fest, und geben wir mit ihr an die langen Zeiten bes Erlosungswerkes: so brangt sich zu allererst die Frage auf, wie oft denn schon die Geschichte diese Doppelgestalt der Erscheis nungen, als Positivismus und Philosophismus des theoretisch= practischen Menschenlebens, factisch zur Schau gestellt habe? Wie oft hat der sich offenbarende Gott primitiv anfangend schon ben Zug eröffnet, und wie oft hat sich die follicitirte Menschheit a priori felbstfungirend im Wiffen und Wollen ihm angeschloffen? Und wir, das neueste Geschlecht, wo stehen benn wir im großen Gangen, und welche Aufgabe lofen wir in der vielbewegten Gegenwart? Diese Fragen, die und nun zu Bergensfragen ge= worben find, wollen wir immitten bes geistigen Saushaltes un= sers Geschlechtes ihrer Beantwortung entgegenführen, benn sie fragen eben fo unmittelbar nach Roms und Preußens Stellung und Bedeutung in der Geschichte. Treten wir also bem Wechsel ber Zeiten einen Schritt naher.

### Gintheilung ber Geschichte.

Bur Eintheilung ber Geschichte kann man ben Eintheilungsgrund nach mannigfachen Rucksichten mahlen, und je nach Berschiedenheit seiner Bedeutung werden auch die Theile und beren Berhaltniß zum Bangen fich verschieden einstellen. Wir halten unfer Problem vor Augen, und nach dem firirten Lebensprinzipe bes Positivismus und bes Philosophismus theilt sich die große Geschichte bes Menschen bier auf Erden vom Anfange bis auf unsere preußische Gegenwart berab in zwei Salften: Die erste geht bis zum Untergange bes westromischen Reiches (476 n. Chr.); bie zweite von da bis auf biesen Tag. Im fernen Usien geht Die Sonne ber Geschichte auf, eine Erscheinung reiht sich an bie andere, und wie lebendig und lebendiger bas Getriebe ber Menschen wird, fett es gleichmäßig nach Westen über; bann bietet ber Guben Europas ben Tummelplat ber Bewegungen bar, bis nach langen Zeiten endlich mit bem Romerreiche bie Sonne wieder untertaucht. Der erfte Welttag ift nun abgelaufen, und ber Reinertrag feiner Bestrebungen in die Unnalen ber Bergangenheit eingetragen. Rom hat ben Abend ber alten Belt gesehen, Rom auch fieht ben neuen Morgen aufdammern. Bas bis dahin die Menschheit geistig zu Tage gefordert und gereinigt und aufgespeichert hatte, bas feste fich von Rom aus abermals in Bewegung, und nordlich zog sich und nordlicher stets herauf burch Europa die neue Geschichte, bis sie nach Preußen nun gefommen und ba zur frischen Quelle bes Tages geworben. Diese Gintheilung ber Geschichte ift auch sonst nicht die ungewöhnliche. Die Fortentwicklung der in hinterassen pris mitiv aufgestellten großen Weltfragen bis zum Umfturze bes alten Romerreiches umfaßt eine Reichhaltigfeit bes Thatfach= lichen, welche bei aller Diversitat bes Nationellen boch im Wefen gur Constituirung Gines gufammengehorigen Bangen berufen mar; bie europäischen Germanen geben bann ben zweiten Bang, und dieser tragt im Geiste ber neuen Zeiten gleichfalls ben Charafter einer fustematischen Ginheit.

Was aber haben wir mit dieser Zweitheilung der Geschichte zu unserm Zwecke gewonnen? Alles, wie wir sehen. Denn frasgen wir nur nach dem diesen beiden Halften inwohnenden Geiste und der dadurch bewirkten Beschaffenheit der historischen Phasnomene, und wir werden sosort Gelegenheit sinden, die oben in abstracto aus der Natur der Sache deducirten Allgemeinsheiten über den Gang der Erlösung hier als concrete Handsgreislichkeiten realisitt anzutressen. Der Ablauf der beiden auss

geführten Seiten unferer Geschichte ift im Wefen nichts anders, als die successive Durchführung des normalen Doppelprozesses zwischen bem übernatürlichen Positivismus und bem natürlichen Philosophismus, und die betreffenden Thatsachen ber ersten und ber zweiten Geschichte sind nur bessen factischer Abdruck nach Außen. Die übernaturliche Offenbarung eröffnet ben Bug zweis mal und ber firchliche Glaube an die traditionellen Ueberliefes rungen ist das Kactotum des gesammten Daseins. Da ift ans fangs noch feine Spur von allem ben, was ben Menschen im Menschen ausmacht, und feine apriorische Gelbstfrage noch steht gegenüber ber allentscheibenden Autorität. Rach und nach bann regt sich die Gelbstheit des apriorischen Bernunftgeistes und die Regungen werben laut und lauter. Gie treten hervor und lehnen fich erst noch an die folossale Objectivitat bes Positivismus an, bald stellen sie sich hierauf frei und selbstständig nebenhin, immer rustiger und productiver gerirt sich ber Zeistgeist, bis endlich und abschließend das philosophirende 3ch, sein selbst machtig und ber Angestammtheit seiner unveräußerlichen Ibeen, Die Normal-Aussprüche bes eignen Bewußtseins vollauf ins Centrum schiebt, und ben ganzen großen Reichthum bes Positivismus in Beschlag nimmt, auf daß er Rebe stehe und sich wissenschaftlich rechtfertige, mas er dem innern Menschen sein wolle und woher er ihm gefommen. Dieses merkwurdige Schauspiel bes allmahligen llebergebens aus bem absoluten Positivismus in ben gleichs absoluten Philosophismus ber Theorie und ber Praxis hat die Geschichte, fagte ich, mit bem Untergange ber alten Welt schon einmal alle Instanzen hindurchgeführt; Die neue Welt hat bas Spiel in berfelben Beife wieder begonnen, und wir find heute bem Ende abermals ziemlich nahe gefett.

In Hinterassen starrt der erste Positivismus, die alten Trabitionen der gottlichen Offenbarung sind das Element der ersten assatischen Geschichte, und Alles lebt und webt in ihnen. Wie sich dann die Tage gen Westen ziehen, regt sich allmählig die apriorische Ichheit, in dem europäischen Süden steigt das philosophische Prinzip dis zum Uebergewichte, und als endlich Rom die letzte Epoche der alten Welt auszusüllen unternahm, da war diese Ichheit der unmittelbarste Ausgangspunkt des Lebens geworden, und geschehen war es um den tradirten Glauben an

die unbedingte Autoritat. Noms erfter Raifer fah Roms Bluthe, und nun ging bas Weltproblem zur ersten Salfte feinem Huss gange nabe. Eine neue Rulle bes Vontivismus fam baber zu ben halbwiedergebornen Menschen herab, und als das Christen= thum fich mit dem herrschenden Philosophismus einheitlich ab= gefunden hatte, ba war die Uhr ber alten Welt abgelaufen. Die Germanen ergießen fich vom Norden bis zum Guben Europas und die zweite Salfte der Geschichte nimmt in veredelter, geistis gerer Gestalt bes Positivismus ihren Unfang. Abermals malgt sich der unbedingteste Glaube, nun als christliches Romerthum, über bie Bolfer ber Zufunft, bas Festhalten an dem traditios nellen Doama ist wieder bas schutzende Valladium des Weltfriedens, und was nicht geoffenbart und in historischer Objectis vitat draußen steht, das ist ungefannt und ungesucht. Aber ber driftliche Positivismus hatte in gleicher Weise auch fein philo= fophisches Gefolge. In dem Maake als fich der Mittelpunkt ber neuen Geschichte aus dem Guben nach Norden verlegt, sehen wir abermals das philosophische Prinzip aus der innern Selbstheit des Menschen sich erheben und ruftig werden: es bebt fich mehr und mehr zur Gelbstständigkeit seiner apriorischen Functionen, bis es endlich in bem heutigen Preugen wieder dem Grade seiner abschließenden Absolutheit nahesteht, fragend und prufend vorantritt, und aus bem innersten Grunde bes Gelbst= bewußtseins ben Maakstab zur Beurtheilung ber alten Ueber= lieferungen anlegt. Go find die beiben Saupttheile ber Beschichte unsers Planeten vollig congruente Großen ihres Inhaltes, und was ber zweiten Salfte bermalen noch fehlt, ber Genius bes Gefchlechtes wird es zu feiner Zeit auch schon zu Tage bringen, auf daß Alles zur Erfüllung werbe, was da prabies ponirt noch im Hintergrunde liegt, und als ein constitutives Moment bes gangen Erlofungswerkes zur Thatfache werden muß.

Ueber diese beiden Gesammtstücke unsere Geschichte, wie sie von Positivismus und Philosophismus angeregt und durchgessührt vor und stehen, lassen sich nun in mancher Rücksicht artige Betrachtungen anstellen, und ein System der Philosophie der Geschichte wird sie mit Erfolg aufzusuchen und zu benutzen wissen. Ich habe mich aber nicht anheischig gemacht, hierorts dem Gange der Begebenheiten durch alle seine speciellen Wens

bungen ber Zeiten und Naume Schritt für Schritt nachzugehen; ein sehr mäßiges Thema habe ich mir für diesmal gesetzt, und ein summarischer Hinweis auf seine Stellung im Ganzen wird dem gesuchten Zwecke schon genügen. Nur das also werde ich auf den beiden Seiten der Geschichte nicht ungefragt vorüberziehen lassen, was mit der römischspreußischen Sache des Glausbens und der Wissenschaft, der Kirche und des Staates uns mittelbar in Verbindung steht und einen aufklärenden Lichtstrahl auf deren Bedeutung für Gegenwart und Zukunst wersen könnte.

### Die Perioden der Geschichte.

Die vorstehende vergleichende Zusammenftellung ber alten Welt mit der neuen hat historische Realität: die inliegenden Phanomene find ba und hier von bemfelben Geifte befeelt und bewegt. Die Tendenz dieses Geistes ist aber nicht, wie wir bisher erst gesehen, auf den beiden Seiten nur im großen Bans gen, als Uebergang bes Positivismus in ben Philosophismus, bie eine selbige; auch die charafteristisch ausgeprägten fleinern Zeittheile und die diesen eignenden speciellen Borgange fteben wie einander abkopirt gegenüber und liefern die pragmatisch zu= sammengehörigen Abstufungen in derselben Abfolge. Durch diese specielle Verwandtschaft theilt sich die alte und die neue Ges schichte nicht nur in gleichviele Perioden ihres allmähligen Pro= ducirens des endlich vollendeten Philosophismus; ben einzelnen beiderseits auf berfelben Stufe stehenden Perioden wohnt auch berfelbe Zeitgeist ein, und bas ift immerhin die feltsamfte Erscheinung, die fich in dem gangen Bereiche ber Geschichte aufzeigen läßt. Genau und bestimmt fixirte Sohepunkte also und auf diesen je einzeln auch dieselbe Sohe des allmählig durchbrechenden philosophischen Prinzips durch den nach demselben Maafstabe fich abschwächenden absoluten Positivismus, diese find es, die ber gottlich geleiteten Menschen = Beschichte ben Charafter einer wohlberechneten geistigen Wirthschaft aufbrucken. Die erste Periode hat ihre Aufgabe gelofet und die zur innern Gelbstheit zurückzuführende Menschheit auf ben ihr zugemeffenen Standpunkt gehoben, da geht sie auf einmal unter, und bie Allgewalt ihres normalen Ginflusses hat aufgehört; eine zweite

tritt mit den in der ersten gewonnenen Ideen an die Stelle und erklimmt eine entsprechend höhere welthistorische Bedeutung, ihr folgt gleicher Gestalt eine dritte, . . . und unaufhaltsam strebt eine Zeit über die andere hinauf nach dem obersten Ziele, jede berufen eine anders und abermals anders qualisicirte Entfaltung des geistigen Selbst zur Wirklichkeit zu bringen. Und dieses Ausstreden steht in den beiden Halften der Geschichte nach demsselben Maaßstabe abgemessen vor uns.

Denn sehen wir den ganzen Hergang nach dieser Stusenleiter an, so erscheint er auf beiden Seiten in fünf mit aller Bestimmtheit abgegrenzten Hauptperioden pragmatisch nacheinander geordnet. Diese sind auch dem bloßen Historiser bekannt und anerkannt, und geben folgende Ansicht:

- 1) Der Anfang aller Geschichte liegt in dem assatischen Driente, der Wiege aller Eultur für alle Welt. In Indien und den benachbarten Landen müssen wir und orientiren, und wenn auch das vorgebliche Alter der orientalischen Geschichte nicht nach dem Maaße ihrer heiligen Bücher zu messen ist, so reicht es doch noch dist in eine historische Frühe hinauf, die nach unverkenndar factischen Spuren immerhin als die erste Morgenröthe anzusetzen ist.
- 2) Aus dem dunkeln Oriente zieht sich der Schauplatz der Begebenheiten dann westlicher herüber, und die assprisch babylonische Zeit wird zum Mittelpunkte der Geschichte. Bon Nimrod,
  dem gewaltigen Jäger vor Gott, dis auf den letzten dieser Herrscher herab, steht nun Babylon Norm gebend und allgewaltig in Usien da, und nah und fern drückt Babylon der Welt
  den Charakter seiner Eigenthümlichkeit auf.
- 3) Dann sieht Persien auf und tritt welthistorisch in die Schranken, und wie Persien sich hebt und sein Einfluß nach Außen wächst, hört Babylon auf das Centrum der Zeit zu sein. Und als Persien dann in seiner vollen Größe dastand und Alles ihm unterthan war, da war es selbst auch die frische Gegenwart, und die Geschichte floß aus persischer Quelle.
- 4) Aus Persien sett ber Genius der aufstrebenden Geschichte nach Europa herüber. Griechenland-Macedonien sind jest zum Ausgangspunkte der Bewegungen geworden, abermals verans berte Gestalten werden wirklich und treten constitutiv oben an,

ein neuer Zeitgeist ist wieder an die Stelle bes heimgegangenen getreten, und vergebens suchen die abgelebten Formen dem Einsflusse seines Aufstrebens Einhalt zu thun.

5) Rom bann vollendet das Gebäude der alten Welt, und was dis dahin noch unentfaltet zurückgeblieben, Rom holt es hervor und setzt es nach allen Seiten hinaus ins Dasein. Die Welt ist nun römisch, denn Roms Reich ist ein Weltreich. Und als auch Roms Existenz sich erschöpft, und seine welthistorische Aufgabe zur Wirklichkeit geworden, da hörte es auf zu sein, und mit ihm das ganze Alterthum.

So gliedern sich die Jahrhunderte der alten Geschichte nach dem Wechsel der herrschenden Dynastieen in chronologischer Absfolge; gehen wir mit unsrer Frage an die Zeiten der neuen Geschichte, und dieselbige fünffache Daseinsweise des Pragmatismus ihrer constitutiven Vorgange wird uns entgegentreten.

- 1) Boranzieht ber christlich gewordene Suben Europas von den Zeiten des Unterganges des weströmischen Reiches bis auf Carl den Großen. Aus dem Suden geht abermals alle Bildeng der einbrechenden Zukunft zur Gründung einer neuen Dasseinsweise des Menschenlebens in alle Welt hinaus. Allmählig haben sich die Germanen zur Ruhe gesügt, Europa erhält seine seste Gestalt, und die Geschichte nimmt zum zweiten Male ihren geordneten Anfang.
- 2) Mit Carl bem Großen hat das neue Rom seine kirche liche Central Stellung und Bedeutung gefunden und die Herrsschaft des hierarchischen Pabsithums nimmt in allmähligem Steigen ihren Ausgang. Rom ist endlich zur alleinherrschenden Autorität geworden, und die Geschichte trägt nun ganz und gar den Normal Scharafter des pabsitischen Zeitgeistes.
- 3) Wie aber die Allgewalt des romischen Regimentes ihrem Ende entgegensinkt, steigt die der östreichischen Kaiserschaft an ihre Stelle. Auch der Kaiser wird zum Herrn von Europa und führt nun das große Wort. Nichts kann seinem obersten Willen mehr widerstehen, alles dient, alles gehorcht: Destreichs Herrscherarm reichte um die Erde herum, und in den Kaisers lichen Staaten ging endlich die Sonne nicht mehr unter.
- 4) Auch diesem Unmaaße wurde ein Maaß gestellt, und Frankreich stand auf, abermals neue Gestalten ber Dinge in die

Geschichte zu setzen. Der westphälische Friede macht den Ansfang seiner welthistorischen Periode. Frankreich hebt sich mehr und mehr, Aller Augen sind jetzt nach Westen gerichtet, denn von da geht nun der Weltton ans, bis endlich auch Frankreichs Kaiser von einem Ende Europas zum andern herrschte.

5) Und nun stehen wir in der lebendigen Gegenwart unser Heimath, und die Reihe des welthistorischen Einflusses ist an Preußen gekommen. Was wird uns noch aus Preußen zu Theil werden? so fragt man jest, und die Frage ist ja eben die bedeutungsvolle Herzensfrage für das heutige Europa. Preußens Zukunft ist vor der Thur, sie ist schon im Begriffe einzutreten, und auch sie wird sich so wahr nicht zurückängstigen lassen, als die Geschichte seit vielen vielen Jahrhunderten eine Wahrheit ist, die bis zum letzen Athemzuge zur Wirklichkeit werden muß.

Das ift ja ein schones Ungefahr, ein intereffanter Wurf bes mit den Bolker = Schicksalen spielenden Zufalles, daß sich die beiden Hauptstücke unfrer Geschichte fo gleichformig nacheinander stellen und epochenartig gliedern, fo denkt vielleicht da oder bort ein Sartglaubiger, und wir hatten bann wieder nichts gewonnen! Es ist ein sonderlich Ding um den zwecklosen Zufall und um bas Ungefahr in ber Weltgeschichte; aber es gibt auch keinen paffenbern Gundenbock, um die Vergehungen einer verzweifelnden Wiffenschaft in die Bufte hinauszutragen, als diefe hohlen Worte. Es ist hier nicht ber Drt, die Rechte bes Zufalles in bem Geschäftsgange ber gottlichen Vorsehung abzustecken, und zu untersuchen, wo das Treiben biefer Erbe aus ber Region ber Werthlosigkeiten in den fürchterlichen Ernst des Welthistoris schen übergreift; ich halte mich mit dem Ideale der Menschenbestimmung auf bem Geschehenen, und zeige mit furzen Worten an ben vorstehenden funf Epochen, daß durch sie ein festes Biel gewollt worden, und daß es in der Natur der Sache liege, biesem Ziele in dem fünffachen Uebergange entgegenzugeben. Dieses Ziel aber ift bas bekannte: Die successive Durchbildung bes Philosophismus von dem primitiven Anfange des absolute= ften Positivismus. Und barnach hat die Geschichte folgenden wohlberechneten Lauf gemacht.

Die erste Periode sehen wir, in der alten wie in der neuen Welt, als eine propådentische den vier folgenden zeitlich und

bedingend vorangehen, indem sich in ihr der die Geschichte auf beiben Seiten eröffnende Positivismus charafteristisch fixirt und als leitende Norm im Glauben obenanstellt. Go erhalt bie primitive Uroffenbarung erst im Oriente und zweitens auch im romischen Guben ihre starre Gestalt bes Glaubens, fest und unerschütterlich stellt sich biefer Glaube nach ben inliegenden Hauptmomenten ins Centrum, und als solcher hat er sich ba und hier erhalten bis auf biesen Tag. Bon beiben aus gehen Die positiven Ideen in die Weite: der Drient sendet seine Dog= men in alle Welt hinaus, wie auch die chriftlichen Wahrheiten fich überallbin verbreiten. Go eröffnen Babylon und Rom bann die eigentliche Geschichte als practische hierarchie, bie Priefterherrschaft ist da und hier am Ruder, alles geht burch ihre regierenden Sande, und allgewaltig und unumschränkt halten fie ben Zeitgeift bes blinden Gehorfams im Gleife. Die Weltherrschaft haben sie glaubig an den Himmel gebunden, die Grundsate ber Theorie und ber Pracis find die positiv geoffen= barten Normen, und die oberfte priesterliche Autorität ist die letztentscheidende Instanz aller Unfrage. In Asien verrann sich Dieses hierarchische Regiment tief und tiefer in den Irrthum binein: ba führte Gott ben Abraham, ben einzig im Glauben treu Befundenen, aus dem babylonischen Ur ber Chaldaer, und burch ihn trabirten sich die wahren Ueberlieferungen inmitten ber allgemeinen Finfterniß nun ifolirt weiter. Mofes fammelte bann und fauberte sie, Judaa stand als bas mahre Kirchenthum ba, und seine hierarchische Geschichte schließt fich an diese Stelle bem Gangen an. Die fich felbst überlaffene übrige Menschheit fette aber auch ihre Geschichte fort, und diese wurde andererseits bas Prinzip bes sich allmählig entfaltenben Philosophismus \*).

<sup>\*)</sup> Die neue Geschichte sehen wir von ihrem ersten subsiden Anfange bis zum nörblichen Ende als ein zusammenbleibendes Ganzes sich entfalten, und nicht, wie die alte, jede Periode nach den nationalen Bolksthümlichkeiten sich ifoliren. Der Grund dieser Verschiedenheit liegt in der Verschiedenheit des Standpunktes. Die Alten saßen substanzialiter auf dem Naturdoben, darum gliederte und sonderte sich auch ihre Geschichte wie die Bruchstücke der Natursuktanz selbst, und trat aus und nebeneinander; die Geschichte des christlichen Europa's aber hat unmittelbar die Geistessubstanz zum Substrate, und

Rach Babylon tritt bort Persien, nach Rom hier Deftreich als welthistorische Erscheinung auf, und auch Persien und Destreich stehen auf berfelben Stelle im Bangen und wie aus Einem Guffe gegoffen. Auch in ben beiben Raiferreichen ift ber Priestereinfluß auf Theorie und Praxis noch constitutiv mit oben an, die tradionellen theologischen Ideen, dort aus dem Driente, hier von Rom, stehen noch Stoff-gebend und normal im Vordergrunde; aber bas Pringip ber apriorischen Ichheit bricht doch schon hervor, selbstfungirend schimmert es in die historischen Ueberlieferungen herein, und ber Positivismus, wenns gleich quantitativ noch im Uebergewichte, fieht fich burch ben philosophischen Anstrich controllirt und beeintrachtigt. Dann wird Griechenland = Makedonien fur die alte mas Frankreich für die neue Welt geworden. Die Gelftstandigkeit bes Philos sophismus bricht ins Uebergewicht burch, die historischen Tras bitionen bes Glaubens muffen fich um ihren innern Werth befragen laffen, ber apriorischen Ichheit, und nicht mehr ber Priefter Mutoritat, ift bas hochste, lettentscheibende Rriterium überantwortet, und die hierarchische Gestaltung bes Wiffens und bes Wollens ift ber einheimischen Gelbstthatigfeit bes perfonlichen Beiftes fubsumirt. Rom endlich und Preußen find gleichfalls congruente Großen in ber Menschengeschichte, benn fie treiben bie im Bollzuge seiende Entfaltung bes Philosophismus auf die Spige. Was nicht primitiv a priori aus der eignen Gelbstheit hervorgegangen und als solches sich bewährt hat und erprobt, das fann im Romerreiche und in Preußen nicht mehr stimmführend an ber Tagesordnung fein: die philosophische Wiffenschaft zieht als regulative Norm voran, ber individuelle Bernunftgedanke tritt ben alten Autoritaten in voller Ganzheit gegenüber, und entsprechend auch ift bas hierarchische Regiment mit der Absolutheit seiner Grundsage in hochster Instanz in Frage gezogen.

so halt sich auch biese neue Geschichte wie die bei sich bleibende Ichheit einheitlich zusammen, sie ist ein psychologisches System. Es hangt heute noch Roms Ansang mit Preußens Ende zusammen, wie die verschiedenen Geistesacte demselben Ich inhariren; das alte Rom dagegen hatte mit dem indischen Oriente nichts mehr zu schaffen.

Sich' ba, es ift also body ein gutberechneter Weltplan in ben funf Nauptperioden unserer Doppelgeschichte realisirt. Bom abfoluten Positivismus ber voranstehenden Offenbarung nimmt fie auf beiben Geiten ben ersten Anfang, geht bann fort 3mm Uebergewichte bes Positivismus über ben Philos fophismus, erhebt fich hierauf jum lebergewichte bes Philosophismus über ben Positivismus, und schließt ab, ba und bier, mit bem abfoluten Philosophismus. Eine überzeugendere Apologie hatte fich die leitende Vorsehung von ihrer Eriffeng in ber Geschichte burch alle Tage und Stunben biefes Lebens gegen bie 3meifel ber Schickfalsapoftel nicht ausstellen konnen! Und bann wiffen wir abermals, wo wir auch mit unfrer Frage stehen. Und was wir auch sinnen, und was wir auch ftreben mogen, wir fonnen und auch bier bes Geffandniffes nicht erwehren, die nachste Bufunft in ben Gestalten bes noch ungebrauchten preußischen Nordens annehmen zu wollen. Co fagt es ja beutlich ber Beift ber Weltgeschichte. Perfien fette ber Alleinherrschaft Babylons ein Biel, Makebonien fiel über Persien ber, Rom erhob sich auf ben Ruinen ber matebonischen Staaten, bas Christenthum warf bas romische Weltreich über ben Saufen, und es war zur ersten Salfte geschehen. Die papftliche hierarchie machte zum zweitenmale ben Musgang, aus bem beutschen Reiche erwuchs ber hierarchischen Allmacht ber Untergang, Frankreich warf bas beutsche Reich ju Boben, Preußen ichlug Franfreich in feine Grenzen gurud: noch Gin beißer Welttag, und - es wird ein langer Abend werden. Und er bammert ichen herein, biefer große Tag! Aus Preufen steigt die lette Strahlensonne mit lichtem Glanze himmelan, und gang Europa wird sie sehen und sich freuen. Europa ist für die Philosophie der Geschichte der inhaltschwere Factor, und in Europa bas alte eigentliche Deutschland zwischen Rhein und Weichsel, und in Deutschland - Preugen. Sier, auf unfers Germaniens vaterlandischem Boben, foll die Menschheit, nachdem sie seit jenem verhängnisvollen Urfalle Jahrtausende lang alle Quergange bes Wiffens und bes Wollens burchlaufen und, sich selbst entfremdet, burch bas nah und naher stets gerudte Wort bes fich offenbarenben Gottes geleitet, geweckt und gefordert worden; hier also wird bas sich wiedererhebende 2\*

Menschengeschlecht die angestammten Normal-Nichtungen seiner geistigen Ichheit im eignen Selbstbewußtsein vollends wiedergewinnen, abermals neubeseelt in den Pragmatismus der Geschichte eingreisen und der Zeiten letzte herbeisihren \*).

#### Der Wechfel des Zeitgeiftes.

Das Zauberwort bes Positivismus und bes Philosophismus enthält alfo die Losung des verwickelten Rathsels der Geschichte in hochst einfacher Beise. Der bisher noch ohne Rucksicht auf Die concreten Thatsachen dem Blicke wie im Fluge vorübergeführte Schematismus hat dies schon bis zu dem Grade erkennen laffen, baß auch eine fehr mäßige Bekanntschaft mit der Geschichte alter und nener Zeit die Rlassification des Geschehenen nicht verfehlen durfte. Aber wir muffen auch den speciellen Erscheis nungen auf beiden Seiten in die Seele sehen. Und da werden fich benn die Gruppen und Figuren, wie sie zur Zeit ihrer welthistorischen Bedeutung stimmführend ins Dafein getreten, ungesucht und wie von selbst einstellen und dem sfizzirten abstracten Gemalde schon Licht und Farbe geben. Um die Einzels heiten nach ihrem positiven und philosophischen Inhalte gehörig fondiren und auseinander halten zu konnen, stehe hier gleich zu Unfang folgende fur alle Zeit ausnahmslofe Charafteriftit bes Wechsels bes Zeitgeistes, beren Wahrheit bie nachstehenden Erorterungen felbst rechtfertigen follen.

Der Zeitgeist des Positivismus spricht sich theoretisch als traditioneller Glaube an die Offenbarung, und practisch als hierarchisches Kirchenregiment aus; der Zeitgeist des Philosophismus dagegen offenbart sich theoretisch als apriozische Wissenschaft und practisch als politische Staats

<sup>\*)</sup> Nach einer eben in Italien erschienenen Schrift, Osservationi sul tempo del Antichristo, ist der Antichrift schon geboren. Ich kenne die Schrift nicht, kann baher auch die Gründe nicht würdigen, die der Berkasser an der gegenwärtigen Beschaffenheit der deutschen Kirche für seine Wahrheit gefunden haben soll. Ich halte aber das Ende noch nicht für so nahe bevorstehend, noch Eines ist als constitutives Hauptmoment im hintergrunde, und das wird dem Antichristen noch bedingend vorangehen müssen.

regierung. Go liegt es in ber Natur ber Sache, fo auch liegt es factisch in der Geschichte realisirt vor und. Alls Normal= verhaltniß steht zwischen ben beiben Extremen bieses fest. Die Quantitat bes vositiven Glaubens an die geoffenbarten Wahrbeiten entspricht immer ber Quantitat ber gleichzeitig im Schwunge seienden hierarchischen Praxis des Kirchenthums, und anderer= feits auch findet die philosophische Wiffenschaft zu aller Zeit ihrer Erifteng an ber Gelbstftandigfeit bes eben maltenben Staats= thums ihr quantitativ correspondirendes Seitenstuck bes practischen Lebens. Mus biefer Zusammengehörigkeit ber zweifachen Pravis und der betreffenden zweifachen Theorie ist unmittelbar erfichtlich, daß, wie der zu Anfang herrschende positive Antoritatsglaube allmablig in die Gelbststandigkeit des philosophischen Gedankens umschlagt, in bemfelben gradativen Berhaltniffe auch Die primitive Allgewalt ber Hierarchie sich gegen bas aufftres bende Staatsleben abschmacht. Die Erflarung biefes Phanomens führt zu folgenden Ergebniffen.

Wir sehen den Menschen zwischen Gott und die Natur gestellt, und durch die doppelte Lebensweise seiner dualistischen Substanzialität Kirche und Staat hervorgerusen. Kirche und Staat sind aber unmittelbar practische Anstalten zur Förderung und Erhaltung der Religion auf der einen und des Rechtes auf der andern Seite; alle Praxis sept eine zu Grunde liegende leitende Theorie voraus, und diese ist, wie eben bemerkt worden, der positive Glaube für die Kirche und die Philosophie sür den Staat. Reden wir nun zuerst von der doppelten Theorie, und nach dem auch von der verwandten doppelten Praxis.

Und dann wissen wir, daß die Geschichte des gefallenen Menschen einen übernatürlich geoffenbarten Ansang, als gläubisgen Positivismus, nehmen mußte, und zweimal auch genommen hat. In dieser Zeit des Ansangs sehen wir die Menschheit durch das Medium des unbedingten Glaubens nach Oben gesehrt, Gott sieht als die offenbar gewordene Objectivität in der Bedeutung eines traditionellen Factums gegeben da, und die zur Aufnahme des Vorstehenden im Menschen intelligent thätige Kraft ist der historische Verstand. Mit Hülfe des formal denkenden Verstandes sirirt und analysiet die wachthabende priesterliche Autorität den Vorrath der Ueberlieferungen, alle Wahrheit

fließt unmittelbar von Gvtt positiv auf die oberste Behörde und aus dieser durch viele abstusende Kanale ab und abwarts, und was nicht lauter und rein als traditionelles Dogma sich bewährt und die Masse durchdrungen, das hat eo ipso kein Recht zu sein, wird verdammt und verketzert und ausgeschieden. Nil, nisi quod traditum est, ist das Losungswort dieser Periode. Diese Grundanssicht der Dinge ist auf der Bass des noch unbedingten Positivismus inmitten des allherrschenden Offenbarungssactums durchaus consequent und zeitgemäß: vergleiche den assatischen Orient der ersten Geschichte mit dem römischen Süden der zweizten, und die Thatsachen stehen einander völlig correspondirend gegenüber.

Ift aber biefes Glaubensfystem einmal mit Allgewalt in bie Menschheit eingebrungen, so regt es sollicitirend auch die aprios rifche Ichheit zur Gelbstfunction auf, und ber Zeitgeift fchreitet zu neuen Gestalten fort. Diese fundigen sich nach und nach in folgender Beife an. Beil die Philosophie, beren Unbruch jest bevorsteht, im Unterschiede von ber außerlich positiven Berftandes= Beisheit, aus bem Gelbstbewußtsein in ben innern Ideen fich einstellt, und als solche ber Bernunft eignet, wird ber uranfänglich auf ben oberften Gott hingerichtete ftarre Glaubensact beim Aufftreben bes philosophischen Gelbstbenfens burchbrochen, ober wie man fagt: ber Mensch lofet sich (wiffenschaftlich!) ab von Gott, und fangt an gu reflectiren. Die eigenst und von Innen beraus gemachte Reflexion ift die erste Spur ber eintreffenden Gelbitstandigfeit bes apriorischen Bernunftgeistes, fie ist ber praliminare Act, burch welchen bas Ich bie Emancipas tion aus ber Alleinherrschaft ber außern Antoritat erringt, und fie ift bamit zugleich bie erfte, und zwar negative, Bedingung zu ber bevorstehenden Gelbstfunction ber Bernunft. Die zweite, und positive, Bedingung zu biefer Gelbstfunction, bem eigent= lich burchgesetzten Philosophiren, ift bann nach bem Nichtmehr= hinstieren auf ben sich offenbarenben Gott bas Sinstellen und Firiren eines felbstgemablten Ausgangspunftes zum Denfen. Dieser selbstgewählte Ausgang für die apriorische Philosophie ift nun die bem positiven Gotte auf ber anbern Geite gegens überstehende substanziale Ratur, und fo treten fogleich bie beiben Gebankengange auf ben Grund ber ihnen leitend inwohnenden intelligenten Prinzipien einander ex diametro ents gegen. Der Positivismus schaut unmittelbar auf Gott, Die geoffenbarten Ibeen fließen von Dben berab, ber formale Berftand fullt fich an bem reichhaltigen Materiale, und benft barnach die Berhaltnisse ab und abwarts bis auf die tiefste Poteng bes Naturseins; ber Philosophismus umgekehrt erfaßt primitiv die Phufis in ihrer Seins= und Lebensweise, die pros ductive Bernunft fpricht fich felbstfungirend in ben aprioris fchen Ibeen aus, und auf und aufsteigend führt fie ben Dents geift, bis er ben letten Salt findet in dem hochsten Pringipe alles Werbens, in Gott. Der positive Glaube benft und orde net die gange Sabe feiner historischen Theologie burch ben Berstandes Begriff bes Geins, jum Berfteben; Die philosophische Wiffenschaft hat die Bernunft = 3dee vom Grunde allwarts in Unwendung, jum Begreifen. Stelle bas griechisch = romische Ende ber alten Geschichte mit bem frangofisch preußischen ber neuen zusammen, und die Correspondenz ift abermals historisches Kactum. Bur Veranschaulichung bes Gefagten nur folgenbe fpecielle Erinnerungen.

Dben an im fernen Driente fteht Gott mit feiner Offens barung gestellt, und unbedingt glaubig schaut die Menschheit hinauf, und halt an ihm, bem hochsten Pringipe, ber Urquelle alles Geins und aller Wahrheit. Der breieinige Brahma, Wifchnu, Schima ift ber erfte Ausgangepunkt ber orientalis schen Geschichte. Ihm ift ber Priefterfürst zunächst gestellt, und beibe steben in unmittelbarem Berkehr und Umgange miteinander: baber bes oberften Furften Wort Gottes Wort und lautere, unantastbare Wahrheit ift, sein Wille wird zur raschen That, ihm ift Alles untergeben in unabsehbarer Abfolge. Denn berab= steigend von bem orientalischen Gotte burch ben oberften Menschenfactor ordnen sich ba bie großen Berhaltniffe alle in con= tinuirlichem Zusammenhange, Glied an Glied gelehnt und gefügt, bis zu dem tiefften Stande ber Creatur, ber Rlaffe ber Parias, bem ercentrischen Auswurfe ber Menschheit auf bem unterften Boben ber materiellen Natur. Da steht All und Jebes, wohin es burch die verhangnisvollen Abstufungen ber gottlichen Ords nung sich gestellt findet, und ber ernstliche Versuch, an bem Bebande einen Stein verruden zu wollen, ift burch bie oberfte

Behorde von vorn herein als revolutionares Treiben gegen bie ewigen Offenbarungen des sich kund stellenden Gottes verpont und abgelenkt. Dieses traditionelle System ist im Fortgange der Geschichte in einen langschweisigen stren Emanationsprozes umgeschlagen, bis die judische Theokratic als wahre Kirche an seine Stelle trat, und den dualistischen Versehr des Priesterthums mit dem Gotte der Offenbarung wiederherstellte.

Wie aber die Geschichte aus dem ersten Driente westlich berübergieht, burchbricht ber reflectirende Gebanke allmablia biefe aus dem himmel auf die Erde herabgelaffene Rette bes starren Glaubens. Die anfängliche Spur ber wiffenschaftlichen Regsamkeit erscheint in Persien. Die Extreme bes orientalischen Sustems, ber gute Gott und die bose Ratur, als die beiden Kactoren ber menschlichen Geschichte, treten bei ben Perfern schon in bem Berhaltniffe eines wenigstens formalen Dualismus in Einer Substanz auf. Das Durchschimmern bieses Dualismus ift felbst in ben altesten Lehren perfischer Biffenschaft unverfenn= bar; jum vollen Dafein fam biefe Lehre in ber Theorie bes Drmudg und bes Ahriman, bes Doppelpringips gur Entstehung ber gegensätzlichen Erscheinungen bes Seins. Der oberfte Gott und die tiefste Creatur fließen da schon nicht mehr aus Einem (orientalischen) Prinzipe in stufenweiser Grabation berab, bas boje Raturpringip hat unten feine specielle Aufmerksamkeit gefunden, und die traditionellen Wahrheiten ber Offenbarung find zwar quantitativ noch im llebergewichte über bie Gelbst= function ber apriorischen Bernunft; aber auf diesen schreitet ber philosophische Gedanke schon sollicitirt einher, und die Vernunft burchbricht durch den Act des aufstrebenden Begreifens die starre Berstandes-Ginheit der stetigen prientalischen Emanations= Substanz.

In Griechenland und dem römischen Italien greift diese Bernunft dann überwiegend durch, der frei errungene Gedanke stellt sich rücksichtstos über die alten Traditionen des entstellten Bolksglaubens, und die unbedingte Autorität des lehrenden Wortes hat sich verloren. Daher hier der grade umgekehrte Gang des Wissens auch seine volle Richtung nimmt. "Woher sind die Dinge dieser Welt entstanden"? — so fragten die griechischen Philosophen, Thales an der Spize, sammt

und sonders, und bas mar die Frage ber begreifenden Vernunft, benn sie war Frage nach bem Grunde bes Seins biefer Welt. Das phyfische Leben ber materiellen Nutursubstanz war damit als unmittelbarer Ausgangspunft ins Centrum getreten, und wie im Driente ber Verstand bes Glaubens von Dben nach unten stieg, so ging bier ber Bug umgekehrt vom tiefften Kactor ber Welt bis zum hochsten Gotte hinauf. Und ruftig genug hat die griechische Vernunft diese ihre Aufgabe aus der eignen apriorischen Rraft geloset! Unter bem vorwaltenden Ginfluffe bes anschaulichen Sinnenlebens gelangt fie zwar gleich anfangs noch nicht über die Natur selbst hinaus; aus inweltlichen Causal= pringipien beducirt sie bas Gewordensein ber Welt, und ber gesuchte Gott erscheint nicht. Aber ein Sustem steigt gebefferter und gelauterter über bas andere, und immer naber rucken bie Resultate ber Wahrheit bes vernünftigen Beistes entgegen, bis endlich Anaxagoras der erfte, bualiftisch über die Natur hinausgreifend, einen jenseitigen Weltordner gewinnt, und dann Plato, ber Große, abschließend bem Gott-Schopfer nahe fommt.

Allseitig verbreiteten sich die griechisch-italischen Philosopheme durch das römische Reich, selbstdenkend waren die Köpfe gesworden, und erschöpft hatte sich die Weisheit der Kinder dieser Welt, da ließen sich auf dem gelegten Fundamente die neuen Offenbarungen des Christenthums nieder, und der absolute Possitivismus begann seine zweite Geschichte. Und ganz wieder in der orientalischen Weise.

Der geoffenbarte Gott steht nun abermals als das allumfassende Object des unmittelbaren Glaubens im Mittelpunkte,
unverwandt ist wieder der Blick nach Oben gekehrt, und der
formal ausnehmende Verstand ist das intelligent sührende Prinzip
des Zeitgeistes. Abermals sieht der Dreieinige, als Vater,
Sohn, h. Geist, in höchster Instanz obenangestellt, und ist die
alleinige Quelle des Wahren. Der römische Pahst ist als
wachthabender, regierender Oberpriester wieder mit dem Offenbarungsgotte in unmittelbaren Umgang getreten, und die ihm in
diesem Glanden beigelegte persönliche Unsehlbarkeit macht auch
thn zum obersten Schiedsrichter \*). Schweigend reihen sich

<sup>\*)</sup> Die alte Welt ift vorwaltend Physis und formal nur geiftig; bie

abermals die Glieder dieser göttlichen Ordnung untereinander. Ein Strom des Lebens geht abwärts durch und durch, was in Nom traditionell niedergelegt ist, das strömt von da aus, und der starre Glaube, daß es so aus dem Himmel-auf die Erde herabgesommen, ist das conservative Prinzip der im Alleinbesite aller Wahrheit seienden priesterlichen Autorität.

In der östreichischen Zeit nimmt auch die neue Geschichte wieder die ersten Anfänge der Beränderung an. Der blinde Glaube nach Oben wird schon innerlich in Bewegung gesetzt, und das Prinzip der individuellen Bernunft tritt merklich genug nebenbei. Und dies war abermals die Zeit, in der die Natur, dem positiven Gotte gegenüber, sich geltend zu machen begann und den Denkgeist für sich zu interessiren suchte. Gleichzeitig daher und in derselben Gradation, als die Naturwissenschaften wieder geboren werden und sich heben, geht die Absolutheit des tradirten Glaubens mit samt der papstlichen Autorität verloren, und einmal sollicitirt und in Gang gesetzt, war auch hier der selbstsständig werdenden philosophischen Wissenschaft des apriorischen Gedankens nicht mehr Einhalt zu thun.

Bis dahin stand aber die Wissenschaft immer noch in der positiven Theologie und der Glaube war im Uebergewichte gestlieben; Frankreichs Periode that einen neuen Schritt, und das philosophirende Ich gewinnt die Oberhand. Cartesius steht auf einmal auf philosophischem Boden, ein rein philosophisches Problem ist an die Reihe gekommen, und die Frage nach dem substanzialen Dualismus im Menschen und der physischen Wechselswirkung zwischen Natur und Geist stellte die Physis dem Geiste in selbstständiger Anerkennung gegenüber. Allseitig waren die erhebenden Wirkungen. Die Bersuche, das Wie des Causalsnerus zu erklären, brachten dem Naturleben immer näher, und eine Hülle nach der andern wurde ihrer Causalität entzogen. Kördlich und nördlicher zog sich dann der wissenschaftliche Gesdanke auf der Basis des Naturbodens herauf, die er in dem höchsten Preußen das höchste und letzte Problem in die Welt

neue umgekehrt im Wesen geistig und formal Natur. Daher ber orientalische Glaube, ihr oberfter gurft und Priester fließe substanzialiter aus Gott; und baher umgekehrt im romischen Suben ber Glaube, ber Pabst stehe in geistig personlichem Verkehr mit Gott.

fette. Dies war eine "Kritif ber reinen Bernunft," bes intelligenten Pringips, bem aller Philosophismus alter und neuer Zeit sein Entstehen verbankte. Mit bieser Frage war bas Ich an die lette Station feiner Gelbitbemußtfeinsentfals tung angefommen! Und nur in Preußen fonnte Dieses Problem fich einstellen, weil Preußen ben letten Factor bes philosophis renden Vernunftgeistes reprafentirt, und als folder ben Denf= geist zum vollen Geibstbewußtfein feiner Ichheit zu bringen hat. Rant stellte biefes einflufreiche Problem zuerft, Bermes folgte ihm und losete es mit pspchologischem Tiefblicke auf die innern Vorgange. Und ausgehend bann von den primitiven Thatfachen bes errungenen Gelbstbewußtseins, schritt er unter Leitung ber gefundenen Vernunft erst binaus in die Realitat ber griechischen Natur, und hinauf führte biefe ihn auf griechischem Wege burch Die Reihen ihres substanzial sich entfaltenden Causallebens, bis fie ihn hinübersetzte im Glauben an die Eriftenz eines schöpferis Schen Gottes \*).

Co hat die Bernunft, wie fie im Fortgange bes philosophis schen Gelbstdenkens immer mehr auf bas Caufalleben ber Matur reflectirte, zum zweiten Dale ihren jenseitigen Gott als ben abfoluten Grund biefer Ratur gefunden und, gefrütt auf Die Ungestammtheit ihrer intelligenten Richtung, a priori wiffenschaftlich bewährt. Was Plato nach ben ehrenwerthen Bor= mannern feiner Zeit fur die alte Welt gewesen, bas ift hermes nach ben gleichen Borftufen ber neuen Welt geworben, rucksichtlich wird er es in ber preußischen Periode noch werben. Und wenn dieser vollends erreichte, was jenem nicht gang eintraf, ben Glauben an den "abfoluten Schopfer," fo ift bie Berschiedenheit ber Zeitumftande bereit, Die vollgultigste Erflarung abzugeben. hermes ftand von Innen und von Außen ungleich fehr im Bortheil. Die preußischen Zeiten hatten ben wiffenschaftlichen Bedanken bis in bas innerfte Gelbstbewußtsein geführt; Plato bagegen hatte auf ber noch außern Objectivitat feiner Zeiten feinen psychologischen Ruhrer. hermes hatte die

<sup>\*)</sup> Die griechischen Philosophen saßen schon in einer realen Außenwelt und gingen unmittelbar von da nach Gott aus; die neue Philosophie ist die Gelbstewußtsein gekommen, und geht von da erst in die Außenwelt. Daber diese neue Philosophie zugleich die leste ist.

ungetrübten Wahrheiten ber romischen Traditionen bes Volksglaubens sollicitirend zur Seite; Plato war umgeben von einem Schwarme der falschesten Mythen und Fabeln seines traditionellen Nationalglaubens. Und bennoch drang der Grieche durch, aus der eignen Kraft der apriorischen Vernunft!

Dies ist also in furgen Worten ber bisher historisch verfolgte Typus ber menschlichen Intelligenz. Zweimal nimmt Gott burch seinen geoffenbarten Positivismus ben Denkgeist in Unspruch, er zieht ben Berstand nach Oben und füllt ihn mit ben geoffenbarten Wahrheiten aus. Und fo lange bie Menschen bann noch glanbig am Himmel hangen und von Dben berab steigen, finden sie die Erde, und was sich Alles auf ihr regt und bewegt, nothwendig zulett, und fie halten fie in diefer ihrer Stellung für den tiefuntersten Appendix des Universums. Nach und nach aber breht fich die Erde herum, die Menschen sehen ihrer Bewegung mit Wohlgefallen gut, und weil fie neben bem Berstande auch noch eine Bernunft haben, und bemzufolge bas Fragen nach dem Wie und Woher nun einmal nicht aufgeben konnen, so fangen sie bald an zu fragen, und sie horen bann auch nicht mehr auf zu fragen, bis sie Alles wissen, oder doch zu wiffen meinen. Aber am wiffenschaftlichen Ende gewahren fie erft, daß sich nun das erfte Weltspftem mit dem Abfluffe feines Glaubens für sie auf ben Ropf gestellt habe. Die Alten haben es so gemacht, die Reuen machten es nicht anders, und Reiner hat's dem Andern abgelernt; die selbstdenkende Bernunft stellte sich ungesucht ein, und die Menschen haben zweimal ge= than, was sie zweimal nicht lassen konnten und nicht lassen burften. Go viel speciell über bas Berhaltniß bes Glaubens zum Wiffen in der Geschichte und über den allmähligen Ueber= gang des erstern in letteres; das Berhaltniß der Rirche gum Staate steht biesem allseitig entsprechend zur Seite, und bas ift Die practische Halfte ber porstehenden Frage, die wir noch zu erortern baben.

Es ist aber die Praxis allemal nur das Gefolge einer unterliegenden verwandten Theorie, und dies führt uns hier unmittelbar und bald zum Ziele. Denn weil der Staat auf dem substanzialen Naturleben basirt und dessen Verhältnisse zu der materiellen Daseinsweise des dualistischen Menschen zu ordnen und zu schützen berufen ist, so sehen wir und in den Zeiten des Positivismus nur vergebens nach einem selbstständig sich gerisrenden Staatenthume um. Das hierarchische Kirchenregiment ist in dieser Poriode das allherrschende und, entsprechend der ihm beigegebenen Theorie des positiven Glaubens, sließt es auch aus der höchsten Autorität des Priesterthums durch alle Bershältnisse des Lebens herad. Dieses practische Kirchensystem hat aber mit seinem theoretischen auch gleiches Geschief, und die Allgewalt beider steht und fällt zugleich und aus gleichen Krästen. Wie der unbedingte Glaube dem ausstrebenden philosophischen Wissen allmählig Platz machen muß, so sindet, und in derselben Gradation, sich die hierarchische Regierung durch die Erscheinung der politisch sselbstständig werdenden Staatswirthsschaft vertreten. Und dies ist sehr begreislich.

Wie namlich die dem Staate unterliegende Physis in der Philosophie mehr und mehr zur wissenschaftlichen Anerkennung gelangt, regt fich in bem a priori follicitirten und fich fund gebenden Ich neben der theoretischen Vernunftidee auch die practifche Ibee bes Raturrechtes, und auch biefe muß in bem Grade fich burchbilden und geistig reiner einstellen, als das Naturleben, auf dem sie ja überhaupt entsteht und ihre Un= wendung findet, fich als stimmführend ins Centrum zu stellen vermag. Und hat dann endlich und abschließend die Natursub= stang sich gang und gar als Kundament des Philosophismus geltend gemacht und alle geistige Bewegung primitiv auf fich gezogen: fo muß auch die Idee des apriorischen Naturrechtes fich gur Biffenschaft bes Staatsrechtes entfalten und, im Sinblick auf die vorwaltende Naturrichtung des Zeitgeistes, auch die practische Gelbstständigkeit bes Staates felbst baburch ben boch= ften Grad ihrer Vollendung gewinnen. Wie sich alfo aus bem Die Geschichte anfangenden positiven Glauben erst, in strenger Rucksicht auf bas religible Leben in Gott, ein hierarchisch-canonisches Rechtssustem fur die Kirche entwickelt und durch die oberste Autorität in den Zeiten ihrer Alleinberrschaft auch factisch realifirt, fo tritt entsprechend in ben nachfolgenden Perioden bes philosophirenden Gedankens auf der Natursubstanz bas System bes politischen Rechtes hervor, und auch bieses wird bann zur Regulirung bes Naturlebens im Menschen gur practischen Wirflichfeit. Die Kirchenverwaltung geht also mit dem Glauben; die Politik mit der Philosophie Hand in Hand. Die Hierarchie ist, wie die kirchliche Dogmatik, gottgegeben und geleitet, und läßt sich in den Menschen herein; der Staat ist, gleich der philosophischen Wissenschaft, pures Menschenwerk, denn beide steigen aus dem eignen Geiste nach Außen.

Auch zu biesen Abstractheiten fagt bie concrete Geschichte ihr volles Ja. In Affen feben wir beim Gintritte in Die Bes schichte, und auch forber noch, bas theofratische Regiment im Schwunge, und an eine Selbststandigkeit bes Staatenlebens ift ba noch nicht zu benten. Die hierarchische Praris bes Rirchenthums burchbringt die fammtlichen Berhaltniffe bes lebens, die auf ber Bans ber herrschenden Offenbarung gegrundete Priesterschaft ift bie waltende Autoritat, und ihre Satzungen find die Maximen bes Sollens und bes Wollens? Wie bann Verfien in die Be= schichte tritt, brangt fich bas Staatsthum schon felbstftanbiger durch. Wie die persische Philosophie, so auch hat die persische Regierung ben Charafter bes aus ben traditionell bierarchischen Ideen und der freien Gelbststandigkeit des politischen Lebens zusammengetretenen Dualismus. Aber immer noch find bie Priester gewaltig mit oben an, und so tyrannisch und gefetlos and ber politische Tyrann in Perfien fich geberben will; bas hierarchische Pringip steht ihm noch heilig gescheut gur Seite, und die wilbe Ratur fann fich feinem maßigenben Einflusse nicht entziehen \*).

Als aber Griechenland Makedonien bann welthistorisch an die Reihe gekommen, da brach mit dem wissenschaftlich philosophischen auch das practisch staatliche Prinzip auf dem eingesstellten Naturboden ins Uebergewicht durch, auf eignen Füßen stand die Politik, und geschehen war es um die Vorherrschaft des hierarchischen Priesterthums. Von Innen heraus und rein productiv treten die Griechen und Makedonier auf, wie im Wissen so im Wollen, und was sie geworden, sie sind es im Uebergewichte des eignen Selbst und aus sich selbst geworden. Hier steht der Einzelne auf einmal als Ganzes da, weil als

<sup>\*)</sup> Cic. de divinat. I.: Nec quisquam rex Persarum potest esse, qui non ante Magorum disciplinam scientiamque perceperit. Man benke auch an ben fasschen Smerbis.

selbstfließende Quelle ber geistigen Personlichkeit: die großen Fragen des öffentlichen Lebens finden in dem individuellen Geiste der Nation Wiederhall, und das Gesetz, nach dem entschieden und gehandelt werden soll, ist das Gesetz des durch die philossophirenden Köpse geweckten Selbstbewußtseins.

Und was foll ich endlich noch von Rom fagen, von Rom, bem letten Kactor ber alten Welt? Rom erst genoß die Fruchte ber alten Philosophie fur feine politische Praxis gang und gar. Da ist alle Spur ber Hierarchie verschwunden, keine Priester= herrschaft steht am Staatsruder mehr; aus dem innersten Grunde bes physischen Lebens keimt Roms Geschichte hervor, und was ber substanziale Planet bem Menschen fei, barnach fragt und sucht diese Geschichte. Gradlinig baber und unverrückt geht Rom biefer feiner welthistorischen Stellung entgegen, und in bem Maage als feine Berrichaft nach Außen groß und großer wird, erweitert und lautert fich im innern Staatshaushalte auch bie Quelle der normalen Rechtsbestimmungen. Dann erhoben sich und blubten bie berühmten Schulen ber romischen Rechtsgelehr= ten dazu, und wie diefe, von bem philosophischen Beifte ber alten Welt befeelt, regulirend auf die Gesetzgebung ihren Gin= fluß gewinnen, sehen wir bas Recht fort und fort in seiner geistigern Bedeutung zu Tage treten, bis sich beim Abschluffe ber alten Welt auch biefe Ibeen erschopft, und ber inhaltschwere Reinertrag bann zu einer spstematischen Einheit sich consolidirte. Der Justinianische Cober, die Institutionen, Die Pandecten . . . find die Bluthe bes politifirenden Alterthums und mit der alten Philosophie ber erfte Gewinn bes apriorischen Bernunft = Beiftes in ber Gefchichte \*).

Dieselbe Gestalt hat auch in diesem Punkte die neue Welt angenommen. Als der alte Romerstaat umgefallen und in Constantinopel nur noch gespensterartig fortlebte, da kam das christias nistre Rom allmählig zur kirchlichen Alleinherrschaft in Europa, und die Sache nahm den altasiatischen Lauf wieder. Das hierarchisch zanonische Recht wurde zur alleinigen Norm des

<sup>\*)</sup> Incredibile est enim, fagt baher Cicero, quam sit omne jus civile praeter hoc nostrum incultum ac paene ridiculum.

Sanbelns im öffentlichen Leben, und feine Satzmaen brangen in alle Weite vor. Der Pabst und die gesammte Priefterschaft von Rom wurde zum herrn von Europa, Raifer und Konige feine Bafallen, und im Zeitgeiste bes absoluten Glaubens war ber Kirchenbann zugleich bas Zaubermittel zur Annihilirung politisch gefährlicher Dyposition. In der Veriode der östreichis schen Raiserschaft erhielt diese Universalherrschaft des Pabstes ben erften Stoß, und bas Staatsleben erfteigt neben ber Rirche bie erfte Stufe zu feiner felbstiftandigen Eriftenzweise. Diese aber entspricht ber gleichzeitig anbrechenden philosophischen Wiffenschaft auf ber fich einstellenden Ratur allseitig. Vorwaltend find, wie in der Theorie so in der Praxis, zwar immer noch die romischen Traditionen, und constitutiv stehen fie als Grund= Normen noch oben an; aber ber Raifer, der ehedem nur ein Bafall bes Pabstes gewesen, ift jett zu seinem politischen Schirms voate geworden, und was die Kirche fanctionirt und zur Ers baltung ber alten Glaubensunbedingtheit gebeut, bas bringt ber Staat nun gur Wirflichfeit.

Nach dem westphälischen Frieden eröffnet sich Frankreichs welthistorische Zeit, und wie der Philosophismus überhaupt, so nimmt auch das Staatsthum seinen Anlauf zum Uebergewichte wieder. Wie in Griechenland-Makedonien, so auch verliert sich hier die Absolutheit des unantastbaren Priester-Regimentes allmählig, und immer rüstiger steigt das Leben auf aus dem innersten Selbstbewußtsein der Nation. Eine Erscheinung drängt die aus dere, und unablässig erhebt sich die aus der wach gewordenen Icheit austauchende politische Seite des französsischen Volkes über die altüberlieserten Grundsätze des hierarchischen RegierungsPrinzips. Und auch Frankreich hat seinen Lauf ausgelausen: die traditionelle Dynastie "von Gottes Gnaden" ist mit dem verwandten absoluten Kirchenthume untergegangen, und was aus der innersten Quelle des Vaterlandes als normal hervorgetreten, das ist als Frankreichs Staat an seine Stelle gekommen.

Und wie der theoretische Philosophismus der Wissenschaft, so erwartet auch der practische des Staatslebens nun in Preußen seine letzte Bollendung und seinen Abschluß. Und so ist Preußen das alte Rom. Wie Rom, so auch sehen wir Preußen in der Geschichte gleichsam aus dem politischen Nichts hervor-

gehen, und Rom und Preußen werden groß und größer, und fort und fort stellen sie sich machtiger und gewaltiger in die Welt hinaus. Und ba und hier realisirt ber Genius unsers Geschlechtes auch dieselbige Aufgabe in der Geschichte, und diese ift in ber Entfaltung und Geltendmachung ber Ibee bes ftreng politischen Rechtes charafteristisch ausgesprochen. Die aus ber selbstbewußten Ichbeit auf der planetarischen Physis bervortretende reine Idee des Rechtes ift Roms und Preugens welthistorisches Element, barin sind und barin leben sie. Und auch Preußen wird, Preußen muß biefer feiner Gelbstvollens bung noch entsprechen, wenn es allein nicht eine Lucke in ber Geschichte laffen foll. Das "Suum cuique" ift Preugens Bahlfpruch, und ber schwarze Abler tragt ihn hinaus in die weite Welt. Und wenn auch einst dieser Spruch noch zur Geschichte geworden und die Tage furz und furzer zu werden broben, bann wird in den Annalen dieser Menschheit, wie die neue Philosophie ber alten, so bas preußische Landrecht bem romischen Rechte als geiftverwandter Kactor gur Geite fteben muffen \*).

### Ruganwendungen.

Ich kann auch mit dem besten Willen nicht anders, als glauben, die vorstehende Stizze einer Philosophie über den Gang der Menschengeschichte habe Realität und begegne so ziemlich den Großthaten in den Zeiten und Räumen dieses Planeten. Der gehandhabte philosophische Maaßstad ist der einfachste und ungesuchteste, und seine Bedeutung ist nicht leichtsertig aus der Luft gegriffen. Sben so wenig sind andererseits die zum Belege der idealen Umrisse ausgesührten theoretischen und practischen Erscheinungen mit den Haaren herbeigezogen worden. Dann aber, meine ich, haben wir auch etwas Reelles und Nuthares für unse heutige Gegenwart gewonnen: die Geschichte hat sich und in vielen schönen Dingen als Lehrmeisterin vernehmen lassen.

<sup>\*)</sup> teber bie Busammengehörigkeit Englands und Preußens in ber Geschichte, ber Philosophie und bes Staatsthums, tiefer unten eine Anbeutung.

Und wenn wir nun wollen, so konnen wir es ihr nament= lich glauben, daß es vergebliche Muhe fei, der continuirlichen Fortentwicklung bes Geschlechtes zum vollen Gelbstbewußtsein mit ben schon abgelebten und antiquirten Formen und Gestalten hemmend entgegen greifen zu wollen. Auch sie waren einmal welthistorisch oben an, auch sie führte ber Zeitgeist zu ihrer Zeit unwiderstehlich hinauf auf die Sohe des allherrschenden Ginfluffes; ber Zeitgeist wechselte, neue Unforderungen wurden rege und neuere dann, und so sind wir heute, was wir geworden. Der alte kolossale Drient that sich etwas zu gute barauf, daß er die Wurzel seiner Eristen; bis in die Gottheit felber treibe; Die kleine Schheit bes Menschen-Geistes brach nichts besto wenis ger ben Faben ab, und spann und spann von eigner Spindel, bis das alte politische Rom ein Gewebe baraus bereitete, mit bem auch unfre Staaten fich immer noch festtäglich fleiben. Das neue Rom wurde abermals in den Himmel eingeburgert und wollte ba von aller Weltweisheit auch nichts wiffen; fie fam von felbst wieder, diese Weisheit, sie laßt noch nicht ab zu fommen, und Preußen ift immer noch nicht mit ihr fertig geworden. Dies ift nun Alles einfach genug.

Und fieh' alfo, mit Strahlenschrift fteht es hoch geschrieben, auf baß es alle die Jahrhunderte lefen mogen, wie die Pofis tivisten des unbedingten Glaubens und des hierarchischen Regis mentes immer nur die Borpoften zu bem großen Weltkampfe ges wesen, und wie sie bann, nachdem bas Gebrange allgemein und die Bewegung unaufhaltsam geworden, vice versa bazu berufen wurden, als Rachzugler die Borrathswagen ber empirischen Munition aus ber alten Heimath nachzufahren, um die Armeen ber Bernunft mit bem Berstandes-Bedarf ber Sandgreiflichkeiten zu versehen. Aber diese ihre lette Bedienung im Reiche Gottes haben sie mitunter fehr verkannt, und baran haben sie eben fo fehr Unrecht gethan. 21us bem wilben Treiben ber Rampfenben, bie für Licht und Wahrheit da standen, mußte es ihnen wohl zu Sinne fommen, baß oft Noth und Tob in Frage geftellt fei: und als fie bann mehr sein wollten, als fie waren, und berzeit fein konnten, fturzten fie fich felbst auch mit in ben Rampf binein. Aber nun war es um alle gute Disciplin geschehen. Für das philosophische Terrain, auf dem der Streit sich bewegte,

waren sie specifisch nicht gebaut, brum sielen sie durch; philosfophische Wassen hatten sie eben so wenig, so nahmen sie zur mechanischen Lärmschlägerei und zum Gepolter aller Urt ihre Zuflucht. Zwar tödteten sie nicht, zwar schadeten sie nicht; aber ihr verwirrendes Geschrei: "Israel ist in Gefahr," durchdrang alle Weiten. So machten's die Positivisten der alten und auch der neuen Welt.

Der Positivismus ist freilich immer die erste und nicht zu umgehende Bedingung einer felbstständigen Bufunft gewesen; aber daß er feine Grundansichten vom Menschen= Weiste als einer Tabula rasa, ber alle Ideen des Wiffens und des Wollens von Außen angeworfen werden mußten, auch in den Zeiten bes Philosophismus noch als die normalen burchseten will, bas ist feine welthistorische Ungebuhr. Dun laffen fich aber bie philosophischen Ideen auch nicht mit Gewaltstreichen nieders schlagen, sie bringen ebenfalls burch und stellen sich auf, mehr und mehr: fo wurde ber Positivismus zur fanatischen Regerriecherei, und seine Praxis zur blindeifrigen Berfolgung. Nichts gebend, weil nichts achtend, auf bie Borgange im eignen Gelbftbewußtsein, bangt ber Vositivist am Buchstaben ber Tradition, braußen in der historischen Objectivität ist all sein Wissen und Wollen baffrt, und wer das, was er in Solz und Leder eingebunden geerbt hat, wissenschaftlich zu verdauen wagt, ber ift sofort inquisitorisch in Beschlag genommen. Und ist es auch möglich, was aber nicht oft wiederkehrt, einen Positivisten von ber jedesmal frischen Gegenwart als etwas Golibem und Zeitgemäßem zu überzeugen, so mag er bie lleberzeugung hintennach boch nicht, er schämt sich ihrer, gerath in Ingrimm wider sich felbst, und ber Ueberzeuger tragt schlechten Lohn bavon. Wie ber Bauer, bem ein Mathematiter bestmöglichst andemonstrirt hatte, bag nicht die Sonne, fondern die Erde fich brebe, am Ende fich dahin erklarte: "ich febe wohl ein, daß es fo fein muß, fann es aber boch nicht glauben, weil ich bisher immer anders geglaubt habe," fo auch fann fich ber Positivist nicht zu ber Unnahme verstehen, das primitive Prinzip der Gewißheit sei heute nicht mehr die traditionelle Autoritat, fondern Die individuelle Vernunft im Menschen, weil es nicht immer fo gewesen. Daß er barin Unrecht thue, fann er nun, wie

gesagt, weil er im eignen Selbstbewußtsein nichts weiß, aus der ganzen großen Geschichte lernen. Und das ist ein schöner Gewinn für ihn.

Denn frage die Geschichte von Anfang bis auf diesen Tag berab, sie wird bir ichon fagen, weß Geistes Rind sie fei! Trot all ben Bersuchen, Die Gelbstständigkeit bes individuellen Sch niederzuhalten, läuft die Geschichte ihren Lauf. Immer ruftis ger wirft sich ber Philosophismus in ihre Jahrbücher herein, und da und dort und überall erhebt sich die Menschheit und liefert einen Beweis nach dem andern, daß sie nicht nach dem Modell einer geschmeidigen Affenschaft in die Welt gesetzt sei, Die ohne Ichundselbstheit nur außerlich eingelernte Wendungen gefälligst wieder nachzumachen hatte. Nicht in Kessel und Bande laßt sich ber einmal neugufftrebende Zeitgeist legen; nur personliche Berftandigung kann ihn im Gleise halten, weil er felbst auf Berftandigung ausgeht. Und wenn er ba fehlgreift und feinem Wege entfällt, bann, lehrt die Geschichte, auch bann sei ber auf Rern= und Machtsprüchen einherschreitende Positivismus am meniasten bazu berufen, sein ruckführender Schukengel zu merben. Der Gedanke fann nur burch ben Gedanken geregelt und geleitet fein, und wer einmal auch nur Einen Gedanken aus eigner Rraft benken fann, ber hat die alten guten Zeiten bes blinden Antoritätsglaubens auf immer verloren.

Auch die practischen Positivisten, die absoluten Anhänger des hierarchischen Prinzips, sinden in der Geschichte ihre lehrreichen Kapitel ausgeprägt. Auch diese können sich da überzeugen, daß das goldne Zeitalter ihrer Heldenschaft sich nicht durch alle Jahrhunderte weit und breit zu machen habe. So wehe ihnen tuch das Geständniß ankommen mag, die Geschichte sagt es ihnen seit langen, schweren Zeiten schon, daß sich nach dem hierarchischen Kirchenthume immer auch der Staat in freier Selbstständigkeit erhoben habe, und daß es so ganz natürlich zugehe. Die Wohlthaten des hierarchischen Regierungssystemes sind mit dem gleichzeitigen Glaubenssysteme unberechendar groß gewesen; aber gestern ist nicht heute. Wie sich die Menschen im Wissen ändern, so ändern sie sich im Wollen, und was erst noch ungekannt und ungesucht verborgen bleibt, das kann anders wann zum unmittelbarsten Bedürsnisse sich steigern. So eben

geht es aber in der Geschichte mit der Idee bes politischen Rechtes, gegenüber bem canonischen Rechte. Ift einmal bie Ratursubstang, wie ja in unfern Tagen wieber! ins Centrum aller Bewegungen getreten, steht bas materielle Interesse fo hoch oben an, daß Alles läuft und rennt, um fich ein groß und größeres Theil bes gemeinsamen Planeten zu vindiciren, fo erzeugt bas Mein und Dein auf biefem Schauplage taufend neue Fragen dieffeits der nach Gott gekehrten hierarchie: und ba fann nur ber gleichzeitig und in correspondirender Gras dation auf demfelben Naturboden fich erhebende Philosophismus bes apriorischen Menschen = Geistes mit seinen Untworten noch aushelfen. Denn die Idee des politischen Rechtes ift bas Medium, wodurch fich das Naturleben in und außer dem Menschen unter die Perfonlichkeit bes Beiftes subsumiren lagt, und der Staat fußt auf dieser Idee, und er tritt mit ihr allemal so nothwendig in frischer Ganzheit in die Geschichte ein, als bies Naturleben felbst den Zeitgeist inspirirt und mit sich fortreißt.

Gleich bem Naturleben also auch, in bem er steht, wird ber Staat neu und neuer ftets, auf baß er bie practischen Berhalt= niffe seines Bereiches endlich alle umfasse, rechtlich ordne und schate. In biefer seiner allseitigen Gelbstentfaltung kann er nun leicht wohl einmal mit den in stabiler Form tradirten Grundfägen ber Hierarchie in Conflictt gerathen, wie ja auch seine Theorie, die philosophische Wissenschaft, gleichzeitig dem Autoritätsglauben begegnet; und dann weiß der Positivismus in seinem Austern= leben beiden nur gleich wieder die Tendenz der felbstsüchtigen Neuerungssucht unterzuschieben. Daß aber die hierarchie bereinst Alles in Allem gewesen und den Staat mit all seinen Regungen vollauf verschlungen hatte, und daß biefer Staat nun feinerseits fein strenges Recht durchbrechen lasse und auch alles Kirchenthum, fofern es nach Außen tritt, als einen in feinem politischen Bereiche sich bewegenden Verkehr beaufsichtigend und prufend in Frage ziehen muffe, biefen fo fritischen Wenbefreis, burch ben die Rechtsibee bermalen fo gang und gar jum Centrum ber Gefchichte geworden, wollen fie nicht sehen, die Positivisten: und baher denn, wie in der Theorie wider die Wiffenschaft, fo auch in der Pracis ihr Zetergeschrei über die Eingriffe bes Staates.

Richt aber dem schaffenden Angenblicke, nicht der urplößlichen Willführ und Uebergebühr ist das Streben des Zeitgeistes in Rechnung zu bringen; alle die Jahrhunderte dis zum ersten Anfange hinauf tragen die Schuld, der lebendige Pragmatismus der ganzen Geschichte hat den heutigen Tag zur unvermeidlichen Wirslichseit gemacht. So überwinden wir uns denn, und gesstehen wir, daß auch die Geschichte, wie sie nach ihrem positiven Ansange mehr und mehr einen philosophischen Charakter ausnimmt, als eine ebenbürtige mit in das große Buch einzuschreiben sei. Und nehmen wir ein Erempel dran, wie die Positivisten im Kampse mit dem einbrechenden Zeitgeiste immer wieder den Kürzern gezogen haben: die bstreichische Zeit machte den kleinen Anfang, Frankreich seite schon intensiver zu Leibe, und Preußen wird und muß auch auf seinem Posten sein, wenn die Geschichte mit all ihren, Ideen zur vollen Wirslichkeit werden soll\*).

### Die Protestationen des Pabstes.

Gegen das unablässige Vordrüngen des Philosophismus in der Geschichte wissen num aber die Positivisten, wenn sonst nichts mehr frommt, in ihrer Noth noch ein imponirendes Schlagwort geltend zu machen: dies ist die Verufung auf die Protestationen des Pabstes, der obersten wachthabenden Autorität der positiven Traditionen. Und da, meinen sie dem, habe der himmel in höchster Instanz über Dinge entschieden, die sich doch tief unten auf der Erde wie an den fünf Fingern abzählen lassen, weil sie anch wirklich nur (philosophische) Dinge dieser Welt sind.

Es sohnt wahrlich der Mühe, die Sache, weil sie wieder zur Tagsgeschichte geworden, auf's Korn zu nehmen, und zu

<sup>\*)</sup> Es bedarf wohl kaum der Erinnerung, daß nach der obigen Lehre nicht Alles, was in alter und neuer Zeit als Aufstrebung des philosfophischen Prinzips theoretisch und practisch wirklich geworden, gut geheißen werde. Eben so wenig sind darnach auch alle die Berssuche des Positivismus zu rechtsertigen, dieses Aufstreben niederzushalten. Mit der Idee hat die Philosophie der Geschichte es zu thun, und diese ist im großen Ganzen allzeit die Wahrheit, wenn auch die concreten Ausgeburten da und dort abnorm waren. Und biese Idee constituirt auch den Zeitgeist, mit dem nicht zu rechten ist.

serbamnungen zu halten sei. Und wie ware es nun, wenn auch diese Behörde ihre handgreislichen Qualitäten der Bedenkslichkeit in die Geschichte gesetzt hatte? Dies nur zu denken, ist dem Positivisten schon ein Frevel, und doch mussen wir ihn leider zu dem Gedanken zwingen. Und dazu haben wir Stoff genug: setzen wir nur über, in seinem eignen Elemente treiben wir ihn in die Enge. Denn das ist eine gar seltsame Historie, die von den papstlichen Philosophen-Berdammungen, so seltsam ist diese Historie, daß sie sich drehet und wendet, und negirt und ponirt, dis das erstentschiedene Nein am Ende wieder zum vollen Ja werden soll! Sie ist durch die vier Perioden kurz diese.

1. In der Periode des absoluten Positivismus flossen die gros Ben Wahrheiten alle aus ber traditionellen Offenbarung berab. Europa leibt' und lebte unmittelbar glaubig in ber toloffalen Dbjectivitat bes Christenthums, bas intelligente Ich war nur als formaler Verstand zur allseitigen Auffassung ber Dogmen thatig, und an eine gegenüberstehende a priori productive Verminft-Philosophie mar noch nicht zu benten. Gine foldje Philos sophie war auch noch nicht zeitgemäß; wohl aber eine andere, und diefe kam denn auch an. Der Glaube hat feine starre 216folutheit durchgesetst und Stoff = gebend die Beifter erfüllt, fieh', ba tritt ber formale Verstandes-Aristoteles auf, und ber war mit seinen hoblen Begriffen ber basigen Denkweise fo angepaßt, wie der leere Schuh dem vollen Fuße. Das ge= offenbarte Material war ja ungezweifelt gegeben, Aristoteles brachte die wissenschaftliche Form bazu, und es entstand die so berühmte und berüchtigte Scholastif als acht papstliche Philosophie. Allein was geschah noch erft? "Es scheint bas Schicksal ber europäischen Philosophie zu sein, baß jeder neue Untommling auf ihrem Gebiete verfolgt werben muß, um bann besto unumschrankter ju berrichen. Ariftoteles Schriften wurden auf allen driftlichen Schulen verboten! Ums fonft. In furzer Zeit herrschte Aristoteles auf allen Rathebern mit einem Unsehen, bas ber Offenbarung selbst sehr wenig nachs gab, als bas zweite Drafel ber Gottheit. Die Bersuchung war auch zu groß! Die hat irgend ein Schriftsteller bem herrschenden

Geiste eines Zeitalters so sehr entsprochen, als Aristoteles bem dialektischen Zankgeiste dieses Zeitalters: man fand sich bei ihm wie zu Hause"\*). Dies ist die erste Probe, daß sich der Zeitgeist nicht todtschlagen läßt, und daß er sich nach dem eben regen Bedürsnisse des Denkens richtet.

2. Die allgewaltige Scholastif fonnte aber nur fo lange befriedigen, als ber Denkgeist noch unbedingt glaubig in ben vollen Positivismus hinstarrte; der erste Unbruch der Reflection führte fie ju Grabe. Und fieh' abermale, mit bem Unfange ber oftreichischen Periode nimmt auch die Philosophie, wie alle Ideen, eine veranderte Gestalt an. Der scholastische reflexionelose Reas lismus gerath mit einem freier benkenben Nominalismus immer mehr in Conflict, und der Kampf wird auf Leben und Tod geführt. Aber weil jest die Rominalisten die aufstrebende Partei waren, und als solche schon bas Pringip ber selbstigen Ichheit gegen die abfolute Autorität geltend machten und die allgemeinen Begriffe fur bas erflarten, mas fie benn auch heute noch find, für bloße Schemate ober Bilder in des Menschen Ropf zum Denken, ohne objective Realitat: ba follten nun die altgläubigen Realisten Recht haben, ber Pabst nahm sie in Schut, und ber Rominalismus murbe verfegert und verdammt! Und was ift bann geschehen? Der verdammte Nominalismus brang nichts besto weniger burch wie ehebem ber Realismus, seine Ansicht, als die nun zeitgemäßere, wurde endlich die berrschende, und in der zweiten Salfte der öftreichischen Periode ging die einmal in Rührigkeit gekommene apriorische Ichheit immer mehr zur Gelbstfunction über, bis fich bie Erscheinung bes Musticis= mus, als des ersten dunkeln Unbruches des felbstständig werbenden Philosophismus auf noch vorwaltend positivem Boden, herausstellte. Gewaltige Erscheinungen traten ba zu Tage, bis zulest und abschließlich der schusterliche Jakob Bohme über alle Gebühr hinaussprudelte. Der zweite Beweis von der Alls gewalt bes Zeitgeistes.

3. Die in der östreichischen Zeit auf der noch überwiegenden Basis des Positivismus erst mystisch geweckte Selbstheit erhielt dann in der französischen Periode das hellsehende Uebergewicht. Und

<sup>\*)</sup> Socher, Grundrif b. Gesch. d. phitos. Suft. S. 167.

nun brach bas Lamento über bie Philosophen erst recht los. Cartefins, in ruftiger Reflection auf feine intelligenten Qualitaten, hatte ben (wissenschaftlichen!) Zweifel gang vorangeschoben; bas war bisher unerhort, und man benfe, was bas einem Positivisten sagen will! Cartefins, um die Wahrheit und Wirklichkeit wieder zu finden, geht bann primitiv auch von feinem 3ch aus, und bas war von vorn herein ber Umfturg ber alten Zeiten! Die Geschichte ift bekannt. Der arme Cars te find, von ben papftlichen Jesuiten, ben Sutern bes absoluten Positivismus, verjagt, mußte das land verlassen, und noch nach feinem Tobe erging ein papftliches Berbot gegen bie ubermuthige Ichsphilosophie (1663). Go war benn brittens auch ber Cartefianismus verfegert und verdammt!" Aber was ist zum britten Male auch wieder geschehen? Bei allem ben erhoben sich die verdammten philosophischen Reger wieder zusehends, besonders in Frankreich und den Niederlanden schoffen fie wie Vilze aus der Erde hervor und nahmen die selbstbenkenden Ropfe in Beschlag. Und als sich bann auch hier bie Zeit so nach und nach wieder abgesponnen und die überwiegende Schheit sich mehr und mehr gefunden und zeitgemäß begriffen hatte, ba konnte es auch einem Delamennais, Bautain und Conforten in Franfreich nicht mehr gelingen, bas alte absolute Glaubensspstem mit seiner unbefragten Autos ritat zu Ansehen zu heben. Die Zeiten waren nun einmal bas bin, die Bischofe Frankreichs begriffen vollkommen ben Geist ber Geschichte und ließen fich burch ben alten verfegernden Borwurf bes "Cartesianismus" nicht mehr irre machen. Und, credite posteri! ber Pabst hat abermals bas Siegel ber Bestatis gung aufgebrückt und eo ipso feine ehebem fo anti- Cartefischen Jesuiten zu Rittern ber europäischen Ichsphilosophie geschlagen. So anbern sich die Zeiten!

4. Und nun ist mit der vierten Periode auch die Reihe an die preußische Philosophie gekommen, und da haben wir Hermes, den Erzzweisler an Gottes Dasein, an seiner Offenbarung, und an Allem, was immer noch sein will. In Preußen, wissen wir, erhält das Selbstbewußtsein seine absolute Vollendung. Hermes legt daher die Functionen der Vernunft auch in ganz speciellen Phanomenen des Verwußtseins vor, und das war bis

babin noch nicht geschehen. Und wie Cartesius auf seinem Standpunfte gleichsam in abstracto nur aus bem 3ch in das Richtich hinübersett, und der frangofische Episkopat ein Gleiches über die individuelle Vernunft gegen die alte Autorität ausgesprochen, fo correspondirend halt hermes in ber legten Periode feine speciellen Ausspruche ber praliminaren Bernunft als leitende fest, und von ihnen ausgehend gewinnt er bann alle Wirklichkeit, und ben Glauben auch an bas gesammte positive Kirchenthum. Und bas ist ja eben wieder bie nun burch und burch zu Ende geführte Regerei ber immer munbiger werdenden Philosophie. Dier aber hat diese Geschichte auch ein poffirlich Ende! Denn wer nun begreifen will, wie das philos sophirende Ich, von dem blinden Realismus der altglaubigen Scholastif anfangend, die vier Perioden hindurch in successiver Allmähligfeit durchbrechen und fich felbst in seiner innern Seis math mehr und mehr gewinnen mußte, der findet es zwar gang in ber Ordnung, baß, nachdem einmal ber Beide Aristoteles und die folgenden bis auf den Frangosen Cartesius berab verkeisert und verdammt worden, auch her mes, ber lette Stein bes Unftofee, bas Geschick all feiner Collegen hat erleben muffen; daß aber Delamennais und Bantain mit ihrer absoluten Autorität gleichzeitig baffelbe Loos bavon getragen, bas wird ihm, in Erinnerung an die jesuitische Sache bes Cartefius, ein Rathfel fein und bleiben, wenn er vergißt, baß - ber Mensch benfe und Gott lenke, und baß in Diesem Gelenke ber Zeitgeist keine Complimente in ber Geschichte mache.

Und wenn nun so Rom seinen Realismus, und Destreich seinen Rominalismus und rührigen Mysticismus, und Frankreich seinen Cartesianismus erhalten, und trotz aller Verdammung auch heute noch hat, warum sollen wir es denn der Zeit, die Alles ordnet und fügt, verargen, wenn sie auch einmal in Preußen noch den verdammten Hermesianismus zu dem machen sollte, wozu er, wie man sagt, berusen ist? Rom hat neuerdings seine Scholastist wieder ausgelegt, und Rom besindet sich wohl dabei, weil es absolut gläubig ist; Destreich und Baiern sind immer noch die Nepräsentanten des Mysticismus, und um die Donau herum ist und bseibt ja die Wissenschaft mystisch auf

vorherrschend positivem Boden\*); Frankreich bricht schon selbstständiger durch und ist im Bollzuge, mit Cartesischer Angestammtsheit des Denkens sich über den äußern Positivismus zu erheben; und Preußen wäre ja viertens auch nicht Preußen mehr, wenn's nicht ächt preußische Wissenschaft haben sollte! So besgreise denn Jeder, wo er siehe, und daß er in seiner nationalen Sigenthümlichkeit nicht das Ganze sei: dann, glaube ich, nimmt das hinibergreisende Meisternwollen in fremdartigen Denkweisen ein Ende, und die Verkegerungssucht, wenn sie nicht ohnehin schon ihren letzten Helden erfaßt, erscheint ebenfalls in ihrer wahren Gestalt. Der Gang der intelligenten Selbstentfaltung hat nun einmal in der Geschichte dieses viersache Gepräge gewollt; die Alten haben es ihm schon nicht wehren mögen, und die Reuern werden mit all ihrem Laufen und Rennen auch nichts verfangen.

Aber die römischen Jesuiten, die und zum Heile kommen sollen? Wohl ihnen, wenn sie auch ihre zweite Mission begreissen, wie sie die erste begriffen haben: wenn sie begreisen, daß heute nicht mehr der Positivisnund des römischen Kirchenthumes durch den Positivisnund bedroht werde, sondern der Philosophismund an der Tagesordnung sei, und dem Glauben Gefahr bereite. Aber wehe ihnen auch, wenn sie das harte Wort abermals hören müßten, was Napoleon, der Sohn seiner Zeit, von ihren Zöglingen, den Bourbonen, sagte: "sie haben nichts gelernt und nichts vergessen," nichts gelernt von den Anssprüchen der individuellen Bernunft im Menschen, und nichts vergessen von der Absolutheit ihrer hierarchischen Grundsäge.

So ware es also auch mit den papstlichen Philosophen, Verdammungen der Reihe nach eine schlüpfrige Sache, denn da weiß man ja gar nicht mehr, wo ein wo aus! Um wenigsten also auch dursen sich die Positivisten auf die absoluten Aussprüche bes Pabstes berufen wollen, wenn sie mit Einem Schlage, wie vom Himmel herab, die Rullität einer Philosophie zu beweisen haben; dies bringt sie mit sich selbst in Widerspruch und Ver-

<sup>\*)</sup> Die Günthersche Speculation ist baher auch eben die Einheit des alten Nominalismus und Mysticismus in Form der aus der nordischen Philosophie ausgenommenen Ausdrucksweise. Günther bringt sein Was aus dem positiven Glauben mit; sein formales Wie ist philosophisch.

legenheit, und fie haben bann eine Philosophie nach ber andern zu verdammen und hintennach wieder zu approbiren. Aber moher schreibt fich benn eigentlich biefes feltsame Benehmen Roms gegen die Philosophen durch alle die vier Perioden hindurch? hat benn Rom immer ben Zeitgeist so gang und gar verkannt und nicht anerkannt? Auch hierauf hat und die Geschichte die Untwort überbracht! Bur Ehre bes romischen Stuhles muß es gesagt werben, daß nicht ber Pabst und nicht die Geinigen biefe fich felbst verdammenden Berdammungen ber Philosophen in dem driftlichen Europa geschauspielt haben; extravagante, zelotische Eiferer, gefrantte Zwischentrager, die im Umgange mit den Philosophen schon wissenschaftlich auf Rull reducirt worden waren, auch übelberathene Spione, und Behorcher, und Aufpaffer, und ahnliche Schiefgeburten bes alten Positivismus, diese sind es in allen den vier Verioden gewesen, welche die faubere Rolle ber Regerriecherei übernommen und den Pabst mit sich felbst in Widerspruch geführt haben. Biermal hat ber Pabst die Philosophen als revolutionare Ungeheuer wider den alten Glauben fich vorführen laffen muffen, viermal auch wurde daher an ihnen verdammt, mas fie felbst, wenn es ihre Sache gewesen, ber Offenbarung gegenüber hatten verdammen muffen. Aber die Zeit hat sie gerechtfertigt, und was sie wollten, bas find fie vollauf geworden. Denn wie die Tage fo bahin zogen, und die verdammten Denkweisen nach und nach die Kopfe im großen Gangen zeitgemäß ergriffen und umgemodelt hatten, find sie auf eigne Kaust doch für die Menschheit geworden, was man ihnen anfangs so gewaltig hat wehren wollen! Und oben an stellten sie sich nun, die vier Philosophieen, und das Ruder nahmen sie zur hand, bis auf biefen Tag herab führen sie bie Regierung, jegliche in ihrer Heimath, und nichts ift mehr im Stande, sie ihnen zu entreißen. Und fur ben, ber weiß, mas die im Durchbruche begriffenen philosophischen Ideen dem Menschen sind, ist bies eine sehr naturliche, weil psychologisch getriebene Erscheinung.

"Die Inhaber bes bisherigen Wissens," sagt ber trefsliche Socher bei berselben Gelegenheit a. a. D. S. 317 ff., "trieb zuweilen wirkliche Achtung fur die bisjett behauptete Wahrheit; öfter die (in einem gewissen Alter kaum mehr überwindbare)

Tragheit zu untersuchen; Reid gegen junge auffeimende Ropfe; Eifersucht gegen ihren Ruhm, und manchmal noch eine niedre Art von Reigung ins Kampffeld: immer noch verzeihlich ober gar verdienstlich, wenn fie die Reuheit mit objectiven Grunden bestritten, wobei nur alte ober neue Wahrheit gewinnen konnte. Defter aber waren es die Waffen ber Berfleinerung, ber verfehrten Auslegung, ber verhaßten Confequenzmacherei, ber perfonlichen Berlaumdung, womit sie die verdientesten Manner ans griffen; und wo diese Waffen nicht mehr hinreichten, ba riefen fie im Gefühle ihrer Dhumacht Die Waffen bes Staates und ber Rirche auf, und migbrauchten fie zu Werkzeugen ihrer perfonlichen Leibenschaften. Waren alle die Uhu's-Prophezeihungen, mit welchen feit Descartes Zeiten bei jeder neuen Erfindung ber gangliche Berfall ber Sitten, ber Religion und ber Staats. Berfaffung verkundigt wurde, in Erfullung gegangen, fo mußte von ihnen schon lange nichts mehr auf der Oberfläche bes Erdballes anzutreffen fein. Welches war aber ber Ausgang biefer heftigen Rampfe? Die Freunde ber Wahrheit litten, aber fie felbst gewann; sie lauterte sich, sie begrundete sich, sie siegte, und ihre Berfolger fanken in die verdiente Dunkelheit. Satten die verfolgten Freunde der Wahrheit den Befehl der Epheffer gegen den Urheber bes Dianen = Tempel = Brandes beobachtet, wer wußte außer ben Lefern alter Bucherkataloge von den Namen eines Boetius, Lange, Gog und Conforten jest noch etwas?" ....

"Die verfolgte Wahrheit pflanzte sich auf öffentlichen und heimlichen Wegen unausrottbar fort, nicht ohne Verwunderung der spätern Welt, wie die frühere das, was ihr so gemein und nüglich dünkt, sür gewagt und schädlich halten konnte, nicht ohne noch größere Verwunderung des unpartheischen Verdachters, daß die Gegenwart so wenig durch die Erfahrung der Vergangenheit gebessert wird, und die neuesten Tage selbst wiesder das nämliche Spiel forttreiben, das sie an ihren Vorgängern tadeln. Aber so ist das harte Menschengeschlecht beschaffen: alles Gute scheint es durch Kampf, Schweiß, Elend und oft sogar Blut erkaufen zu müssen." — — — — — —

## Preußens Bufunft.

So håtten wir denn die Vorgånge der alten und der neuen Welt nach ihren Hauptmomenten vergleichend zusammengestellt, und das Resultat läuft auf eine durchgångige Identität der beiderseitigen Erscheinungen hinaus. Wir siehen nun daran, auf dem gelegten Fundamente auch eine Frage an die Zukunft zu stellen. Daß uns diese Zukunft aus Preußen kommen werde, das wissen wir, und daran glauben wir; daß sie der altrömischen beim Abschlusse der alten Welt im Wesen correspondiren werde, darüber haben wir auch keine Zweisel mehr. Sehen wir also zu, ob es uns auch gelingen könne, die Dinge, die da zur Vollendung des zweiten Weltlauses noch kommen werden, wie nach einem Schattenrisse zu charakterissien.

Aber welche Bedenklichkeiten wollen fich ba nicht horen laffen! Es ist in allweg schon ein verfänglich Sinnen um bas, was man überhaupt nur eine Philosophie ber Geschichte nennt, in ber bas Einzelne bem Gangen angepaßt, und bas Gange nach einem ibealen Plane bem Muge vorübergeführt werben foll; strebt aber ber Flug gar über ben Bereich bes Thatsachlichen in die dustern Regionen der Zukunft hinüber, so folgen wir anastlichen Blickes seinen Kreisen und benten unwillführlich bingu, es konne wohl nur ein Ikarus - Flug fein. hierüber benke nun Jeber in feiner Weise; ich kann in ber einmal genommenen Stellung die Frage an die Butunft nicht mehr aufgeben wollen. Alber auch glaube ich, daß, wenn die Frage in der gebührlichen Mäßigung gestellt wird, die Untwort sich nicht vergebens suchen laffen kann. Denn freilich zwar mag es feine volle Richtigkeit haben, daß noch fein Sterblicher ben Schleier gehoben, hinter bem die Vorsehung ihre Welt = Gedanken benke und ausführe; aber ber Mensch ist selbst auch zum Denken und Ausführen geschaffen, und seine kosmischen Ibeen find ihm von bemfelben Gotte gegeben. Go halt ber intelligente Menfch, fo muß er balten, wenn er nicht allen Salt verlieren foll.

Dann aber bedarf es glücklicher Weise des prophetischen Geistes noch nicht, um auch über die Gestaltung der Zukunft im Allgemeinen ein wahres Wort reden zu können. Die bis-berige Unterredung mit der Geschichte hat uns den Weg gezeigt,

ben wir zu gehen haben. Mit bem Ibeale ber bualistischen Menschenbestimmung traten wir vor die Unnalen ber Bergangenheit, wir fragten nach bem Bas und Bober ber beißen Welttage, und die Aufschluffe kamen uns fo schlagender Art entgegen, daß wir vollauf nur mit ber Rlaffifizirung unter bie Normal = Ideen zu thim hatten. Und diefer lebendige Pragmas tismus des Geschehenen burch alle Zeiten herab, Dieses continuirliche Befferwerben ber Menfchheit nach bem angestammten Maafftabe feiner intelligenten Beiftigfeit foll uns nicht Gine Spur verrathen, wohinans und zu welch end. lichem Ziele ber Weg bes Lebens noch fuhren muffe? Eben weil die allwaltende Vorsehung obenan steht und dem Gange bas Geprage ber Zweckmäßigfeit aufdrückt, barf sich bie Philofophie ber Geschichte bier nicht muthlos zuruckziehen. Denn wahrlich nein, fie ist fein atomistisch zusammengeworfener Saufe, Die Geschichte bes Menschen, sie ist fein Aggregat ifolirter Bufalligkeiten, wie fie die Launen bes spielenden Augenblickes finnund bedeutungsloß zur Schau stellen; große Ideen find fort und fort ins Werben gesetst und füllen inhaltschwere Sahrhunberte aus, auch bie weitesten Ende umfreisen dieselbe Centrals Regierung, und rechts und links lagern gewaltige Bruchftucke bes Menschen Rebens, bis ber Genins bes Geschlechtes fie gu bem Gefüge bes großen Organismus herbeizuziehen unternimmt. Ift aber Die Geschichte bes Menschen mehr als Die Geschichte bes Gellertschen Sutes, weisen Die fragmentarischen Großthaten von nah und fern in unverbrüchlichem Zusammenhange aufeinanber hin! fo fann, so muß biefe Geschichte auch ben ihr inwohnenden Geift nach allen Gestalten in seinem eignen Elemente beschworen laffen, ja fie muß bann aus dem bisherigen Ablaufe ber Hauptepochen auch bas noch fehlende Moment zu ihrer instematischen Ganzheit idealiter erganzen und postuliren laffen. So aber mare die Bufunft mit Bulfe ber geistverwandten Bergangenheit an bem Ibeale ber Menschen = Bestimmung offenbar geworden, und bas Beheinniß in hochst naturlicher Weise entschleiert. hieruber lege ich nun Folgendes zur Prufung vor.

Wie die Geschichte überhaupt mit der Erklimmung der letze ten Stufe der intelligenten Wiedergeburt ihr Ziel erreichen und sich abschließen wird, so auch läßt sich allemal an dem jezeitigen Stande der Intelligenz die welthistorische Stellung und Bedeutung eines speciellen Zeitabschnittes im Ganzen angeben. Wollen wir daher Preußens Zukunft kennen lernen, so haben wir erst nach Preußens Gegenwart uns umzusehen, und diese muß eben an der Beschaffenheit seiner intelligenten Qualität charakteristisch vorliegen. Zur Beranschaulichung bringe ich, wie bisher immer, so auch hier wieder die alte Welt mit der neuen vergleichend zusammen. Und da stellt sich denn erst eine merkwürdige Identität des beiderseitigen Philosophismus heraus, zum handgreislichen Beweise, wie vieler anderer Dinge, so speciell auch, daß es mit der Philosophie hier auf Erden kein leeres Wort sei!

Die alte Philosophie nahm mit und nach bem persischen Duglismus in Rleinasien ihren eigentlichen Unfang auf ber ins Centrum geschobenen Natursubstanz, und Thales, Anaris mander, Anarimenes und heraflit find bie Reprafentanten dieser primitiven Richtung geworden; die neue Philosophie eröffnete ihren Lauf mit und nach bem frangofischen Dualismus in England auf bem Ausgangspunkte ber Ratur, und Bako, Sobbes, Lode, Sume find ba in bie Gefchichte getreten. Die alte Philosophie, nachdem sie ihren ersten Anfang burchge= fest, fprang bann aus Rleinaffen über's Meer nach bem romis fchen Italien, ba nahm fie einen zweiten Lauf, und Pythas apras und die Eleaten find an ber Reihe, die Sache weiter zu führen; auch die neue Philosophie setzte ihrerseits aus England über's Meer und ließ sich in bem Unalogon bes Romerreichs, in Preußen, nieder, und Rant und Richte philos sophiren nun gleichfalls weiter fort. hierauf nahm brittens die alte Philosophie eine Mittelstellung, sie verlegte sich zwischen Rleinaffen und Stalien nach bem eigentlichen Griechenlande, und Plato ift ba berufen, seine Wiffenschaft burchzuseten; und bie neue Philosophie trat entsprechend auch nun zwischen Preußen und England in die Mitte, fie erhob fich in ben Rheinlanden, und hermes ift ba mit feiner Sache an die Tagesordnung gefommen. Dies alles ift allbefannt, weil thatfachlich gegeben; aber was will bas benn eigentlich fagen?

Bufall, nichts als Zufall und Ungefahr! Der Kantianismus hatte auch in England und der Hermessanismus in Altpreußen

zur Welt kommen können, grade wie Kleinassen seinen Plato und Italien seinen Thales haben konnte. So wieder unfre Zufallshelben, die immer Alles mit Nichts sagen können; wir aber wollen doch sehen, ob da nicht etwas Besseres im Hintersgrunde liege.

Schon Ritter hat in seiner Geschichte ber Philosophie, und Andere anderswo, die Bemerkung gemacht, daß, wie die Geistesproducte der Griechen überhaupt, so auch ihre Philosopheme gegenseitig bas Geprage ber Nationalcharaftere ber philosophirenden Stamme an sich trugen. Und damit hat es feine ungezweifelte Richtigkeit. Die Erflarung dieses intereffanten Phanomens ift auf dem Standpunkte bes Dualismus leicht ge= geben. Wie ba jegliche historische Berschiedenheit ber Bolfer und Geschlechter unmittelbar in ber forperlichen Physis wurzelt und aus dieser mittelbar auch dem in allen Menschen gleich= feienden, weil unveranderlichen, Geiste zufließt: fo steht es auch insbefondere um die Meußerungen der Intelligenz, und ber apriorische Geist tritt in dem Grade und fo qualificirt mit feinen Ideen im Menschen nach Außen durch, als er die ihm beigegebene Natur in ihrem bualistischen Ginflusse fern zu halten im Stande ift. Je nach ber objectiven Mischung ber bualistischen Kactoren, im Einzelnen und in ben Nationen, stellt fich auch bie subjective Entfaltungsweise bes reinen Beiftes theoretisch und practisch allemal anders heraus. Und so ist es auch der alten wie ber neuen Philosophie ergangen. Bu bem 3wecke muß man fich mit bem Gebanken vertraut machen, daß bie überallhin verbreiteten alten Griechen unsern gleichfalls so ausgebehnten Sachsen in ber Geschichte entsprechen: was jene in ber erften Balfte gethan, bas thun biefe in ber jest ablaufenden zweiten. Und dies Alles nach den Nationaleigenthumlichkeiten, und deren Stellungen gegeneinander auf bem Schauplatze ber Ereigniffe. Denn die Rleinaffaten, welche die alte Philosophie in Bang setten, waren als Auswanderer aus dem eigentlichen Hellas dabin gekommen; die Englander, von benen die Eroffnung ber neuen Philosophie ausging, sind gleichfalls aus dem alten eigents lichen Sachsenlande, zwischen Rhein und Elbe, in diefe ihre Stellung hinübergezogen. Die italischen Stabte, in benen bie alte Philosophie ihre zweite Stufe erstieg, waren nicht minder

griechische Solonieen und griechisch bevölkert; und die Hauptstädte von Altpreußen sind auch durch eingewanderte Rheinsachsen gesgründet und bevölkert worden. Und wie darnach nun drittens das griechische Mutterland selbst, Hellas, dem alten Sachsenlande am Rhein, Westphalen und der Nachbarschaft, correspondirt, so verhält es sich auch mit den literarischen Erscheinungen, und namentlich mit der Philosophie.

Denn feltsam genug ift es nicht bas bloß außerlich gleichartige gevaraphische Verhältniß dieser Hauptphanomene ber beiben Philosophieen, mas ihnen Interesse gibt; die diesen localen Beziehungen ganz und gar entsprechenden Geistesrichtungen find es, die unfre Aufmerksamkeit in Anspruch nehmen, und zwar, was das seltsamste ist, in der alten wie in der neuen Welt nach bemfelben Maaßstabe! Die Rleinasiaten stehen auf ber einen, die Italer auf der andern Seite im Extrem; zwischen beiden befinden sich ausschnend die Griechen, und die breifache Musbrucksmeise ihrer Philosophieen ist nach bemselben Geiste ausgeprägt. Die Englander stehen rechts, die Preußen links am außersten Ende; zwischen inne die alte Beimat ber Westphalen, und die Philosophieen sind auch hier wieder der geographischen Stellung analoge. Und bas liegt nun eben in ben angestammten Nationaleigenthumlichkeiten niedergelegt und begründet, wie sich furz und bundig nachweisen lagt.

Die Rleinasiaten nämlich sind der jonische Stamm der Griechen, und dieser ist der weiche, der in der empirischen Natur gesesselte, welcher am wenigsten noch geistig productive Selbstständigkeit durchzusehen im Stande ist. Daher denn auch die Philosophen Kleinasiens sammt und sonders noch in der sinnlichen Naturwelt stecken bleiben. Stoff gebend macht sich bei ihnen die Erfahrung unwiderstehlich geltend, und die philosophirende Vernunft ist genöthigt, auf der überwiegend äußern Basis des Denkens ihre Ideen zu realisieren. Frage die englischen Philosophen, und sie geben dieselbe Antwort. Auch bei ihnen ist der Sensualismus das Factotum, und aus ihm deductren sie all' ihre philosophische Weisheit, ohne Durchdringung der geistig apriorischen Selbstheit\*).

<sup>\*) &</sup>quot;Nihil est in intellectu, quod non prius fuerit in sensibus."

Und kommen wir nach Italien und Preußen, fo ftogen wir auf bas anderseitige Extrem. Was Beraflit in Rleinasien gethan, bas that hume in England: Die factische Objectivitat bes Senfuglismus gerfloß in halts und bodenlose Gestalten und jog vorüber an bem ewigen Kaben eines morschen, zufälligen Werbens. Diesem Uebel auf ber hinfalligen Empirie mußte Einhalt gethan werden, und bazu waren die Italer und Preußen ba. In Italien aber wohnten die Dorer, die harten Stamme ber Griechen, bei benen bas Pringip ber apriorischen Geistigfeit im Uebergewichte ftand. Pythagoras baber, weit entfernt, fich in die jonische Natur hinüberziehen zu laffen, beducirt vielmehr die Realitat ber Dinge aus rein subjectiven Qualitaten, aus ben mathematischen Formen ber Bahlen. Die Bahlen find ihm bas fichere Medium ber Erfenntniß, und fie auch find bas Reale an ben Objecten. Dem italischen Pythagoras ent= fpricht aber ber preußische Rant ganz und gar. Auch Rant war gegen die Hinfalligkeit der Humeschen Lehre gekehrt und beducirte fo bie Welt aus feinen fubjectiv mathematischen Borftellungen bes Raumes, und ber Raum ist auch ihm a priori angestammt und bas Medium zur Objectivitat. Und geben wir ju den Eleaten und zu Richte, so find die Philosopheme abermals biefelbigen. Die Eleaten waren burch bas griechische Problem in Verlegenheit gefommen \*): fie fonnten bie Mannigfaltigkeit ber Erscheinungen nicht aus ihrem Grunde begreifen, und fo leugneten fie biefelben. Sie ftatuirten Gin ftarres, uns veranderliches Sein und erklarten die gewöhnliche Weltansicht für Schein und Tauschung. Und ist unser Richte nicht in berfelben Berlegenheit, und macht er es nicht eben fo?

Hatten also die Jonier und Englander abschließlich mit Heraklit und Hume einen unerfaßlichen Fluß im Nicht-Ich statuirt und dadurch das Ich in den Zustand der völligen Erstenntnißlosigkeit versetzt; so sehen wir umgekehrt die Italer und Preußen mit den Eleaken und Fichte das Ich zur stren Starrheit werden lassen, und das Nicht-Ich als Schein und Nichtsein aus ihm hervorgehen. Dort hatte die empirische Hins

<sup>\*)</sup> Ήττηθέντες υπό τωύτης της ζητήσεως, sagt Aristoteles Met. I. 3. von ihnen.

gezogenheit in die Natur den Geist nicht aufkommen lassen; hier stand der pure Geist da, und der erklärte die sinnliche Natur sür null und nichtig \*). Die beiden einseitigen Extreme mußten vereinigt zur dualistischen Wahrheit sühren, und dies geschah dort in dem Mittel-Griechenlande durch Plato, hier in dem zwischenliegenden Westphalen durch Hermes. Beide Männer hatten dieselbe Stellung, beiden auch lag dieselbe Frage am Herzen. Diese Frage aber war eine psychologische. Die Duelle des eignen Selbstdewußtseins im Menschen mußte unterssucht werden, denn da nurkonnte es sich zeigen, ob das Nichtesch, wie die einen sagten, von Außen Alles in Allem einwirke; oder umgekehrt, ob das Ich von Innen heraus, wie die Andern wollten, das Nichtesch nach Außen stelle; oder aber endlich, ob und wie beide sich im Menschen synthetisch und dualistisch verseinigen? Und dies ist geschehen.

Plato hatte an bem propabentischen Gofrates seinen festen Ausgangspunkt, benn Sokrates mar ber Wecker feiner apriorischen Ichheit auf dem Wege ber anregenden Untersuchung, und der sofratische Damon ist die personificirte Psychologie, bas Pringip des geistigen Gelbstbewußtseins; auch Bermes fußte mit aller Gewissenhaftigkeit auf feiner psichologischen Gelbstfenntniß, die Ausspruche bes unmittelbaren Bewußtseins standen ihm normal oben an, und die hermesische Methode ift ja ganz und gar die fofratische. Daher benn auch baffelbe Resultat der Vollendung der beiden Philosophicen, und die Ausschnung ber auf beiben Seiten ftehenden Extreme. Plato gehorte bem attischen Stamme an, und dieser vereinigte die jonische Beich= heit mit der dorischen Sarte, wie überhaupt, so auch in der Philosophie. Und Bermes, ber Westphale, tritt eben gleich vermittelnd zwischen die empirischen Englander und die rein apriorischen Preußen. Die Ideen ber apriorischen Vernunft finden fie beide als primitiven und sichern Anbindepunkt, und indem sie von hier ausgehen, binden sie an bei ben geistig productiven Stammen der harten Dorer und Preußen. Aber

<sup>\*)</sup> Euseb. Praep. Ev. 14, 17. \*Αλλοι δ'εγένοντο τόυτοις την εναντίαν φωνήν εφιέντες δίονται γὰο δετν τὰςμέν αἰσθήσεις καὶ τὰς φαντασίας καταβαλλειν, ἀυτῷ δε μόνον τῷ λόγῳ πιστεύειν.

in der geistigen Vernunft finden sie nur die Ideen zur Wirfslichkeit des RichtsIch, und nicht das RichtsIch selbst; wie sie aber dadurch rein a priori in die Realität hinaus kommen, stehen sie auch in der Sphäre der weichen Jonier und Engländer, und der Dualismus ist gewonnen und wissenschaftlich gerechtsfertigt. So hatte die alte und die neue Philosophie ihre matesriale Vollendung gefunden; aber neue Formen des dualistischen Stoffes waren nun noch möglich, und auch diese blieben nicht aus. Die Stoiker faßten den dualistischen Gott mit der diessseitigen Natur monistisch zusammen, und fertig war der geregelte Pantheismus; Schelling identisseite dieselbigen Factoren im Geiste der neuen Zeit, und der Pantheismus war abermals da. Daß endlich auch der formale Aristoteles in unserm BegriffsSgegel wieder geboren worden, und nun die Philossophie da wie hier ihr Lied zu Ende gesungen, ist auch bekannt.

Ist das nun die Antwort auf die Frage nach Preußens Zukunft? Selbst zwar noch nicht; aber sie ist doch der Wegweiser, und wir sehen wenigstens, wo wir stehen, und wohinaus die Richtung zu nehmen. Und dann sind wir der Sache näher, als es scheinen könnte. Hermes und Hegel sind bei uns zur Wirklichkeit geworden, und so sind wir dis in die Zeiten unsers Platonismus und Aristotelismus gekommen; gehen wir nun weiter, und die Zukunst wird sich auch entschieden genug zu erkennen geben. Und dazu braucht es jest der Worte nicht viele.

Als der griechisch-italische Philosophismus sich erschöpft und dem asiatischen Positivismus sich schroff gegenüber gestellt hatte: da brach drittens auch die letzte Zeit für die alte Welt herein, und diese war die synthetische Zusammenschmelzung der beiden Gegensäße, des Drientes mit dem Occidente, des historisch Traditionellen mit dem apriorischen Selbstdenken. Und diese instelligente Periode ist eben erst die dem Römerreiche welthistorisch eignende, und heran kam sie auch, als Noms politischer Einslußsich vom atlantischen Ocean im Westen bis nach dem östlichen Usien hinaus erstreckte. Da sehen wir, was die dahin, weil es materialiter noch nicht vollendet war, sich gegensäßlich und underührbar gegenübergestanden, auf einmal einheitlich zusammen sließen und zu einem wissenschaftlichen Ganzen sich consolidiren. Der positive Orient fällt mit dem philosophischen Occidente

zusammen, und in die Geschichte tritt der sogenannte — Neuplatonismus. Und auch diese intelligente Richtung zieht num wieder die denkenden Köpfe mit einer solchen Allgewalt fort, daß sich dem Borgeben der Stimmführer zusolge in ihr erst die ächten Quellen der großen Wahrheiten geöffnet haben sollten. Diese Bereinigung der beiden Extreme in demselben Denkacte war auch die noch einzig rückständige Fortbildung der Intelligenz: mit ihr schloß daher auch die alte Welt überhaupt ihren Lauf. Uebersetzen wir die Erscheinung in die Verhältnisse unserer Zeiten, und vor uns steht die preußische Zukunft in der Gestalt eines sogenannten — Neuhermesianismus, als der synthetischen Vereinigung des positiv traditionellen Kömerthums und der hermesischen Philosophie.

Wenn wir und mit einem Schlusse aus Analogie begnugen wollen, so haben wir an bem Gefagten ichon Beweis genug. Die Geschichte ber alten und bie ber neuen Welt stehen als vollig gleichbeseelte Stucke von Anfang bis auf Diese Gegenwart vor und: warum foll ben nun grade die lette Epoche, nachdem fie auf ber einen Seite schon wirklich geworben, auf ber andern vergebens auf sich warten lassen? Auch sind die bisher aufge= führten Gleichartigkeiten beiberseits die wesentlichsten Momente ber Geschichte, und bas gibt ja eben bem Schluffe aus Unalogie feine Kraft und seinen Werth! Nichts besto weniger will ich auch hier einen apodictischen Grund aufführen und zeigen, daß und warum Preußens Zufunft eben fo mit ber Erscheinung bes gedachten Reuhermessanismus zusammentreffen muffe, als auch Rom's verwandte Veriode ben Neuplatonismus in fich aufftreben feben mußte. Dies führt und aber wieder einen Augenblick in bas Gebiet ber reinen Ideen.

Die intelligenten Richtungen bes Menschen, so viel er auch benken mag, reduciren sich in höchster Instanz doch auf eine normale Dreiheit. Diese sind a) das von Außen positiv auffassende Denken des Verstandes durch den Vegriff des Seins; b) das von Innen heraus philosophische Denken der Vernunft durch den Vegriff des Grundes; und c) das Zusammendenken des Seins und des Grundes durch den beiden gemeinschaftlichen Begriff des Werdens. Diese drei Hauptdenkweisen alles Realen constituiren die Gesammt-

heit unsers Denkens, und so bedingen sie die drei Hauptwissenschaften, als Geschichte, Metaphysik und Speculation. Auch folgen sie sich in der vorstehenden successiven Reihenfolge im Denkgeiste einander bedingend und postulirend: und so haben wir daran den Schlüssel zum Ausschlusse der intelligenten Ersscheinungen in der Geschichte. Diese dreitheilige Daseinsweise der menschlichen Intelligenz ist der specielle Maaßtab, und es ist nun die Frage, wie er auf die concreten Gestalten der Zeiten seine Anwendung sinde?

Unfre bisherige Charafterifirung ber intelligenten Fortent= wicklung ber Geschichte ift aber im Wesen nichts, als eben bie factische Realisirung biefer normalen Dreigestalt! Der affa= tische Drient ist ber Positivismus des Verstandes ober ber tra-Ditionellen Geschichte; ber europäische Decident ift als Philo= fophismus die Metaphysik ber Vernunft; und ber aus beiben einheitlich zusammen getretene Neuplatonismus constituirt die abschließende Richtung ber Speculation. Diese brei foloffalen Erscheinungen ber menschlichen Intelligenz umfassen baber bie gange Zeit bes Alterthums, und als fie fich burchgebilbet und erschöpft hatten, ba war gleichzeitig auch die alte Geschichte felbst jum Ende ihrer Tage gefommen. In dem positiven Affen steht Gott als bas Urfein oben an, und unter ihm gliedert fich bie Welt ab und ab als specielle Formen bes Geins; ber philosophirende Occident geht von unten aus und, von Grund gu Grund aufsteigend, gewinnt er Gott als ben Urgrund bes Seins; im Reuplatonismus fommen bie beiben Denfweisen gus fammen, bas griechische und bas afiatische Material find gur Einheit geworben, entsprechend auch haben fich ber Gebante bes Seins und ber bes Grundes ba aneinander, und in stufen= weiser Abfolge gliedert fich nun das All durch ben Begriff bes Werbens auf orientalischem Boben nach griechischen Ibeen. Daß biefe Speculation zum Emanationspantheismus murbe, bas war ihr aus ber orientalischen Ibentitat bes boppelten Seins, Gottes und ber Welt, aufgebrungen.

Diese britte und abschließende Nichtung der Intelligenz ist nun auch in der neuen Geschichte noch rückständig, sie allein ist die noch mögliche Umgestaltung der Denkweise und ein constitutives Moment zur Vollendung des Ganzen. Und dieser spe-

culative Neuhermesianismus wird sich mit ber politischen Bluthe Preußens in Bang feten, wie auch ber verwandte Remplatonismus fich mit bem romischen Mugustus anfundigte: und wie Diefer ben Drient mit dem Occidente, so wird jener feiner Be= stimmung zufolge ben positiven Guben mit bem wissenschaftlichen Norden Europas in Ginklang bringen. Diese im Beifte ber preußischen Speculation bevorstehende Bearbeitung bes romischen Dogmas muß bas lette Stadium ber neuen Geschichte zur Wirklichkeit bringen, benn fie, Die speculativen Bernunft-Ideen auf bem Berstandes = Positivismus, find bas noch übrige einzige Mittel der Intelligenz, durch welches die allgemeine Wiedervereinigung ber driftlichen Parteien zu der Ginen mahren Rirche wenigstens realiter moglich ift. Intelligent und selbstständig find die Ropfe im Norden, ber Guden vermahrt das unerschütterliche Material dazu: die große Kleinigkeit ift die, die Extreme zu einer beiberfeitig genugfamen Begegnung zusammen zu führen. Und bazu steht bie Zeit schon auffällig genug auf dem Sprunge! Db aber und bis zu welchem Grade die so möglich gewordene Wiedervereinigung zur gedeihlichen Wirflichkeit kommen werde, das ist eine Frage, welche, weil sie an die Entscheidung bes freien Willens ber letten Zeiten geht, bie auf bem intelligenten Entwicklungsgange bes Geschlechtes fußende Philosophie der Geschichte nicht zu beantworten im Stande ift. Denn noch einmal wird die Menschheit, wie in ben Endtagen ber alten Welt, auf die britte und lette Stufe ihrer theoretisch und practisch philosophischen Durchbildung ge= hoben werben; aber noch einmal auch wird in biefen Zeiten ber wissenschaftlichen und politischen Bluthe Die Stimme bes erlofenden Gottes an fie ergeben, und, wie bereinft ber alten Roma, auch unferm Preußen die geoffenbarte Wahrheit bes Rirchen= thumes wiedergeboren werben. Und wenn bann ber Wille fich entschieden und freigewählt sein Leben wieder angesett, fo ift es an ber Zeit\*). Und ber Bischof von Rom bann und ber

<sup>\*)</sup> Leffing hat meines Wissens ber erste gefragt, ob wir abermals einer religiösen Wiebergeburt entgegen sehen burften, und bis auf De Lamennais und bie S. Simonisten herab sind allerlei Antworten gefolgt. Wir sehen, daß die Frage auch zu benen gehört, die unfre Ausmerksamkeit in Anspruch nehmen. Und dann ist wahr, daß ein

Bischof von Berlin in dieser Gesammtkirche? Und die Verlezgung des politischen Regimentes von Rom nach dem griechisschen Constantinopel und von Berlin nach dem rheinlandischen Köln? Und das empirische England und Kleinasien, und das blindgläubige Belgien und die Juden, und das merkantilische Phonitien und die Hollander... welche neue Stellungen in dem neuen Weltspsteme? — Hierüber nachstens ein Mehres.

## Schluß.

Ich fann mich auf bas Gesagte beschränken, um unsers Preußens welthistorische Stellung und Bedeutung in ber Geschichte aufgezeigt zu haben. Freilich ift ber Zeitraum, ben ich zur Abfertigung meiner Frage aufgeführt habe, allumfaffend groß, und ein Rasonnement über all' die Jahrhunderte, wenn es auf ein Paar Blatter reducirt wird, scheint ber abstracten Allgemeinheit feiner Saltung wegen nicht besonders geeignet zu fein, eine fo specielle Ruckficht, wie die romisch = preußische ift, mit einiger Bestimmtheit aufhellen zu tonnen. Allein man nehme diefe Arbeit fur bas, mas fie felbst nur fein will, und ich glaube, bas Ergebniß ist so schwankend nicht. Denn auf die speciellen Vorgange zwischen Rom und Preufen, die fo viels feitig schon besprochen und beurtheilt worden, war es hier ja nicht abgesehen, noch auch lag es mir ob, eine Apologie nach der einen ober andern Seite hinaus zu stellen; die noch gar nicht versuchte Nachweisung bes causalen Zusammenhanges ber frischen Gegenwart mit ben Gestalten ber lang und långst heim= gegangenen Zeiten bes theoretischen und bes practischen Menschenlebens, diese war es, die sich mir in Frage gestellt hatte. Ich fragte, wo benn wir im großen Ganzen uns hingestellt fanden, und was unfer Sein und Wirken bemzufolge eigentlich zu bebeuten hatte: und bas ließ sich auf bem gewählten Wege einer

neues Nirchenthum sich im Norden erheben wird; daß dieses aber auch eine neue äußere Offenbarung sein musse, folgt grade nicht auch. Es gibt noch ein anderes Mittel; und muß es in der neuesten Zeit nicht ein anderes geben? --?

überblicklichen Charakteristif der Geschichte eben so kurz als wahr zur Ausführung bringen.

Was die zu Grunde gelegten philosophischen Ideen betrifft, fo find fie ber Reflection und bem strengsten Dualismus zwi= schen Gott und ber Creatur einerseits, und zwischen Beist und Natur im Menschen andererseits zugethan. Ich weiß es wohl, diese Lehren find bermalen da und dort fehr vervont und als alte Rumpelmaare ausgesest; aber hier war meber ber Ort, sie erst zu rechtfertigen, noch auch ber, ihre bermaleinstige Restitutio in integrum vorzubereiten. Mag nun aber auch die Philosophie dem Monismus oder dem Dualismus das Wort reben; ihre Bearbeitung ber Geschichte ber Menschheit wird mit ber vorstehenden boch jedenfalls formaliter zusammenfallen muffen. Go z. B. fieht Segel in Diefer Geschichte, weil er fie mit pantheistischen Augen ansieht, Die in stufenweiser Allmabliakeit fich burchsegende Gelbstbewußtseinsentfaltung feines fich wieder fertig machenden Gottes, und jede charafteristisch ausgeprägte Aufstufung in der Geschichte ist ihm demzufolge ein nothwendiges Mo= ment zur Weiterbildung biefes gottlichen Universalprozeffes. Ein Bolk steigt da über das andere empor zu hohen und höhern Functionen, jedes fullt mit feiner qualitativen Gigenthumlichkeit eine Lucke in ber Entfaltung bes Weltgeistes aus und verrichtet Ein Geschäft in ber gangen That, b. h. ber inliegende Gott gelangt ba immer mehr zu sich selbst, entsteigt fort und fort ber schlechten Wirklichkeit ber alten Ratur, bis Preußen Die lette Sand anlegt, und ber preußische Gott ber vollends zu sich selbst zuruck gekommene mahre Gott an sich ist\*). Dies ift eine schone pantheistische Wahrheit, die Identificirung Gottes mit der Welt machte fie nothwendig. Steckt einmal Gott felbst mit Leib und Seele als das substanziale Prinzip in der Beschichte, so hat er im ersten Driente feine Suge und im letten Preußen seinen Ropf, und fertig wird er bann und fertiger stets allaugenblicklich von unten nach oben ausgearbeitet und rein gewaschen. Und barnach fieht benn auch Prof. Gans Preugens Ruhm und Stolz mit Recht barin, baß es feine Bergangenheit

<sup>\*)</sup> Bergl. Hegel's Encyclop. ber philos. Wiff. §. 548 ff. wie auch seine Borles. über die Gesch. der Philos. 1833. 1. B. Einleit.

habe, benn Preußen ist das Resultat der ganzen Geschichte. Das Glaubensbekenntnis des Dualismus nothigt dagegen den Gott an sich in seinem ewig absoluten Fertigsein jenseits zu lassen; nur die Menschheit erhebt sich da wieder zum vollen Selbstewußtsein, bis sie nach langen Intervallen und pragmatischen Ausstuffungen in Preußen abschließlich zur geistigen Ichheit gelangt. Der dualistische Gott sieht also im Fortgange des Erlösungswerkes zwar auch als höchste Potenz und erster Führer oben an, und fließt fort und fort auf die Schicksale der Gesschichte ein; aber Gott führt und potenzirt sich da nicht selbst wieder hinauf zur absoluten Ichheit, weil er nimmer aus sich herans gefallen ist, und die Geschichte des Menschen wird nicht auf dieses Gottes absolutem Rücken abgesponnen.

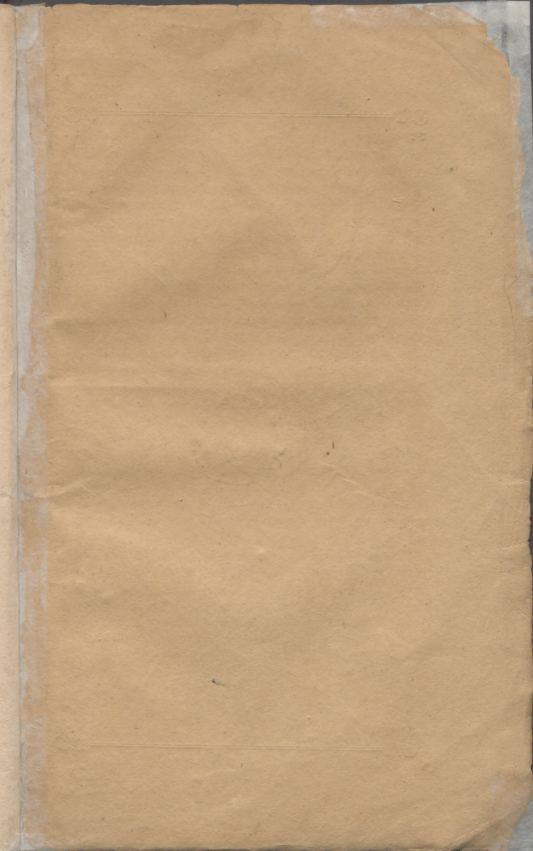
Es ist kein leerer schmeichelnber Wahn, Erzeugt im Gehirne bes Thoren, Im Herzen kündet es laut sich an, Zu was Besserm sind wir geboren: Und was die innere Stimme spricht, Das täuschet die hossende Seele nicht.

Schiller.



# Postscriptum.

herr Prof. Balger in Breslau hat fich veranlagt gefunden. Bermes und Gunther in Betreff ber "Ueberwindung bes Pantheismus" veraleichend und maaggebend nebeneinander zu stellen. Da biefe Erklarung auch hier zu Lande Befremben erregt, und man sich immer noch fragt, was benn eigentlich an ber Sache fei, so erlaube ich mir meinerseits bie wohlgemeinte Gegenerklarung, bag ber herr Prof. in Bestimmung bes Berhaltniffes ber gebachten Manner zueinander und Beider zum Pantheismus fich - verfeben habe. Mag namlich ber herr Prof., wie ehebem fo auch jest noch, in Gunther nur ben fragmentarischen, wenngleich in hochster Instanz aushelfenden Luckenbuffer ber bermefischen Grundlage feben; ober aber halt ber Berr Prof. jest, gegen feine frubere Ueberzeugung, ben Buntherianismus fur eine bes stugenben hermesianismus nicht mehr bedurftige Ganzbeit wiffenschaftlicher Bewegungen: ich kann ba wie hier nicht umbin, Protestation einzulegen, und nicht nur ben unbedingtesten Separatismus zwischen Germes und Gunther überhaupt zu statuiren, sondern auch insbesondere die gunthersche "leberwindung bes Pantheismus"nur fur eine fehr bedingungsweise gulaffige, weil in gleichem Maage nur wiffenschaftlich nothigende, bagegen bie bermefische lleber= windung für das von Hermes felbst zwar lückenhaft burchgeführte, im Wesen aber abfolut aushelfen de Non plus ultra zu erklaren. Mit ben Beweisen, falls fie nothwendig werben follten, stehe ich schon zu Dienste, wie benn überhaupt eine Bergleichung der fraglichen Philosophen und Theologen sehr an ber Zeit fein mochte.



Biblioteka Główna UMK Toruń

582380

Biblioteka Główna UMK
300051792578

